Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1945)

Heft: 137

Artikel: Etude critique : le drame de la parole de Dieu d'aprés la Bible
Autor: Menoud, Philippe-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380465

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

LE DRAME DE LA PAROLE DE DIEU
D’APRES LA BIBLE

On a reproché parfois aux théologiens de la Suisse romande de ne pas
publier le fruit de leurs recherches. Ce blime discret ne saurait atteindre
M. Maurice Neeser, professeur de théologie systématique a 1’Université
de Neuchatel. Notre distingué collégue écrit beaucoup, heureusement, et
dans une langue qui est d’un véritable écrivain. On n’a pas oublié son volume
paru en 1941, Orientation®, qui a été étudié ici méme 2 et qui a trouvé,
en Allemagne notamment, un accueil trés sympathique3. Deux ans plus
tard, M. Neeser publiait, sous le titre Je cros, des « causeries sur les atti-
tudes élémentaires de la foi d’aprés le Nouveau Testament»4. Il nous
donne maintenant un ouvrage plus étendu : Le drame de la Parole de Dieu
d’aprés la Bible s qui doit retenir Pattention. C’est une ceuvre riche et
originale a beaucoup d’égards.

« Le Pére a dit une seule parole et il la répéte sans se lasser dans le silence
éternel, et c’est dans le silence éternel que ’dme doit la recevoir. Cette parole,
c’est son Fils. »

' Cette déclaration de Saint-Jean de la Croix, qui figure en épigraphe, en
premiére page du livre, en donne aussi le théme. Elle doit nous conduire
« vers une théologie de la contemplation », a travers et au dela de «’indis-
pensable bruit » de la parole parlée. Mais, proposer cet itinéraire, comme le

(Y) Orientation. Libéralisme ? barthisme ? philosophie ? théologie ? Neuchatel,
Delachaux et Niestlé, 1941. — (?) Par M. Edmond Grin, 1942, p. 64-68. Cf
M. NEESER, Réponse d quelques critiques, a propos d’ «Orientation», 1942, p.29o-299. —
(3) Cf. le compte rendu de R. HERMANN, dans la Theologische Literatur-Zeitung, 1944,
col. 222-223 («... Und da Verfasser... auch in der Leichtbeschwingtheit und Eleganz
der franzésischen Sprache viel gedanklich Tiefes, zugleich viel Innerliches, zu sagen
hat, so wiire eine deutsche Fassung der Arbeit nicht minder zu begriissen »). —
(#) Neuchitel, Delachaux et Niestlé, 1943. — (5) Lausanne, La Concorde, 1945.



LE DRAME DE LA PAROLE DE DIEU 203

tait Pauteur dans une premiére partie, c’est placer le voyageur en présence
d’un drame. En effet, la chute a rompu le silence de la communion éternelle
entre Dieu et ’homme et a déclenché les bruits de notre monde, le monde
de ’espace et du temps. «Cette parole [divine] est éternelle dans son essence.
Mais la volonté que Dieu a de créer par elle un univers visible, puis cet uni-
vers étant déchu, de le sauver par elle, ’engage dans le mouvement méme
de ce monde, ou elle revét des formes visibles diverses» (p. 70).

La deuxiéme partie du livre étudie ces formes diverses de la parole éter-
nelle entrée dans Phistoire. « Volontairement engagée dans le temps tel
que nous le connaissons, [la parole de Dieu] s’y traduit par ses effets: la
nature, parole de la patience de Dieu sur le plan de la création ; PEglise,
parole de Dieu sur le plan de la rédemption. Et cette double parole de Dieu
que sont les effets de la parole éternelle, trouve a son tour son expression
et sa traduction dans des vocables, dans des mots : ceux de la Bible en par-
ticulier » (p. 71).

Aprés cette analyse des «forces en jeu », ’auteur, dans la troisiéme partie
de son ouvrage, aborde le drame lui-méme dans ses deux aspects: «aux
origines » et « actuellement ».

Les «origines » sont le temps de la vie terrestre de Jésus, de la nativité
a Pascension, et par extension le temps ou vivent les apbtres, qui ont vu le
Seigneur et qui attendent son retour imminent. Durant cette période «la
parole éternelle devient parole vocatrice directe et toute-puissante » (p. 157) ;
Jésus guérit les malades, pardonne les péchés, ressuscite les morts ; ses pre-
miers disciples forment «une Eglise ou s’étale I'entiére solidité et l’entiére
richesse de la rédemption» (p. 157). Les apdtres, totalement sauvés par le
Christ, sont armés par lui pour dominer le monde et le sauver totalement.
« De Pincarnation 4 P’ascension et quelque peu au dela » s’étend donc I’époque
du « plein régne de Dieu, de cette parfaite Eglise fondée dans le monde par
le Christ, au temps de sa présence visible, et par les disciples auxquels il
délégua ses pouvoirs » (p. 174). «Cette Eglise est parfaite au point de se con-
fondre avec le royaume de Dieu» (p. 168).

Il s’ensuit que la prédication des apdtres « comporte la plénitude du
divin qui a envahi leur personne méme » (p. 178). Fixée dans les Evangiles,
leur parole garde le méme caractére de « témoignage a I’Eglise-Royaume,
a Paction rédemptrice dans sa totale ampleur. La est la Bible des origines »
(p- 179).

Bref, « aux origines, dans lintention de sauver le monde, le Pére donne
sa forme verbale humaine a la seule Parole qu’il prononce jamais, a savoir
son Fils. C’est dans ce message-1a que, descendant dans le bruit de ce monde,
pleinement présent a ce monde dans la personne de son Fils éternel fait
homme, Dieu offre sa silencieuse parole éternelle aux oreilles des apétres et
de quelques-uns de leurs contemporains. Elle nous demeure offerte, mais dans
les conditions fort différentes d’une vie qui s’écoule entre 1’ascension et le
retour. Et voici qui nous améne a I’aspect actuel du drame» (p. 179).



204 PHILIPPE-H. MENOUD

« Actuellement », la présence du Christ dans I’Eglise est « partielle »,
la rédemption elle-méme est «partielle» et ’Eglise est «inachevée ». Saint
Paul est le témoin de ce caractére partiel du témoignage primitif. « Saint
Paul, certes, ne va pas méconnaitre la promesse des victoires totales et
définitives telles que le miracle de la résurrection de Jésus-Christ, en parti-
culier, en présente les arrhes. Mais il distingue nettement, dans le témoi-
gnage initial, ce qui est objet d’espérance de ce qui est présente possession »
(p- 189). Ce qui est possession présente certaine, c’est la réconciliation avec
Dien par Jésus-Christ; ce qui demeure objet d’espérance, c’est la pleine
victoire du Christ sur le péché et sur la mort.

Il s’en suit qu’actuellement la forme verbale de la parole de Dieu n’est
pas identique & ce qu’elle était aux origines. Si le témoignage primitif —
contenu avant tout dans les Evangiles — est «la description toute divine
d’un royaume des cieux dont nous avons été chassés et qui ne nous est pas
encore intégralement rendu» (p. 225), ce sont surtout les épitres de Paul
qui nous parlent d’une rédemption réalisable actuellement, et cela en un
langage vraiment humain. Ces épitres renferment «la parole éternelle a
’état de quiescence ou de virtualité » (p. 225). La « Bible de ce temps » n’est
donc pas la « Bible des origines ». Non qu’il y ait deux Bibles. Mais «il y a,
de la Bible, deux aspects essentiels : le livre des origines et le livre de ’his-
toire sainte considérée dans le monde tel que nous le connaissons, et, plus
précisément, tel que nous le vivons» (p. 190).

La Bible n’est que I’expression verbale de la Parole éternelle qui est,
dans son essence, énergie ineffable. Aussi I’Eglise doit-elle s’acheminer,
par dela les mots, vers la contemplation de « la parole en son éternelle pureté ».
C’est dans le silence que ’Eglise éprouvera la Présence divine et que I’Ame
du croyant rentrera dans Pintimité de sa relation originelle avec son Créa-
teur,

Ce bref résumé d’une pensée trés dense et nuancée ne peut donner qu’une
idée fort imparfaite du livre de M. Neeser. On verra pourtant par quoi cet
ouvrage se recommande a Pattention et a la méditation : par une étude trés
fouillée de la notion de parole de Dieu, par un effort vigoureux de résoudre
un des problémes essentiels de la pensée chrétienne, celui du rapport entre
la révélation en Jésus-Christ et la vie de PEglise ; cette étude et cet effort
tendant 4 préparer une « théologie de la contemplation », et a lier par con-
séquent la recherche théologique a4 des préoccupations trés actuelles. Cest
a propos de ces trois aspects de ’ceuvre de M. Neeser que nous présenterons
maintenant quelques remarques.

L’ouvrage de notre savant collégue vaut d’abord par son étude de la
notion de parole de Dieu. L’auteur n’aurait écrit que la partie de son livre
consacrée a ce sujet (p. 75-152) qu’il aurait déja droit 4 notre vive gratitude.



LE DRAME DE LA PAROLE DE DIEU 203

Soit qu’il rappelle la triple manifestation de la «'parole » : le mot, la chose,
Pénergie ; soit qu’il traite de la hiérarchie au sein de ’énergie divine (la
parole et le Fils), de la hiérarchie au sein des ceuvres de Dieu (le paradis,
la nature, ’Eglise) et de la hiérarchie au sein des éléments de la parole biblique,
M. Neeser met en évidence, avec un rare bonheur d’expression, cette idée
que «la parole de Dieu est essentiellement une force active, un déploiement
de puissance créatrice et rédemptrice... une puissance vivante qui va porter
le nom de Jésus-Christ ». Insister sur ’ampleur souvent méconnue de I’idée
biblique de parole de Dieu; ce n’est pas seulement mettre en pleine lumiére
un point capital de enseignement biblique ; c’est ‘encore fermer la porte a
toute espéce de théopneustie et de bibliolatrie, passée ou future. A notre
connaissance, nous n’avions pas en frangais sur la notion de parole de Dieu
d’exposé de cette qualité et de cette plénitude. On ne pourra plus désormais
aborder le sujet, sans suivre le guide excellent qu’est ici M. Neeser.

« La différence entre les origines de la révélation chrétienne et le temps
actuel n’est pas trés aisée a fixer. La parole éternelle incarnée est-elle encore
et agit-elle encore parmi nous ? Oui, disent les uns ; non, répondent les autres.
Si une solution moyenne se présente, si la parole-Dieu hante encore notre
temps, dans quelle mesure le fait-elle ? » (p. 180). M. Neeser écarte — avec
raison — les solutions qui consistent ou bien a identifier, aux origines et
actuellement, ’Eglise et le Royaume de Dieu, ou bien 4 creuser ’abime
entre. le temps de Pincarnation et le temps présent, et a dire que Eglise
d’aujourd’hui, dépossédée de la Présence, vit seulement d’un souvenir et
d’une espérance. Il propose une solution moyenne, qui se résume dans la for-
mule suivante: «La Présence est incompléte dans I’Eglise inachevée du
temps présent, mais la Présence y est » (p. 189) tandis que la Présence était
totale aux origines. B

Il nous parait trés difficile de fonder sur I’Ecriture cette derniére propo-
sition. Il nous semble que, selon le Nouveau Testament, la Présence a la
méme densité aux origines et actuellement. Alors comme maintenant, elle
fut et elle est réelle et partielle, parce qu’historique. Une présence « totale
et parfaite » du Christ sous Ponce-Pilate aurait marqué la fin de histoire.

Une présence réelle. Certes la régénération a été possible avant la Pen-
tecote. Si la Pentecdte marque Porigine de I’Eglise en tant que grandeur
historique et sociologique, ’Eglise en tant qu’instrument de salut, existe
dés qu’il se trouve des hommes pour croire en Jésus Messie et Fils de Dieu
et pour s’attacher a lui. Quand le Nouveau Testament dit que ’Esprit n’exis-
tait pas encore avant la glorification de Jésus (Jean vii, 39), il rappelle que,
durant Vincarnation, 'Esprit n’avait pas d’existence ni d’action indépen-
dantes ; il était lié & la personne de Jésus, a laquelle il s’était uni lors du
baptéme. Jésus est donc apparu, revétu de la plénitude de la puissance
régénératrice. C’est pourquoi les paroles qu’il prononce sont « Esprit et
vie» (Jean v, 63), et ses apOtres sont sanctifiés « par sa parole » (Jean xv, 3).



206 PHILIPPE-H. MENOUD

Mais la présence et ’action du Christ sont tout aussi réelles dans I’Eglise,
puisque les chrétiens sont sanctifiés par I’Esprit regu au baptéme et que
ce baptéme signifie en méme temps leur incorporation au Christ. I1 y a donc
égalité entre les fidéles & ces deux époques du salut. Que le Christ soit lui-
méme parmi les siens, ou qu’il soit présent dans son Eglise par Esprit, 11
assure aux siens ce salut réel qu’est la régénération.

Mais cette présence est partielle, parce que le salut demeure partiel, sous
P'un et Pautre mode. Qu’il s’agisse du Christ Jésus ou qu’il s’agisse du Christ-
Esprit, le Sauveur délivre de la puissance du péché. Mais ce pécheur qui
maintenant « va en paix et ne péche plus», ce vieil homme qui maintenant
«marche en nouveauté de vie», demeure dans ce monde, dans le temps et
dans Phistoire. Il n’atteindra la pleine rédemption qu’au dernier jour, lors
du retour du Christ et de la résurrection des morts. Ici encore il y a égalité
entre tous les sauvés,

Jamais il n’est dit que Jésus, durant son ministére, ait soustrait aux
solidarités de ce monde ceux qu’il avait régénérés par sa parole. Ceux-la
méme qu’il a ressuscités n’ont regu de sa main que le signe présent de la grace
totale qui est a venir ; 4 la voix de Celui qui les rappelait du sein de la terre
et de la corruption, ils ne sont pas entrés dans P’état incorruptible de la
personne recréée « corps et Ame» Les apdtres ont si pen marché «sans y
enfoncer sur les eaux de la souffrance et de la mort » (p. 192), qu’ils n’ont
pas pu guérir certain malade (Marc 1x, 18) et qu’ils n’ont pas échappé, per-
sonnellement, 4 la loi qui assigne 4 un corps charnel une mort charnelle.
S’ils avaient été « totalement » sauvés, au sens que le Nouveau Testament
donne a ces mots, ils auraient bénéficié, au terme de leur vie terrestre, d’une
élévation au ciel comme un Enoch et un Elie. Mais justement le salut total
n’a jamais été possible dans I’histoire, méme durant lincarnation, méme
pour ceux qui « ont connu Christ selon la chair », parce que le salut total est
eschatologique.

Sans doute les Evangiles renferment une série de textes qui viennent
se ranger derriére cette parole de Jésus: « Je voyais Satan tomber du ciel
comme un éclair » (Luc x, 18). Est-ce vraiment la preuve que le Royaume
de Dieu est installé dés lors « totalement » sur la terre ? Certainement pas.
D’abord parce qu’une présence temporaire du Royaume ne saurait étre
totale. Ensuite et surtout, il s’agit ici d’une parole prophétique, d’une anti-
cipation analogue a celles que se permettra I’Eglise naissante, quand elle
fera du Christ glorifié le Seigneur «auquel toute puissance a été donnée
dans le ciel et sur la terre» (Mat. xxvii, 18) et « devant lequel fléchissent
les genoux toutes les puissances dans le ciel, sur la terre et sous la terre»
(Phil. 11, 11). Le régne du Christ est une réalité actuelle, certes ; Christ régne
réellement et partiellement sur Eglise ; il régne virtuellement sur univers.
Mais son régne total et parfait ne commencera qu’au jour ou il viendra sur
les nuées du ciel avec la puissance et la gloire. « Maintenant, nous ne voyons
pas encore que tout lui soit soumis» (Héb. 11, 8).



LE DRAME DE LA PAROLE DE DIEU 207

Le Nouveau Testament ne connait pas de distinction dogmatique entre
une Eglise parfaite aux origines, et une Eglise imparfaite 3 1’époque sui-
vante. Le Nouveau Testament parle seulement de deux situations histo-
riques successives de ’Eglise ; d’une part, ’Eglise de fondation, comprenant
les témoins directs de Jésus « depuis les jours de Jean-Baptiste jusqu’a I’as-
cension» (Actes 1, 22 ; X, 37 s.) et dont saint Paul, malgré son retard, fait
partie ; d’autre part, I’Eglise de la tradition, groupant ceux qui, n’ayant
pas vu le Seigneur, sont cependant reliés a lui par le témoignage de ceux
qui « ont vu de leurs yeux et touché de leurs mains » Mais, en méme temps
qu’il établit cette distinction de fait, le Nouveau Testament souligne expres-
sément P’égalité de tous les croyants, dans tous les temps, devant le salut.
Il n’est aucun bien salutaire réservé a ceux qui vécurent les années de I’incar-
nation, et dont seraient privées les générations subséquentes.

La foi est la méme, qu’elle se fonde sur la perception directe du Verbe
incarné dans le fils de Joseph ou qu’elle jaillisse du crédit fait a la prédica-
tion apostolique. Rien n’est plus significatif 4 cet égard que la déclaration
de Jésus a Thomas : « Heureux ceux qui n’ont pas vu et qui ont cru » (Jean xx,
29). Ce n’est pas un reproche voilé adressé a Thomas, car il est au fond dans
la méme situation que les autres disciples ; tous ont cru a la résurrection
aprés avoir pu soit le tombeau vide, soit le Ressuscité. La parole de Jésus
s’adresse aux disciples de ’avenir, auxquels ne sera pas accordé la vision-
preuve dont Thomas a bénéficié. Personne n’a le droit d’exiger le renouvel-
lement de la démonstration avant de croire, car désormais la foi est fondée,
et pour tous les siécles, sur le témoignage des apétres. Ces disciples de 'avenir
sont proclamés « heureux », parce que leur foi, née d’un témoignage tradi-
tionnel, leur vaut le méme don de vie pour le présent, et la méme promesse
de résurrection finale, que la foi directe des disciples contemporains de
Jésus.

La Présence est aussi la méme, puisque, depuis Pascension, le Christ
demeure réellement présent dans son Eglise par les sacrements. Mémorial
de Pincarnation et promesse toujours renouvelée de la parousie, la sainte
céne place les croyants qui communient sous les espéces eucharistiques sur
un plan d’égalité spirituelle avec les premiers disciples qui « ont mangé et
bu avec Lui » Par la participation a Peucharistie les fidéles de tous les siécles
sont élevés au rang de contemporains de Jésus. Bref, le Nouveau Testament
ne connait qu’une Eglise quant a la plénitude de Pexpérience du salut et
de la communion du croyant avec le Christ.

M. Neeser a peu parlé de la parole-action qu’est le sacrement, et on peut
le regretter. Si la célébration de eucharistie, par exemple, retrouvait dans
PEglise de ce temps la place centrale et la pleine signification qu’elle avait
dans PEglise naissante, elle ménerait tout naturellement a cette « théologie
de la contemplation », que notre auteur a raison de proposer a ’Eglise comme
dépassement nécessaire de la parole-parlée. Il n’est pas de moyen plus effi-
cace que la sainte céne pour aboutir 3 la contemplation silencieuse de la



208 PHILIPPE-H. MENOUD

parole présente. Car, installée dans Phistoire comme nous le sommes, nous
ne pouvons recevoir la parole éternelle que par Pun et Pautre des médiateurs
historiques voulus par le Pére: la parole jadis parlée et maintenant écrite
du témoignage scripturaire et la parole-acte de la communion avec Celui
qui était, qui est et qui vient.

Si nous sommes disposés a suivre M. Neeser dans son étude de la parole
de Dieu, comme nous I’avons dit, nous avons d’autre part, et nous avons dit
pourquoi, beaucoup de peine a intercaler, entre les textes bibliques le « drame »
de cette méme parole. Au fond, le drame, tel que notre éminent colléguele décrit,
est Pexégése de la phrase du mystique espagnol: «Le Pére a dit une
seule parole et il la répéte sans se lasser dans le silence éternel, et c’est dans
le silence éternel que ’ame doit la recevoir. Cette parole, c’est son Fils ».
Mais le Nouveau Testament ignore encore cette idée d’un silence éternel,
que saint Ignace devait introduire dans I’Eglise, en parlant d’un « Logos
émané du silence» (Magnésiens, v, 2). L’Ecriture subordonne toujours
Pélan mystique & la révélation historique.

Il a plu a Dieu de se révéler dans et par ’histoire. Le Dieu de la Bible
prend la parole au commencement de Phistoire en créant l'univers; il ne
se taira qu’aprés le rétablissement de toutes choses, au terme de histoire.
De sorte que le témoignage biblique ne porte que sur la parole historique
de Dieu. Selon le Nouveau Testament unanime — et saint Jean ’évangéliste
ne nous conduit pas «sur une autre voie que saint Pierre et saint Paul »
(p- 68) — le Pére a dit une seule parole et il la répéte sans se lasser au cours
de Dhistoire, et c’est dans Phistoire que le croyant peut ’entendre. Cette
parole, c’est son Fils. La Bible est Phistoire de la parole de Dieu, une histoire
«qui se déroule dans une perspective longitudinale » (Orientation, p. 78).
Si ’enquéte du théologien coupe cette ligne 4 différents moments du temps,
elle notera des faits différents, parce que le temps s’écoule, mais aussi des
faits permanents, parce que I'unique parole qu’est le Fils est toujours pré-
sente sur la ligne du temps, présente dans la parole écrite ou parlée de la
Bible et présente dans la parole énergique de Pincarnation ou du sacrement,
Le drame, par contre, nait chaque fois qu’un homme accepte ou refuse d’en-
tendre le double témoignage de 'unique parole et d’y soumettre sa propre
vie.

Philippe-H. MENOUD.



	Étude critique : le drame de la parole de Dieu d'après la Bible

