
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1945)

Heft: 137

Artikel: Crainte et amour de Dieu dans l'Ancien Testament

Autor: Nagel, Geo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CRAINTE ET AMOUR DE DIEU DANS

L'ANCIEN TESTAMENT

Il y a quelque vingt ans, un helléniste polonais écrivant une
série d'études pour montrer le lien étroit qui unit le christianisme
du moyen âge à la religion du monde antique, aboutissait à la
conclusion que voici : «C'est dans la religion antique que nous trouvons
le véritable Ancien Testament de notre christianisme » M. Dans une
de ses études il montre que les Grecs de l'époque classique aimaient
leurs dieux et qu'ils considéraient comme entachés de superstition
ceux qui étaient encore pleins de crainte devant la divinité, et il
ajoute : « Les Grecs ont bien remarqué la différence qu'il y avait
entre leur conception du divin et la conception juive. Quand le

judaïsme commença à faire ses conquêtes dans la société d'alors et

que des cercles de prosélytes entourèrent les synagogues, ils donnèrent

à ceux-ci le nom caractéristique de « ceux qui craignent Dieu »,

phoboumenoi ton theon. Et quoique le christianisme ait reconnu
l'Ancien Testament des Hébreux pour un de ses livres sacrés, il
n'en reste pas moins vrai que le Dieu terrible et jaloux d'Israël n'est
d'aucune façon le «bon» Dieu chrétien. Il ne faudrait pas, cependant,

que ces considérations donnassent lieu à des malentendus.

Quand on oppose à la religion de l'ancienne Grèce le judaïsme comme

religion de la peur, ce n'est pas pour médire de cette dernière. Tel
qu'est l'homme, ou pour être plus exact, tels que sont certains

hommes, la peur de Dieu ne laisse pas d'être une force éducative
extrêmement salutaire... Il y en a d'autres, et c'est très heureux.

Zielinski, La Sibylle. Paris 1924, p. 125.



t/6 GEO NAGEL

Le Siracide avait bien raison quand il disait que la crainte de Dieu
est le commencement de la sagesse. Ce qu'il a oublié d'ajouter,
c'est que l'amour de Dieu en est la suite et la fin » (p. 56 ss.)

Relisant, il y a quelque temps, ce passage qui ne m'avait pas
frappé autrefois, je me suis tout naturellement posé la question :

Pareil jugement sur la religion de l'Ancien Testament est-il équitable

Notre auteur ne s'est-il pas laissé entraîner trop loin, abusé

qu'il était par les mots Je ne voudrais pas rester exactement sur
le même terrain que lui en risquant une comparaison avec la
religion grecque, je voudrais seulement voir quelle place la crainte de

Dieu tient dans l'Ancien Testament. Voir surtout ce que représentent

exactement ces mots « crainte de Dieu », que l'on oppose
avec un certain mépris à l'amour de Dieu comme une forme
inférieure de la religion, comme le premier stade d'un développement
religieux normal.

L'importance de cette notion dans l'Ancien Testament se marque
sans peine ; il suffit d'ouvrir une concordance biblique et de regarder
les nombreuses citations des passages qui contiennent ces expressions

« craindre Dieu » ou « crainte de Dieu ». Dans la version
Second, nous en avons facilement une centaine. Ils sont répartis
dans tous les livres de l'Ancien Testament, mais plus particulièrement

dans les Psaumes et les Proverbes. Si nous faisons la même

enquête pour « aimer Dieu », nous ne trouvons que deux douzaines
de passages. Il est évident qu'une comparaison minutieuse exigerait
que l'on examine aussi les expressions analogues ou parallèles, dans

un sens comme dans l'autre, mais le résultat final nous donnerait
une proportion très semblable. Sommes-nous donc en droit de déclarer,

textes en main, que la religion de l'Ancien Testament est la
religion de la crainte, que le peuple d'Israël vivait dans la terreur
de son Dieu et avait à peine entrevu ce que Jésus nous a donné

comme le premier et le grand commandement : « Tu aimeras le

Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme et de toute
ta pensée ». La conclusion serait tout à fait fausse, ce serait nous
laisser tromper par la statistique, la plus fallacieuse des sciences en
des mains malhabiles. Pour savoir réellement ce qu'il en est, il ne
faut pas s'arrêter aux mots, mais voir avec soin ce que les mots veulent

dire.
La crainte de Dieu est une notion religieuse très importante

dans l'Ancien Testament, mais au cours des siècles ce terme n'a



CRAINTE ET AMOUR DE DIEU DANS L'A. T. 177

pas toujours recouvert la même réalité. Suivre le développement que
cette notion a subi sous l'influence de ces personnalités puissantes

que furent les prophètes, et sous le coup du destin tragique du

peuple, ce sera toucher au cœur même de la religion de l'Ancien
Testament.

Un rapide examen des textes nous fait voir tout de suite que le

terme « crainte de Dieu » peut recouvrir des choses très différentes.

Quand les matelots du navire qui emporte le prophète Jonas loin
de son pays apprennent ce que le prophète a fait et que la tempête
terrible qui les frappe est le châtiment à lui destiné, « ils furent »,

nous dit le texte, «saisis d'une grande crainte de Yahveh»*1'. Le
sens est clair, ils sont remplis de terreur, certains qu'un dieu si redoutable

ne peut que les faire périr, s'ils s'opposent à ses desseins. Mais

lorsque le sage dit à ses élèves : « La crainte de Yahveh est une
source de vie » k>, il est impossible de remplacer crainte par terreur ;

le texte ne se comprendrait plus. Il en va de même quand le
psalmiste chante : « Heureux l'homme qui craint Yahveh, qui met
tout son plaisir à suivre ses commandements » k). Là, sans fausser

la portée du texte, nous pourrions remplacer « craindre Dieu » par
« lui obéir », et même par l'aimer. Comment deux sens qui semblent
à l'opposé l'un de l'autre peuvent-ils se rencontrer dans le même

terme et dans la même religion, c'est ce que l'étude de cette notion
au travers de l'Ancien Testament nous montrera.

Pour l'homme primitif, il est naturel de trembler devant la

divinité, car celle-ci est bien au-dessus de lui et devant sa puissance
l'homme se sent infiniment petit. Quand Dieu se révèle à l'un de ses

adorateurs, sa première parole est toujours : « Ne crains point » <*>

et ce seront encore les premiers mots de l'ange qui vient annoncer à

Marie la naissance de son enfant <5L Cette formule se retrouve du

reste aussi dans des textes assyriens analogues.
Cette crainte devant la divinité n'est pas seulement faite du

sentiment d'impuissance de l'homme ; il y a surtout l'idée que Dieu
est d'une essence différente de l'homme et que, par conséquent, son

contact est dangereux. Un vieux texte historique nous le fera
clairement saisir. Le peuple d'Israël est sorti d'Egypte, il est arrivé au

mont Sinaï, et Yahveh va se révéler à lui et lui donner ses instruc-

(') Jon. 1, 16. — Prov. xiv, 2. — (3) Ps. cxn, i. — (4) Cf. Gen. xxvi,
24 ; Jug- vi, 23. — (5) Luc i, 30.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXXIII (n° 137, I945). U



i78 GEO NAGEL

tions. Voici ce que la source yahviste du récit nous apprend : « Yahveh
dit à Moïse : Je vais m'approcher de toi dans une épaisse nuée, afin

que le peuple entende quand je parlerai et qu'il ait pour toujours
confiance en toi ; qu'ils se tiennent prêts pour après-demain, car
après-demain Yahveh descendra sur le mont Sinaï à la vue de tout
le peuple. Marque une limite autour de la montagne et dis : «

Gardez-vous de gravir cette montagne ou d'en toucher la base

Quiconque la touchera sera mis à mort. On ne portera pas la main sur

lui, mais on le lapidera ou on le percera de flèches, que ce soit une
bête ou un homme, il ne doit pas rester en vie. » Puis [Moïse] dit
au peuple : Tenez-vous prêts pour après-demain et ne vous approchez

d'aucune femme. Yahveh descendit sur le mont Sinaï au sommet

de la montagne. Or le mont Sinaï était tout fumant, parce que
Yahveh y était descendu au milieu du feu ; la fumée qui s'élevait de

la montagne était comme celle d'une fournaise, et tout le peuple
était saisi d'un violent tremblement. Yahveh appela Moïse sur le

sommet de la montagne, et Moïse monta. » M Nous avons là, sous

sa forme la plus simple et la plus caractéristique, la crainte devant
la puissance redoutable de la divinité, puissance qui imprègne en

quelque sorte toute la montagne. Qui s'en approche risque sa vie

tout comme—la comparaison a été souvent faite, mais elle est juste
et simple — tout comme l'imprudent qui touche par hasard un fil
électrique peut recevoir une décharge mortelle. L'homme ou l'animal

qui doit être mis à mort, ne doit pas être touché, car il est, lui
aussi, imprégné de cette puissance redoutable, il faut le tuer à

distance. Ce dieu terrible est « saint » au sens antique du mot, c'est-à-
dire mis à part, différent du monde profane, nous pourrions aussi

dire « tabou ». Cette notion de sainteté de la divinité n'a aucun
contenu moral. L'animal qui touche la montagne doit, lui aussi,
être mis à mort.

Ces mêmes conceptions se retrouvent dans le culte ; il est

dangereux de s'approcher imprudemment de la divinité. On ne peut le
faire qu'après avoir accompli un certain nombre de cérémonies

spéciales, prescriptions qui s'appliquent aussi bien au prêtre qu'au
fidèle. Différent de l'homme, d'une autre essence que lui, Dieu peut
être à chaque instant pour l'homme un danger. Comment l'homme
ne tremblerait-il pas devant lui

(') Ex. xix, 9-11 13a, 15, 20a, 18, zob (Bible iu Cent.).



CRAINTE ET AMOUR DE DIEU DANS L'A. T. 179

Avec les prophètes du VIIIe siècle, une véritable révolution
s'opère dans la pensée religieuse d'Israël. C'est alors, en particulier,
que l'élément moral devient partie intégrante de la vie religieuse.
Auparavant il n'était pas absent, mais il restait à la périphérie ; ce

sont les prophètes qui, depuis Amos, le mettent au premier rang des

exigences de la divinité nationale. Dans leur bouche, bien des notions
courantes dans la religion populaire prennent soudain un sens tout
différent et une importance qui n'était point soupçonnée jusque-là.
Ils ruinent ainsi la fausse sécurité d'un peuple qui pensait béatement

que son Dieu ne pouvait s'occuper de lui que pour le bénir et
lui assurer tous les succès matériels. Ils proclament que Dieu

s'occupe certainement d'Israël, mais pour le punir de tous les crimes
commis contre la morale la plus élémentaire :

« Je ne connais que vous
Parmi toutes les races de la terre,

C'est pourquoi je vous châtierai
De tous vos péchés. » <»)

Ce peuple pense qu'il suffit de quelques sacrifices, de quelques
cérémonies solennelles et pompeuses pour obliger en quelque sorte
Dieu à continuer sans fin ses bénédictions, et Amos déclare que
Dieu n'a pas besoin de ces sacrifices et de ces fêtes, c'est tout autre
chose qu'il réclame de son peuple :

« Je hais, je méprise vos fêtes,
Je ne puis sentir l'odeur de vos sacrifices solennels,

Je n'agrée pas vos offrandes,
Je n'ai pas un regard pour le sacrifice de vos bêtes grasses.

Eloignez de moi le bruit de vos chants
Je ne veux pas entendre le son de vos harpes

Mais que l'équité coule comme de l'eau,
Et la justice comme un torrent qui ne tarit pas » <2>

Le rapport entre Dieu et son peuple n'est plus un rapport de

nature, il est un rapport moral. Si le peuple ne satisfait pas aux
exigences morales de son Dieu, il sera rejeté par lui et livré aux
mains de ses ennemis. Les prophètes, ainsi, ne suppriment pas la
crainte naturelle que l'homme avait de la divinité, au contraire,

(J) Amos m, 2. — (J) Amos v, 21-24.



i8o GEO NAGEL

ils l'aggravent. Avant eux, il suffisait d'accomplir certaines
cérémonies pour pouvoir sans danger s'approcher de la divinité.
Maintenant, devant les exigences d'un Dieu de la justice, comment
l'homme pourrait-il se sentir en ordre Dieu reste le Dieu saint,
mais sa sainteté a pris un tout autre aspect. Ce n'est plus une sainteté

de nature, pourrions-nous dire, mais une sainteté morale. Vous
connaissez la scène, grandiose dans sa simplicité, de la vocation du

prophète Esaïe :

« L'année de la mort du roi Ozias, je vis le Seigneur assis sur un
trône élevé et majestueux et les pans de son vêtement remplissaient
le sanctuaire. Des seraphim se tenaient autour de lui, chacun avait
six ailes, de deux ils se voilaient le visage, de deux ils se couvraient
les pieds, des deux autres ils volaient. Ils se criaient l'un à l'autre
et disaient :

Saint, saint, saint est Yahveh des Armées,
Toute la terre est pleine de sa gloire.

Les fondements des seuils chancelèrent au bruit de ce cri et la

maison fut remplie de fumée. Je dis : Malheur à moi, je suis perdu,
car je suis un homme aux lèvres impures et c'est le roi, Yahveh
des Armées, que mes yeux ont vu. Alors l'un des seraphim vola vers
moi ; dans sa main il tenait une pierre brûlante qu'il avait prise

sur l'autel avec des pincettes, il en toucha ma bouche et dit : Ceci

a touché tes lèvres, ton péché est ôté et ta faute est effacée. Et
j'entendis la voix du Seigneur disant : Qui enverrai-je i Qui ira

pour nous Et je dis : Me voici, envoie-moi. » (l>

Dans ce tableau, l'élément rituel n'est pas complètement absent,
mais il est relégué à l'arrière-plan. C'est parce qu'il se sent pécheur

que le prophète est saisi de crainte en présence de son Dieu ; lorsque
ses péchés sont effacés, il peut s'offrir pour le service de son Dieu. Il
est saisi de crainte devant la majesté de son Dieu, mais sa crainte
est d'une qualité tout autre que celle de l'Israélite tremblant au

pied du mont Sinaï. C'est une crainte morale. L'homme juste n'aurait

donc aucune crainte à éprouver devant le Dieu juste. Mais les

exigences du Dieu des prophètes sont telles que jamais l'homme ne

peut se sentir vraiment en ordre avec son Dieu. A la crainte antique

(') Es. vi, 1-6.



CRAINTE ET AMOUR DE DIEU DANS L'A. T. 181

devant la divinité, les prophètes ont substitué une autre crainte
plus profonde encore. On pourrait même dire en un sens qu'ils ont
creusé entre l'homme et son Dieu un abîme bien plus profond.

Avant de pousser plus loin l'étude de la notion de la crainte de

Dieu, il nous faut revenir un peu en arrière et reprendre un élément
de la vie religieuse d'Israël que nous avons seulement esquissé en

passant, la confiance. C'est dans le culte qu'elle se manifeste le

plus clairement. Le primitif qui s'approche en tremblant de son
Dieu sait qu'après avoir accompli certaines cérémonies, il peut être

tranquille, se tenir sans crainte devant son Dieu et compter sur ses

bénédictions. Pour reprendre l'image que nous avons déjà utilisée,
il est comme l'électricien qui emploie en toute sécurité la force
électrique en prenant quelques précautions. A ce stade déjà du
développement religieux, crainte et confiance s'associent intimement.
Songez simplement aux différents récits dans lesquels intervient
l'arche de Yahveh à la fin de l'époque des Juges et aux débuts de

la royauté. Emblème redoutable de la puissance du Dieu d'Israël,
elle n'empêche pas la défaite de son peuple M, mais quand les

Philistins s'en sont emparé, tous les malheurs fondent sur eux (2>. Elle
est redoutable également pour celui qui s'en approche imprudemment,

même avec les meilleures intentions te), mais elle est aussi

une source de bénédictions et David tiendra à installer ce palladium

puissant dans Jérusalem sa nouvelle capitale, pour lui assurer
les bienfaits de Yahveh (4). Cette confiance, nous l'avons signalée
en passant chez les prophètes où elle apparaît souvent. C'est au

nom de la morale, au nom de la justice de Dieu, que ceux-ci
condamnent énergiquement cette confiance trompeuse, parce que
matérielle. Citons encore une parole d'Amos :

« Malheur à vous qui appelez de vos vœux le jour de Yahveh
Qu'avez-vous donc à désirer le jour de Yahveh

Il sera ténèbres et non lumière. » (ri

Cette confiance est sévèrement condamnée par les prophètes,
mais il ne faut pas oublier le rôle que malgré leur message elle continuera

de jouer dans la vie religieuse de l'immense majorité du peuple,

I Sam. iv. — ("j I Sam. v, VI. — (3) II Sam. vi, 7. — (4) II Sam. vi,
12 ; vu, 2 ; xv, 25. — (5) Amos v, 18.



182 GEO NAGEL

et bientôt chez les prophètes eux-mêmes. Elle s'étale très candidement

dans le Deutéronome à la fin du VIIe siècle, où nous constatons

un accommodement habile entre les rudes exigences des grands
prophètes du siècle précédent et les meilleures tendances de la
religion populaire. La Divinité n'y perd point son caractère redoutable,
Yahveh reste aussi un Dieu moral. Il est le «Dieu jaloux qui punit
l'iniquité des pères sur les enfants jusqu'à la troisième et à la
quatrième génération de ceux qui me haïssent » (»), mais il est en même

temps « celui qui fait miséricorde jusqu'en mille générations à ceux

qui m'aiment et gardent mes commandements » W. Promesses et

menaces, crainte et confiance s'équilibrent. Nous sommes loin du

Dieu trois fois saint d'Esaïe, mais il en reste cependant quelque
chose.

Les menaces des prophètes n'ont pas eu plus de succès que les

promesses du législateur, et le peuple est resté coupable. Ce fut alors
la catastrophe finale. C'en est fait de la folle assurance d'autrefois,
c'en est fait de la confiance inébranlable. Maintenant, c'est le désespoir

le plus complet, et les exilés de Babylone s'en vont disant :

«Nos os sont desséchés, notre espoir est perdu, c'en est fait de

nous » te) Comment accabler de nouvelles menaces ce peuple désespéré

î Ce serait l'anéantir complètement. C'est alors que retentit
l'éclatant message consolateur du prophète anonyme, dont les

oracles se trouvent dans la seconde partie du livre d'Esaïe :

«Consolez, consolez mon peuple, dit votre Dieu,
Parlez au cœur de Jérusalem et criez-lui
Que sa servitude est finie, que son crime est expié,
Car elle a reçu de ma main double peine pour ses péchés ».W

« Ne crains rien, vermisseau de Jacob,
Ne jette pas des regards inquiets, petit ver d'Israël,
C'est moi qui te porte secours, déclare Yahveh,
C'est le Saint d'Israël qui est ton libérateur. » (s)

Ce « Ne crains rien » est un refrain qui scande beaucoup des

oracles du prophète, il résume presque son message, car il veut en

quelque sorte briser le complexe d'infériorité qui pèse sur le peuple
abattu. A première vue, il semble y avoir opposition radicale au

Deut. v, 9. — (*) Deut. v, 10. — (î) Ezéch. xxxvn, 11. — (4) E«. xl, 1-2.

— (5) Es. xu, 14.



CRAINTE ET AMOUR DE DIEU DANS L'A. T. 183

message des prophètes d'autrefois. Pourtant le Dieu du Second

Esaïe porte, sur les péchés passés et présents du peuple, des condamnations

aussi sévères que le Dieu d'Amos. Il est même plus grand,
car il tient tout l'Univers dans sa main et il le dirige à son gré.
On peut et on doit trembler devant ce Dieu tout-puissant, mais son

amour devance la crainte de l'homme et le rassure.
Après une expérience comme celle-là, comment la crainte

pouvait-elle encore définir l'attitude normale de l'homme vis-à-vis de

son Dieu Mais nous constatons en Israël, comme dans bien d'autres
religions, que si les sentiments les plus intimes se transforment, le

vocabulaire religieux ne suit pas le mouvement au même rythme,
car toute religion est volontiers conservatrice. Si nous parcourons
les Psaumes, presque à chaque page nous rencontrons la crainte de

Dieu, mais dans des acceptions très diverses. Ce peut être encore
franchement la terreur devant la divinité :

« Que toute la terre craigne Yahveh,
Que tous les habitants du monde le redoutent » &)

Ailleurs, le sens est plus ambigu. Quand le sage dit à ses élèves :

« Crains Yahveh et détourne-toi du mal » (*>, cela peut encore signifier

: tremble devant Dieu qui punit le pécheur et par conséquent
détourne-toi du mal. Il en va de même quand le Lévitique dit, en

parlant des esclaves : « Tu ne domineras point sur lui avec dureté et

tu craindras ton Dieu»ö). Mais, dans un cas comme dans l'autre,
ce sens de trembler ne s'impose pas. Craindre Dieu, c'est beaucoup

plus se souvenir de Dieu, savoir qu'il existe, nous pourrions presque
le traduire simplement par « sois religieux »

Dans la plupart des textes, en effet, quand on parle de crainte
de Dieu, c'est indépendamment de toute idée de terreur. La crainte
n'est plus le tremblement devant une divinité redoutable, mais

bien plutôt, le pieux respect que l'on doit à Dieu, tout comme on le

doit à ses parents et à ses maîtres. « Que chacun de vous craigne sa

mère et son père », dit le Lévitique <4>. Et de Josué on nous raconte :

« En ce jour-là, Yahveh éleva Josué aux yeux de tout Israël ; et ils
le craignirent comme ils avaient craint Moïse, tous les jours de sa

vie » W. Dans un texte comme dans l'autre, si nous ne voulons pas

(l) Ps. xxxni, 8. — (') Prov. m, 7. — (3) Lév. xxv, 43. — (4) Lév. xix, 3.

(I) Jos. iv, 14.



184 GEO NAGEL

rester attachés servilement à la lettre, ce n'est pas craindre que nous
devrions dire, mais révérer, honorer, car craindre, en français,
n'implique cette nuance que dans les textes directement inspirés du

langage biblique. Quand il est question de Dieu, c'est ce même sens

que nous avons, non plus le tremblement devant un dieu tout-puissant,

mais le respect confiant que l'inférieur doit avoir vis-à-vis de

son supérieur quand l'amour les anime.

« Comme un père a compassion de ses enfants,
Yahveh a compassion de ceux qui le craignent. »W

«Heureux l'homme qui craint Yahveh,
Qui met tout son plaisir à suivre ses commandements. » W

Si nous voulons bien nous rendre compte de la portée de cette
expression, rien n'est plus instructif que de regarder les termes que
nous rencontrons en parallèle avec elle. Craindre Dieu, c'est garder
son alliance ô), observer ses commandements <4), marcher dans la
droiture (s), se détourner du mal (6> ; craindre Dieu, c'est l'invoquer
et l'aimer W, espérer en sa bonté W. Tout cela n'exclut du reste

pas que le même texte, à quelques lignes d'intervalle, ne nous donne

cette expression dans deux sens tout à fait différents, ainsi au

Psaume xxxm : « Que toute la terre craigne Yahveh, que tous les

habitants du monde le redoutent », nous dit le verset 8, tandis que
le verset 18 nous déclare : « L'œil de Yahveh est sur ceux qui le

craignent, sur ceux qui espèrent en sa bonté ». Et c'est aussi ce que
fera Racine dans un raccourci plus saisissant encore quand il fera
dire à l'un de ses personnages :

« Je crains Dieu, cher Abner, et n'ai point d'autre crainte. »

Il arrive même dans ces textes que « craindre Dieu» prenne un sens

tout à fait affaibli et n'aie plus que la signification d'« avoir de la

religion » ou « être religieux ». C'est dans cette acception qu'il sera

employé dans l'expression « ceux qui craignent Dieu » qui sert à

désigner les prosélytes qui gravitent autour des synagogues, c'est-
à-dire les païens qui se rattachent à la foi juive sans en accepter
encore toutes les obligations rituelles. L'expression grecque est

simplement calquée sur l'hébreu. Ce terme choque l'auteur que

(') Ps. cm, 13. — Ps. cxn, 1.— (3) Ps. cm, 18. — (4) Ps. xxv, 10; cxix, 63;
Deut. vi, 2. — (5) Prov. xiv, 2. — (6) Prov. m, 7 ; Job xxvm, 28. —-' (7) Ps.

cxlv, 19. — (8) Ps. xxxm, 18 ; CXLVII, il.



CRAINTE ET AMOUR DE DIEU DANS L'A. T. 185

nous citions en commençant, mais c'est parce qu'il lui donne un
sens qu'il n'avait certainement pas.

Le sens le plus affaibli n'est pas le plus fréquent ; dans la bouche
des fidèles ces mots ont le plus souvent un sens assez fort et deviennent

l'exact parallèle d'aimer Dieu. Pour vous en rendre compte,
mesurez dans ces versets du Psaume cxlv la portée des expressions

qui font pendant à « craindre Dieu » :

« Yahveh se montre fidèle dans toutes ses promesses,
Et bon dans toutes ses œuvres ]

Yahveh est près de tous ceux qui l'invoquent,
De tous ceux qui l'invoquent avec sincérité

Il accomplit les désirs de ceux qui le craignent ;

Il entend leur cri et les sauve.
Yahveh garde tous ceux qui l'aiment,

Mais il anéantira.tous les méchants. » G)

La crainte de Dieu est ainsi le respect filial de l'homme à l'égard
de son Dieu, ce qui est son attitude normale et, c'est dans ce sens-là

que le sage peut dire que « la crainte de Dieu est le commencement
de la science » <2), qu'elle est « le commencement de la sagesse » (3>,

qu'elle est « la sagesse même » (4).

Mais ce respect filial à l'égard de Dieu, est-ce réellement autre
chose que l'amour de Dieu Lorsque Jésus voudra résumer la loi
de l'Ancienne Alliance, c'est au Deutéronome qu'il empruntera son

premier commandement : « Tu aimeras Yahveh, ton Dieu, de tout
ton cœur, de toute ton âme et de toute ta force » <SL Et ce texte
quelques lignes plus haut, exprimait la même idée en disant à peu
près : « Crains Dieu et observe ses commandements » <6>.

Vouloir faire du judaïsme une religion de la crainte, c'est se

laisser égarer par la lettre, car ce n'est pas dans la crainte, mais dans

la confiance absolue et dans l'amour illimité que culmine la religion
d'Israël.

« Yahveh est compatissant et miséricordieux,
Lent à la colère et riche en bonté :

(¦) Ps. cxlv, 17-20. — Prov. 1, 7. — (3) Ps. cxi, 10 ; Prov. ix, 10. —¦ (4) Job

xxvin, 28. — (5) Deut. vi, 5 ; cf. Mat. xxn, 37 ; Marc xn, 30 ; Luc x, 27. —
(p) Deut. vi, 2. Le texte dit : « Si tu crains Yahveh, ton Dieu, tous les jours
de ta vie, en observant, toi, ton fils et ton petit-fils, toutes ses lois et ses ordonnances

que je te prescris, tes jours seront prolongés ».



186 GEO NAGEL

Il ne dispute pas sans fin
Et ne persiste pas éternellement dans son courroux.

Il ne nous traite pas selon nos péchés

Et ne nous rend pas selon nos iniquités.
Mais autant les cieux sont élevés au-dessus de la terre,

Autant est grande sa bonté envers ceux qui le craignent ;

Autant l'Orient est éloigné de l'Occident,
Autant il éloigne de nous nos transgressions.

Comme un père a compassion de ses enfants,
Yahveh a compassion de ceux qui le craignent.

Car il sait de quoi nous sommes faits,
Il se souvient que nous ne sommes que poussière. » M

Geo NAGEL.

O Ps. cm, 8-14.


	Crainte et amour de Dieu dans l'Ancien Testament

