
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1945)

Heft: 135

Artikel: Sur I Thessaloniciens v, 23 : note d'anthropologie paulinienne

Autor: Masson, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SUR I THESSALONICIENS v, 23

Note d'anthropologie paulinienne.

Il y a longtemps que I Thess. v, 23 a retenu l'attention des théologiens.
C'est au nom de beaucoup d'anciens et de modernes que Paul Feine pouvait

écrire en 1910 : « Au point de vue de l'anthropologie, I Thess. v, 23

est seul de son espèce chez Paul... » (') De l'ouvrage de Walter Gutbrod
sar l'Anthropologie paulinienne, nous détachons ces lignes : « Nous avons
encore à nous demander si Paul n'aurait peut-être pas eu tout de même

une conception trichotomique de l'homme. 11 est vrai qu'à cet égard, nous
ne disposons que de I Thess. v, 23, et l'on ne peut tirer une affirmation
de ce genre de ce seul passage. » Enfin, M. le professeur Philippe Menoud,
dans une note accompagnant sa belle étude sur l'Originalité de la pensée

johannique, fait la remarque suivante : « L'anthropologie néo-testamentaire
n'est pas trichotomique ; dans le seul texte qu'on cite à ce sujet, I Thess. v,
23, il s'agit plutôt du nveOua divin, qui réside dans le chrétien... » (3) Je

pourrais multiplier les témoignages. Les théologiens s'accordent à juger
insolite chez saint Paul ce texte qui, seul, laisse entendre que l'être humain
est fait d'un corps, d'une âme et d'un esprit, alors que partout ailleurs
l'apôtre reconnaît à l'homme un corps et une âme, ou un corps et un esprit.
La philosophie grecque, antérieure à saint Paul, a-t-elle connu une conception

trichotomique de l'homme dont l'influence serait sensible dans le texte
paulinien Ernst von Dobschûtz l'a nié formellement dans son commentaire

de 1909 (4) ; Festugière l'a affirmé énergiquement, à la suite de la

plupart des exégètes, dans un « excursus » de son livre L'idéal religieux
des Grecs et l'Evangile (s). Laissons aux historiens de la philosophie le soin
de trancher cette question, et contentons-nous de nous demander comment

(¦) Theologie ies N.-T., 1" éd., p. 479. — (3) Walter Gutbrod, Die paulinische
Anthropologie, p. 90. — (3) Revue de théol. et de philos., 1940, p. 242, note 1.

(4) Krit.-exeget. Kommentar, begründet von H. A. W. Meyer, Die Thessalonicher-

Briefc, p. 229. — (5) p. 197-220.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXIII (n° 135, I945). J



98 CHARLES MASSON

nous devons comprendre le texte singulier de I Thess. v, 23, et spécialement

l'énumération inquiétante : ómjùv tò irveûua koù fj yai%r] koù tò
öiJDua...

Les interprétations proposées peuvent se ramener à deux types, selon

qu'elles voient dans fjuiîiv tò irveûua l'esprit divin dans l'homme ou,
simplement, l'esprit de l'homme.

Selon von Dobschûtz, le irveöua n'est pas, pour Paul, une partie de

l'être humain, mais l'élément nouveau que Dieu a introduit en lui et qui
constitue le chrétien. C'est pourquoi, à l'élément constitutif du chrétien,
le TtveOua, il ajoute les deux éléments constitutifs de l'homme naturel :

l'âme et le corps. « Paul exprime donc le vœu que non seulement l'esprit
de Dieu dans le chrétien, mais encore son individualité humaine, libérée
de l'influence de la aàpi et entièrement sous l'influence du Ttveûuct, soit
conservée dans son intégrité. » (') Cette interprétation témoigne d'un effort
louable pour distinguer le irveûua de la \\>vxr\ et pour rendre compte de

l'apparente trichotomie supposée par notre texte. Il ne serait pas question,
ici, d'une conception trichotomique de l'homme, mais seulement du chrétien.

Cependant de grosses difficultés subsistent. U est extrêmement douteux
d'abord que saint Paul eût jamais parlé de l'esprit de Dieu dans le chrétien

sous la forme : ûutîrv tò Tcveûuot, en reconnaissant aux chrétiens la possession

du TtveOua divin, comme de leur \\i\>xè\ et de leur aûiua. Le itveûua est
donné aux chrétiens, sans qu'ils en puissent jamais disposer, sans qu'ils
puissent jamais le dire « leur ». Il reste toujours l'Esprit : l'Esprit de Dieu,
du Seigneur, du Christ. Dès lors, il semble impossible aussi que Paul ait

pu demander à Dieu de garder intact son esprit dans le chrétien jusqu'au
jour du Seigneur, car l'Esprit de Dieu dans le chrétien ne saurait courir
aucun des dangers qui menacent jusqu'à la fin son corps et son âme.

Essayons donc d'interpréter notre texte en distinguant vraiment dans

l'homme un esprit, une âme et un corps. Selon Bornemann (2), le itveûua
serait l'élément supérieur, purement spirituel, de l'être intime de l'homme ;

la ujuxrj serait son élément inférieur, psycho-physiologique, plus directement

en rapport avec le oùjua. Il appartenait au P. Festugière, dans

l'ouvrage déjà cité, de développer brillamment cette explication en montrant
dans le irveOua l'équivalent du voûç de la grande tradition philosophique
grecque et en signalant cette assimilation voûç-Tcveûua chez Philon aussi.

« On saisit maintenant, dît-il, l'ordre des mots, leur enchaînement. « Que

votre esprit, séparé de tout le reste ¦— c'est le sens propre de 6Vfioç — soit
tourné vers Dieu et ainsi reçoive de sa lumière ; et que votre âme, cette
âme des passions si intimement liée à la chair et au sang, à la nourriture,
à toutes les sensations, séparée elle aussi des choses d'en bas, se tourne
vers le voûç et, de la sorte, à son tour, s'illumine ; et puisque tout cela est

(') Ouvr. cité, p. 228-230. — (2) Krit.-exeget. Kommentar begründet von H. A.
W. Meyer, Die Thessalonicher-Briefe (5. und 6. Aufl.) 1894, p. 247.



SUR 1 THESSALONICIENS V, 23 99

difficile quand le corps souffre — il le sait bien, lui, Paul : « Stimulus carnis

me colaphizet » — que notre pauvre machine enfin soit séparée du mal,
de tout mal... » (•) Ainsi donc, selon le P. Festugière, le irveûua de I Thess. v,
23 est « le siège de la vie supérieure ¦—¦ morale, religieuse, mystique —
entièrement distinct de l'âme sensible et sensitive » (2), c'est la « cime de

l'âme » dont parlera François de Sales. Certes, l'interprétation de Festugière

et d'autres prouve qu'il est possible de discerner en l'homme un esprit,
une âme et un corps, mais il resterait encore à établir que cette anthropologie

trichotomique a été professée par saint Paul dans I Thess. v, 23,
alors que partout ailleurs dans ses épitres il s'en tient à une notion
dichotomique de l'homme.

Gutbrod juge les deux interprétations que nous venons d'examiner
inacceptables, et il avoue son embarras. « Le meilleur parti à prendre, dit-il,
c'est de voir icî une description de l'homme qui doit être aussi concrète

que possible et qui, pour cette raison, désigne l'homme d'une manière aussi

comprehensive que possible par plusieurs côtés de son être. Mais il pourrait
être très difficile de délimiter le domaine du irveûuo, de la \\>v\r\ et du oûjua
et pareille entreprise n'échapperait pas à l'arbitraire... » « Par irveOua nous
entendrons donc ici aussi la vie intime de l'homme, sans prétendre exploiter
cette conclusion liturgique d'une épître pour préciser la terminologie
paulinienne » (3).

La réserve de Gutbrod est plus sage, sans doute, que l'assurance des

exégètes qui proposent des explications dont le moins qu'on puisse dire
est qu'elles laissent I Thess. v, 23 dans son splendide isolement, véritable
bloc erratique dans les épîtres pauliniennes. Paul se serait-il vraiment exprimé
ici comme nulle part ailleurs Certes, ce texte est particulier, mais il l'est
dans sa forme et non dans son contenu, et, si je ne me trompe, cette
observation nous met sur la voie qui nous conduira à une explication satisfaisante.

Gutbrod, après d'autres, a reconnu le caractère « liturgique » de I Thess. v,
23. En effet, ce texte est une prière en forme de vœu, mais enfin une prière,

que Paul adresse à Dieu en faveur de ses « frères » de Thessalonique. Ceux-ci

peuvent compter sur l'exaucement de cette prière : « Il est fidèle Celui qui
vous appelle, c'est Lui qui le fera » v, 24. L'apôtre, comme toujours quand
il parle de Dieu ou à Dieu, s'est efforcé de revêtir sa prière d'une forme

digne de son contenu et propre à traduire l'élan de son âme. Il a demandé

au choix des mots, à leur combinaison, à la structure de la phrase, de rendre
sensible déjà la ferveur et la solennité de cette ultime prière pour ses chers

Thessaloniciens. Cette longue phrase peut, en effet, se répartir en deux

strophes de quatre stiches chacune, dont le parallélisme dans le nombre
des syllabes, comme aussi les assonances des syllabes initiales ou finales,

composent un rythme facilement perceptible :

(J) Ouvr. cité, p. 207. — Ouvr. cité, p. 218. — (3) Ouvr. cité, p. 91.



loo CHARLES MASSON

AÛTOç be ó Geoç Tfiç elprjvr|Ç

órfidaai ûuâç oXoreXeîç,

Kai ó\ÓK\ripov ùuiùv tò irveûua
Kat rj i\iv%r\ Kai tò auùua

àuéuirrujç
èv tt) trapouafa toû Kupi'ou r)u.wv

'lr)0OÛ XpiOTOÛ

Tt\pr\6e{ì\.

Si ce texte a été inséré dans une prière de la liturgie de l'Eglise nationale
vaudoise, s'il figure aussi dans des prières de liturgies plus anciennes, ce

n'est point par hasard, mais parce que sa forme le destinait à l'usage
liturgique, parce que son caractère liturgique est incontestable.

Ce point acquis, il est de saine méthode d'expliquer le semblable par
le semblable. Ne demandons pas les éléments de l'interprétation de notre
texte à la philosophie grecque ou hellénistique, ou à l'anthropologie
paulinienne, mais aux textes pauliniens de caractère liturgique comme le nôtre,
et puisque le terme litigieux est celui de TtvEÛua, interrogeons les textes
quî contiennent ce terme. Ce sont précisément, comme I Thess. v, 23, des

prières sous forme de vœu à la fin de certaines épîtres : 'H xopiç toû KUpfou

[fjuiîiv] 'Inaoû XpioToû uerà toû rcveuuaToç ûuiîrv, Gal. vi, 18, Phil. iv, 23,
Philém. 25, dont on peut rapprocher ó Kupio; utra toû irveuuaTOç flou
de II Tim. iv, 22. Mais que signifient les mots uerà toû irveuuaToç üuwv
Comment entendre cette phrase : « Que la grâce du Seigneur Jésus-Christ
soit avec votre esprit » C'est peut-être une manière de rappeler que la

grâce du Seigneur Jésus-Christ est lq bien inestimable du chrétien et qu'il
la reçoit dans son être le plus intime, à la source de sa vie spirituelle. C'est

peut-être aussi beaucoup plus simple. En effet, nous lisons à la fin de notre
épître aux Thessaloniciens v, 28 : 'H xâpiç toû Kupiou rjuûiv 'Inaoû Xptoroû
ue9' ûuiîrv. Cette formule est si exactement parallèle à celle que nous venons
de citer que nous pouvons considérer comme synonymes les compléments
uerà toû rrveûuaTOç ûuujv et ue8' ûuûjv « Avec votre esprit » est une autre
manière, plus solennelle, de dire : « avec vous » Dans des formules de ce

genre, tò -rrveOua ûu.iî)v uu.£îç. et tò irvtûua aou aü. Von Dobschûtz l'a
remarqué, mais n'a tiré aucun parti de cette constatation (*). Elle est cependant

la clef de notre texte.
En effet, si, dans le vœu final de ses épîtres, Paul s'exprime parfois de

cette manière, il est pour le moins vraisemblable cju'il a fait de même dans
le vœu de I Thess. v, 23. U est très possible que ùudiv tò irvEÛua soit ici
l'équivalent d'un simple ûueîç et signifie « vous », « votre personne », et

que les termes koî fj lyuxr) Kai tò aûiua reprennent l'idée du ó\ÓK\r|pov
ûuiîiv tò -rrveüua, pour la préciser par ses éléments constitutifs : « vous tout
entiers, votre âme aussi bien que votre corps ». C'est d'ailleurs la nuance

(1) Ouvr. cité, p. 229.



SUR I THESSALONICIENS V, 23 ioi

du Kai redoublé, qui est plus qu'une simple particule de coordination
N'oublions pas que nous ne sommes pas liés par la ponctuation des éditeurs
du Nouveau Testament grec, si justifiée qu'elle soit en général, et
reconnaissons qu'en plaçant entre deux virgules les mots koi fj i|iuxr| Kaì tò aiîiua

nous leur rendrions leur vraie valeur : « Que votre personne entière, et votre
âme et votre corps, soit gardée sans reproche... »

On nous objectera sans doute que rien ne prouve que ùuûjv tò irveûua
ait le même sens que tò rrveûua ûutîiv dans les textes cités plus haut, que
la place du pronom ûuûiv en tête de l'énumération indique qu'il se rapporte
à trois termes de même valeur régulièrement coordonnés : « votre esprit,
votre âme et votre corps... » Oui, üuüjv se rapporte aux trois termes, mais

tò irveûua est certainement rattaché plus étroitement au pronom que les

deux autres, d'autant plus que l'adjectif qui le qualifie précède immédiatement

: koi ó\ÓK\r|pov üuüjv tò rrveOua. Et si l'on nous dit, avec Bornemann

et von Dobschûtz, que ó\ÓK\r)pov se rapporte aussi à ipuxrj et à aûiua, nous

répondrons qu'il est beaucoup plus naturel de le joindre à tò Trveûua

seulement, car, ainsi, les mots ó\ÓK\r|pov üuüjv tò rrveûua sont la reprise exacte
des derniers mots de la proposition précédente uuâç o\oTe\eîç et

composent avec eux un chiasme qui contribue de la manière la plus heureuse

au rythme de la strophe : « Que Dieu... vous sanctifie tout entiers, et que
toute votre personne... soit gardée » Les adjectifs rares oXoreXrjç et
óXÓKXripoc, apax-legomena dans le Nouveau Testament, signifient tous
deux : entier, complet, et dans notre texte, ils expriment avec force l'idée

que la personne humaine tout entière doit être, en vue du dernier jour,
« sanctifiée », « gardée — sans reproche » par Dieu.

Nous proposons donc la traduction suivante de I Thess. v, 23 :

« Que le Dieu de la paix lui-même

vous sanctifie tout entiers

et que toute votre personne,
votre âme et votre corps,
soit conservée irréprochable
pour le jour de la venue
de Notre Seigneur Jésus-Christ. »

Nous ne nous dissimulons pas ce que cette interprétation de I Thess. v,
23 peut avoir de conjectural. Nous ne prétendons pas avoir apporté en
sa faveur une preuve, qu'il n'est souvent pas possible d'administrer en
matière d'exégèse. Si la valeur d'une conjecture exégétique se mesure aux
services qu'elle rend, à la clarté qu'elle projette sur un texte, aux difficultés
qu'elle écarte, celle que nous défendons mérite une sérieuse attention. Elle
nous paraît mieux que toute autre respecter le caractère particulier de ce

(') Blass und Debrunner, Neutest. Grammatik, § 444, 3.



102 CHARLES MASSON

texte « liturgique », digne de s'intégrer à ce service que l'Eglise doit à Dieu

qui s'est révélé à elle en Jésus-Christ. L'Eglise ne s'y est pas trompée. Elle
a reconnu sa propre voix. Saint Paul s'est-il servi ici d'une formule déjà
traditionnelle dans l'Eglise On peut se le demander, sans être en mesure
de répondre à cette question avec certitude. La formule paraît cependant
tropjiée à une des préoccupations dominantes de l'apôtre en cette lettre aux
Thessaloniciens pour n'être pas sa création. Ce que ces Grecs avaient le

plus de peine à admettre, c'est que leur corps fût associé întimement à leur
vie et à leur destinée spirituelle, c'est que leur corps fût inclus dans l'œuvre
divine de leur sanctification, commencée au Calvaire et achevée au jour
du Seigneur (cf. I Thess. iv, 3-8). Or c'est précisément cette exigence totale
de Dieu qui est ici admirablement exprimée. Enfin, l'interprétation proposée
a l'avantage de lever la difficulté que les autres laissaient subsister : elle

ôte à ce texte toute résonance trichotomique et elle montre son accord

avec l'anthropologie paulinienne, qui partout ailleurs est dichotomique.
Telle est l'explication de I Thess. v, 23, à laquelle je me suis arrêté en

discutant à l'auditoire ce texte difficile. En poussant plus loin l'enquête
bibliographique, je me suis aperçu qu'en 1878 déjà, le théologien H.-H. Wendt
avait formulé la même conjecture dans son ouvrage : Die Begriffe Fleisch
und Geist. Mais sans succès. Ni Bornemann, ni von Dobschûtz, qui ont
connu l'ouvrage de Wendt, ne mentionnent même son interprétation de

I Thess. v, 23. Martin Dibelius n'en souffle mot Gutbrod l'exécute en
deux lignes, dont j'espère avoir faît justice : « Das ist zu gekünstelt und
entspricht auch dem paulinischen Stil nicht » (*). La voix de Wendt était
restée isolée, condamnée, semble-t-il, à se perdre dans le silence. Il était
bon qu'une autre voix se joignît à la sienne, et peut-être importait-il à

l'autorité du témoignage que la vérité se suscite en tout temps et en tout
lieu, qu'un exégète lausannois vînt, à son tour, proposer aux difficultés
d'un même texte la même solution.

Charles MASSON.

(') Handbuch zum N. T. de Lietzmann, An die Thessalonicher I et II, 1911.
— Ouvr. cité, p. 91.


	Sur I Thessaloniciens v, 23 : note d'anthropologie paulinienne

