Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1945)

Heft: 135

Artikel: Te deum : notes sur le probleme des attributs divins, a propos de
I'armistice du 8 mai 1945

Autor: Neeser, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380457

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TE DEUM

NOTES SUR LE PROBLEME DES ATTRIBUTS DIVINS,
A PROPOS DE L’ARMISTICE DU 8 MAI 1945.

11 est ceint de puissance.
Il affermit les montagnes par sa force ;
Il apaise les mugissements des mers, et le tumulte

des peuples. (Ps. Lxv, passim.)

La justice et I'équité sont la base de son trdme.
Dieu ne tient pas le coupable pour innocent.
(Ps. Lxxxix, 1§ ; Ex. xxx1v, 7.)

Dieu est amour,
Lui, qui n’a pas épargné son propre Fils...
(I Jean 1v, 8 ; Rom. v, 32.)

Au début de la guerre, dans cette Revue méme (1940, n° 117),
je traitais, a la lumitre des événements, le probléme de la Provi-
dence. J’aimerais esquisser ici, a ’occasion de ’armistice européen,
quelques réflexions paralleles sur le probleme des attributs divins.
Et cela de fagon plus sommaire encore, en restreignant au strict
minimum les références que les journaux, autour du 8 mai, eussent
fournies libéralement. Les citations bibliques elles-mémes, dont il
faudrait utiliser la multiple richesse, seront rares au cours de ces
pages. On voudra bien ne chercher ici que les linéaments d’une
étude vraiment digne d’un si grand sujet. Si du moins, exactement
marqués, ils servaient a quelques lecteurs de jalons pour une plus
ample réflexion, ils n’auront pas été tout a fait inutiles.



TE DEUM 83

1

Pour Pame religieuse, dont le sentiment se trouve corroboré,
sur ce point aussi, par la révélation biblique, I'existence de Diecu
(la réponse a la question : an sit Deus) s’impose d’elle-méme. Elle
n’est point objet de discussion. Ce a quoi s’attache Peffort de Pesprit
dans la contemplation du mystére divin, c’est 4 entrevoir et a définir
les aspects de cette existence. Une tradition théologique assez com-
munément admise les rameéne, ces aspects, a ’essence (ou quiddité :
quid sit Deus) et aux attributs (ou qualités divines : qualis sit Deus).
L’essence est la détermination premiere, et la plus générale, de
I’étre divin ; tandis que les attributs constituent, de cette essence,
des déterminations secondes, ou particuliéres.

Que dire de P’essence divine ?

La Bible ameéne a la chercher, et & la trouver, dans la souve-
raineté a P’égard du monde. Souveraineté ; on dit aussi absoluité,
et encore aséité, ou perséité. L’analyse de la notion de souveraineté
aboutit a en trouver les composantes dans les notions d’indépen-
dance, d’une part, et de domination, de I'autre. C’est, au total, la
majestueuse dignité signifiée 2 Moise par le fameux : « Je suis celui
qui suis », ou, en un raccourci plus splendide encore, « Je suis»
(Ex. 11, 14). L’expression biblique ici en cause, transposée a la
troisitme personne (« Celui qui est »), a été traduite, de fagon con-
testable peut-étre mais désormais admise, par « ’Eternel ». L’es-
sence de Dieu, sa souveraine domination sur le monde, se trouve
donc signalée par le vocable « éternité ». Elle est dans DPéternité,
et dans le corollaire que fait a celle-ci la toute-présence, ou ubiquité.

Cette détermination primordiale ne jette sur le mystere de Dieu
qu'une clarté toute diffuse encore. C’est une lumiére : c’est '« inac-
cessible » lumiére (I Tim. vi, 16). C’est la consumante flamme dont
le Buisson ardent ne représente que 'image. Moise, qui ambitionne
de la voir, ne la verra pas (Ex. xxx1, 17-23). Appuyée, a cet égard
encore, sur la Bible, la tradition dogmatique la plus stire admet
que ce que nous pouvons connaitre de la souveraineté divine, c’en
est ’action sur le monde et dans le monde. Les déterminations
secondes de P’étre divin se tireront communément, par le sens reli-
gicux, de ’étude de P’action divine au sein du monde. Les divers
aspects du monde, diront les théologiens, refletent ces divers aspects
de D’essence divine qu’on appelle les attributs divins. Le sentiment



84 MAURICE NEESER

de la distance entre Dieu et le monde, impliquée par la souveraineté
de Dieu sur le monde, conduira, de plus, & reconnaitre le caractére
analogique de ces attributs (analogia entis). Il est entendu que ces
derniers ne sont pas le reflet immédiat des aspects du monde, mais
une induction en vertu de laquelle les aspects du monde impliquent,
en Dieu, des aspects correspondants, élevés d’ailleurs, par rapport
a eux, au supréme degré.

Il est enfin admis, de facon tres générale aussi, que la réalité
dans laquelle transparait Pinvisible visage de I’Eternel, comporte
trois domaines :

celui de la nature proprement dite, auquel se rattachent les
attributs que I’on appelle volontiers « physiques » ; ils se résument
dans la toute-puissance ;

celui de Vordre proprement humain, au sens ol ’humanisme
définit ’humain. Les attributs, ici, sont dits « moraux ». Le plus
éminent est la justice, justice parfaite ;

le monde de ’Evangile enfin, qui est celui de I’histoire sainte,
et particulierement de ’Eglise. S’en dégagent, pour ’essence divine,
des attributs « spirituels » (au sens technique que la Bible donne
a ce terme). C’est ici qu’éclate ’amour, celui que réalise 'incarnation
et la passion du Christ.

Tels étant les éléments en jeu (reconnus, nous lavons dit, de
fagon quasi unanime par la dogmatique), une question se pose :
la pensée, la piété des chrétiens sont-elles au clair sur leur éche-
lonnement et leur relation ? Se rendent-elles compte, toujours, de la
parenté réelle qui, nonobstant leurs caractéres sui gemeris, unit le
monde de la puissance a celui de la justice ? Savent-elles avec
une suffisante netteté qu’un dramatique abime sépare leur domaine
commun (qui est celui de la création), de Pamour rédempteur ?

11

L’attribut divin qui ressort de la considération du monde physi-
que est la puissance. En soi, cette puissance se présente dépouillée
de tout caracteére proprement moral, puisque la nature dont elle
est la source, la nature et I’histoire humaine, dans la mesure ou
cette histoire est une histoire « naturelle », n’ont aucun caractére
de moralité. Et il s’agit d’une toute-puissance, puisqu’elle est le
reflet, sur le plan de la création physique, de la souveraineté divine.

C’est 1a une révélation trés répandue, quasi universelle. Il en



TE DEUM 85

tient a ce que ’homme est trés pres de la nature, lié a elle, primi-
tivement (et non seulement dans ’enfance de la race et dans celle
de Tindividu, mais tout le long de sa carriere terrestre) de fagon
nécessaire, et par tout son appareil charnel et affectif (gapg, wuxn-
volg). L’homme a besoin, au premier chef, d’étre rassuré contre
les manifestations diverses, si souvent hostiles, de cette ambiance
vitale ou plongent ses racines; et la fol en la toute-puissance
divine le tranquillise & merveille. La Bible abonde en passages
sur cette qualité de Dieu, tres soulignée dans I’Ancien Testa-
ment, relevée par les évangiles (Mat. x, 29-30), et que n’ou-
blient, semble-t-il, ni les épitres (Rom. x1, 36), ni I’Apocalypse
elle-méme (Apoc. 1v, 11). Calvin, on le sait, a cru pouvoir y ployer
toute sa théologie.

Mais le monde a un aspect rationnel et moral, récapitulé dans
I’homme tel que le définit la tradition classique. On appelle huma-
nisme, d’un terme significatif, une conception de ’homme qui voit
le signe distinctif de ce dernier non pas dans la vie physique et bio-
logique (non pas dans la «chairy), mais dans la raison (voig, yuxn-
vo0g). La raison peut étre envisagée surtout en tant que faculté
de connaissance et d’action intellectuelles. On voit en elle, aussi et
plus fréquemment, la faculté de la connaissance et de ’action « pra-
tiques ». Elle est conscience morale, douée du libre arbitre. Elle
commande la justice. De I’homme, 1'idée de justice rationnelle
déborde sur la société, a laquelle elle prétend imposer ses lois. Elle
commande I’histoire et, par I’histoire, la nature elle-méme.

La foi en la justice, non seulement sur le plan individuel, mais
dans I’évolution du monde lui-méme, n’est sans doute pas aussi
générale que Pattachement a la vie. Elle est moins élémentaire.
Dans évolution de la race comme dans celle de I’individu, elle
n’apparait qu’en second lieu. Elle est, hélas | susceptible de sombres
éclipses partielles : les années dont nous sortons l’auront prouvé
une fois de plus, et de sinistre fagon. Et pourtant c’est elle que ne
cessent d’évoquer dans tous les siecles, en une foule d’4mes insignes
ou modestes, le sens du devoir et Pirrésistible exigence de la rému-
nération morale, P'effort de la justice sociale. C’est & elle que ren-
dent un éclatant hommage, aux yeux de la plupart des hommes,
Pactuelle victoire des démocraties, la chute des dictateurs, le chati-
ment des criminels de guerre; et cette intransigeante volonté



86 MAURICE NEESER

d’« épuration » civique ; et cette renaissante aspiration vers un
régime international ou le droit, enfin, imposerait ses lois a la vio-
lence : une affirmation si persistante, un si catégorique impératif
que certaines philosophies, celles de Kant et de Renouvier, n’hési-
tent pas a ranger a leurs ordres 'univers entier.

Cette confiance rationnelle en la justice implique, de la fagon
la plus normale, pour le sentiment religieux, la conviction que Dieu
lui-méme est juste. Dieu lui-méme. Dieu d’abord, Dieu surtout.
Puissant ? bien sfir. Mais, en outre, juste ; voire, puisqu’il est Dieu,
d’une justice parfaite. C’est la toute-justice qui s’ajoute a la toute-
puissance. Et, sur ce point encore, la révélation biblique confirme
le sentiment religieux naturel. Des tableaux de la Genese (111, 17
v, 7 ; XVIII, 23) aux visions de saint Jean (Apoc. x1x, 11), les pres-
criptions de la loi mosaique complétées par le Sermon sur la mon-
tagne (Mat. v, 17, 20), les chants des psalmistes (Ps. x1, 7 ; cxx1x, 4 ;
cxwv, 17), les discussions passionnées de Job et de ses amis (Job
XXXVI, 7 ; XL, 3), les discours des prophetes (Es. xxvim, 17 ; Dan.
1x, 7 ; Ezéch. xvi, 2-4), la prédication des Apdtres (Jacques 1, 20),
si visiblement fideéle a celle de leur Seigneur (Mat. vi, 33 ; x11, 16-18
Luc xvi, 17), bref, les saintes Ecritures dans leur ensemble attes-
tent ce second attribut de l’essence divine.

En leur adjoignant, (comme le font volontiers les victorieux, les
rescapés ou les neutres épargnés), la mention de la bonté, sur laquelle
nous reviendrons, la piété la plus répandue associe étroitement, en
Dieu, les attributs de la toute-puissance et de la parfaite justice
morale. Elle insiste sur ces deux derniers, subordonnant en général
la justice a la puissance, mais sans trop se préoccuper de leur anta-
gonisme éventuel. A relire les textes officiels parus a propos
du 8 mai, et en particulier les directions données aux Eglises par
les autorités civiles, on pourrait se demander si ce n’est pas la seule
Toute-Puissance que l’on adorera : « Apres avoir fait, hier aprés-
midi, sa déclaration sur la fin de la guerre... M. Churchill a présenté
une résolution pour exprimer au Dieu tout-puissant notre humble
gratitude pour notre délivrance » (journaux du g9 mai, dépéche
Reuter). Un communiqué du gouvernement neuchitelois, résumant
une circulaire (non publiée) du Conseil fédéral sur les dispositions
a prendre pour célébrer Parmistice, s’exprime de la fagon suivante :
« Les cloches sonneront pour marquer cet événement. Cette sonnerie



TE DEUM 87

doit étre la premiére action de grices adressée au Tout-Puissant
pour avoir rendu au monde une paix longtemps attendue... » (Feuille
d’Avis de Neuchitel, 4 mai.) Cette note était du reste a prévoir en
un pays dont la Constitution fut décrétée « au nom du Dieu tout-
puissant ». Le Conseil d’Etat du canton de Vaud, instituant un
culte d’actions de grices pour le jour de I’Ascension, écrivait :
« Une heure émouvante et grave de I’histoire du monde vient de
sonner : la fin de la guerre... Notre patrie, au centre méme de la
fournaise, est restée intacte... Dieu, par sa toute-puissance, par son
infinie miséricorde, a opéré le miracle...» (Gazette de Lausanne,
1z mai.) La mention expresse de la justice supréme ne se trouve
dans aucun de ces textes. Mais — c’est indubitable — elle est partout
sous-entendue. C’est au nom de la justice que les Alliés ont fait
la guerre. Du moins cette préoccupation a-t-elle tenu, parmi leurs
mobiles, une place éminente. C’est le Dieu suprémement juste qu’ils
ont invoqué, alors que les habituelles manifestations religieuses du
dictateur allemand ne faisaient allusion qu’au Tout-Puissant. C’est
la justice supréme de Dieu, a coté de sa toute-puissance, qu’ils
exalteront ; eux, et aprés eux, a la distance qui convient, les pays
neutres, la Suisse en particulier.

Il leur aura suffi, 4 cette fin, d’entonner le 7¢ Deum, en quoi aura
consisté la grande majorité des services d’actions de grices célébrés
le 8 mai. L’adoration de la toute-puissance, unie a la justice, est,
en effet, la substance méme du vénérable texte ™, L’analyse détaillée
de ce dernier mériterait d’étre faite : elle y reléverait des aspects
assez divers du dogme chrétien orthodoxe. Je ne crois pas en trahir
Pesprit si j’en dis, de fagon sommaire, ce qui suit.

Il y est question, certes, de I’ceuvre rédemptrice accomplie par
Jésus-Christ. On s’attendrait donc a ce qu’il magnifie, en Dieu, a
cote de la puissance et de la justice, le surnaturel amour divin mani-
festé en nous, grice au Saint-Esprit qui nous en permet ’appropria-
tion, dans l’incarnation, le sacrifice, la résurrection, l'intercession
de son Fils éternel.

Or la mention de la Trinité y est :

Te per orbem terrarum sancta confitetur Eeclesia,
Patrem immense majestatis,

Venerandum tuum verum et unicum Filium,
Sanctum quoque Paraclitum Spiritum,

1) On le trouvera, complet, en appendice, 2 la fin de cet article.
’ plet, PP ’



38 MAURICE NEESER

mais c’est en vain que vous y percevriez écho (d’ailleurs si rare)
de ce sens de la grice qui fait le fond de Paffirmation trinitaire.
De méme le T¢ Deum ne laisse pas de rappeler les éléments par-

ticuliers de la mission du Christ :

Tu, ad liberandum suscepturus hominem,

non horruisti Virginis uterum...

Tu, devicto mortis aculeo, aperuisti credentibus

regna celorum...

mais ’émotion normalement jointe a la mention de ’amour rédemp-
teur, lorsque cet amour est envisagé dans ses effets actuels réels
au cceur du croyant, ne trouve, dans ’ensemble de cette priére,
aucune expression directe. C’est qu’en somme la rédemption, offerte
en principe, sur la base du mystére de la Trinité, par celui de I’In-
carnation, n’y est proclamée, précisément, comme n’étant offerte
qu’en son principe. Et deux mouvements dominent Pensemble :

celui que provoque la foi en la Toute-Puissance, d’une part :

Te Deum laudamus,
Te Dominum confitemur...
Pleni sunt ceeli et terra majestatis glorie tue ;

celui que suscite ensuite, méme en ceux devant lesquels sont

ouvertes les perspectives du Royaume des cieux, le sentiment d’avoir
a affronter, en la personne de Jésus-Christ, surtout et finalement, le
souverain juge :

Tu, Rex glorie Christe...

Fudex crederis esse venturus.

Te ergo quaesumus :

Tuis famulis subvent, quos pretioso sanguine redemisti,

eterna fac cum sanctis tuis in gloria numerari...

L’amour est, sans nul doute, impliqué dans le drame, mais il
n’a pas d’application immédiate. Et sa portée eschatologique revient
a une manifestation de la justice, elle-méme réservée pour la fin
des temps.

Bref, le T¢ Deum confesse, au total, surtout les deux attributs
les plus habituellement reconnus & Dieu par une piété largement
répandue. Les appuis bibliques en sont nombreux, dans 1’Ancien
Testament en particulier :

« Prosternez-vous devant I’Eternel...
Tremblez devant lui, vous tous, habitants de la terre !



TE DEUM 89

Dites parmi les nations : ’Eternel régne.
Aussi le monde est ferme, il ne chancelle pas ;
L’Eternel juge les peuples avec droiture. »

(Ps. xcvi, 9-10.)

« L’Eternel regne : que la terre soit dans ’allégresse !...
Ses éclairs illuminent le monde,
La terre le voit et tremble ;
Les montagnes se fondent comme la cire devant Eternel...
Sion T’entend et se réjouit,
Les filles de Juda sont dans Dallégresse,
A cause de tes jugements, & Eternel...
Justes, réjouissez-vous en I’Eternel,
Et célébrez par vos louanges sa sainteté.»
(Ps. xcvii, 4-5; 8; 12.)

« Chantez a4 I’Eternel un cantique nouveau,

Car il a fait des prodiges...

Que la mer retentisse avec tout ce qu’elle contient,

Que le monde et ceux qui I’habitent éclatent d’allégresse...
Devant ’Eternel !

Car il vient pour juger la terre ;

Il jugera le monde avec justice,

Et les peuples avec équité. »

(Ps. xcvi, 15 75 9)

« L’Eternel régne : les peuples tremblent...
‘Qu’on célebre la force du Roi qui aime la justice !»
(Ps. xc1x, 1; 4.)

Ces psaumes, pour ne citer qu’eux, respirent, déja, Patmosphere
du Te Deum. I1 ne semble pas que ce cantique toujours vivant, en

dépit de la part formelle qu’il fait 4 I’Evangile, aille beaucoup au
dela.

III

Expression de la piété la plus répandue, le T¢ Deum traditionnel
exalte la toute-puissance de Dieu aux dépens de sa justice.

Il est vrai que, souvent, on hésite & pousser l’affirmation du
prémiér des attributs divins i ses derniéres conséquences. On recule



90 MAURICE NEESER

devant I’dpre logique qui, certes, n’efit pas fait reculer Calvin ®,
Jai entendu un prédicateur, le soir du 8 mai, souligner le verset 8
du Psaume xvv1:

« C’est lui qui a fait cesser les combats...

I1 a brisé Parc, et il a rompu la lance,

Il a consumé par le feu les chars de guerre :
Arrétez, et sachez que je suis Dieu !»

« Il a consumé par le feu les chars de guerre... » Allusion & quel-
que gigantesque orage qui efit anéanti ’équipement des guerriers ?
C’est peut-étre Pinterprétation vers laquelle inclinerait le verset g:

« Venez, contemplez les ceuvres de I’Eternel,
Les ravages qu’il a faits sur la terre... »

La toute-puissance divine se bornerait au domaine propre de la
nature physique. Elle interviendrait, de la, dans cette ceuvre de
homme que seraient les batailles, afin d’y mettre un terme. Mais
la conclusion des guerres est bien rarement due — si elle ’est jamais
— a quelque cataclysme de la nature. Elle est, la plupart du temps,
I'effet d’une prépondérance de la force en l'une des armées. Elle
tient a la qualité et au nombre des « arcs », des « lances », des « chars »
de guerre, a quoi le psalmiste n’était pas en état d’ajouter les avions
(et heureusement ! heureux temps!). Les experts militaires l’ont
affirmé 4 maintes reprises : « Ce qui a brisé la puissance militaire
allemande, avant que les forces de terre alliées ne la détruisissent,
c’est PU.S. A. F., c’est la R. A. F., et c’est aussi, pour une part
plus modeste, mais éminemment glorieuse, la renaissante aviation
francaise » (Fournal de Genéve, 19 mai 1945). N’y a-t-il pas lieu,
cela étant, d’infléchir quelque peu cette autre affirmation du chantre
d’Israél, souvent citée ces jours aussi: « Ce n’est pas une grande
armée qui sauve le roi... » (Ps. xxxri1, 16-18) ? La force de ’Eternel,
supposée toute-puissante dans ce monde tel qu’il est, ne s’exerce-
t-elle pas précisément par celle des armes aussi ? par cette violence
des armes fabriquées qui ne fait que prolonger et accentuer celle
de la nature ? La logique de I'idée de toute-puissance ne veut-elle
pas qu’avant de briser I’arc, Dieu l’ait construit, et qu’avant de
donner ’ordre de cesser le feu, Dieu lui-méme ait fait retentir celui

() Relisez, de IInstitution chrétienne (texte de I 559-1560), les chapitres I
et IT, XVI a XVIII du livre premier. '



TE DEUM 91

de le commencer ? Selon le Conseil fédéral les cloches devaient
remercier Dieu, le soir du 8 mai, pour « avoir rendu la paix au
monde ». Dans ’hypothése de la toute-puissance, il faudrait admettre
que, auparavant, Dieu lui-méme avait mis la guerre en branle. Les
meilleurs esprits éprouvent quelque scrupule devant cette consé-
quence pourtant incontestable. Tels les rédacteurs de la Fie protes-
tante, dans leur numéro du 11 mai. Supposant admise, provisoire-
ment, la thése de la toute-puissance absolue telle que Calvin la
développe, 'y prévoyais cette priere : « Nous te rendons grices,
Seigneur, de ce que tu as rétabli la paix apres avoir décrété la guerre »,
Le passage, tel qu’on l'offrait au public, fait une atténuation, certes
pédagogiquement admissible ; il remplace le mot décrété par permis...

Méme lorsqu’elle hésite a aller jusqu’au bout dans la logique
de ses prémisses, on voit sans peine a quel point cette attitude reli-
gieuse heurte le sens de la justice. Sans doute cette derniére sera-
t-elle satisfaite, de fagon définitive, au Jugement dernier. Mais
nombre de consciences n’en protestent pas moins contre sa carence
actuelle. Le sens moral exige des tribunaux, si vraiment il s’agit
d’éviter les exécutions sommaires, Iexercice rapide et séveére du
droit. Il veut la recherche des responsabilités humaines, a ’ceuvre,
certes, aux origines de la guerre, dans certains appétits impérialistes,
dans certaines manceuvres du capitalisme international. Il entend
que soient punis les auteurs d’atrocités infernales. Et, dans ce besoin
humain de justice, dans cette exigence de justice, dans ce couronne-
ment de l’ceuvre de justice déja magnifiquement manifestée par
I'issue méme de la guerre, il y a, pour le croyant, la révélation de
la justice divine elle-méme. A ce point, faut-il ajouter, la justice
est en passe de devenir l’attribut divin par excellence, a 1’égard
duquel la toute-puissance passe au rang d’instrument, et, sans étre
niée (il s’en faut), s’estompe.

Le T¢ Deum traditionnel ne rend pas a la justice divine le plein
hommage anquel elle a droit. Serait-il exact interpréte du sens
chrétien de 'amour divin ? Il ne le semble pas.

Le sens chrétien de 'amour divin ne saurait, en effet, s’épuiser
dans la constatation que le fléau a laissé intact mon pays, alors
qu’il ravageait les pays voisins,

Entendons-nous.

Il est assurément trés normal qu’une exception de ce genre



92 MAURICE NEESER

frappe 'imagination et le cceur de ceux qui en sont les bénéficiaires,
provoquant en eux la plus vive reconnaissance. Celle dont nous
avons été les objets, nous autres Suisses, ne pouvait pas ne pas
étre relevée. Nos autorités civiles et ecclésiastiques ont traduit,
sur ce point, le sentiment sans doute 4 peu prés unanime de leurs
administrés. Il y a eu, de la part de Dieun, dans notre cas, une « misé-
ricorde infinie », a dit le Conseil d’Etat du canton de Vaud. Et la
gratitude due au fait que le Tout-Puissant a « épargné la guerre
a notre pays », selon la formule trés normale de nos hauts magistrats
fédéranx eux-mémes, implique, cela va sans dire, la confession de
cette miséricorde.

 Mais cette constatation ne laisse pas d’avoir quelque chose de
génant.

Pour le sens de la justice ?

Oui, certes. Les orateurs et publicistes de tous genres ’auront
relevé : il n’y avait aucune juste raison qui légitimit le privilege
de ceux qui ont échappé aux prises directes de la tourmente. Mais
c’est un certain sens profond de l’amour divin, aussi et surtout,
qui se trouve, ici, insatisfait.

Qu’il y ait, dans des exceptions de ce genre, ’effet d’une dilec-
tion particuliere, comme le dit Calvin, et que la constatation de
P’exception méme en rehausse la faveur, c’est I’évidence méme.
Mais 1’évidence aussi, c’est que de telles faveurs inquidtent beau-
coup ceux-la mémes qui en sont les bénéficiaires. J’en veux pour
preuve ce passage d’un article de M"e Colette Muret sur Parmistice
a Lausanne (Servir, 17 mai 1945) :

« A vingt heures, la foule était si dense sur Saint-Francois
que P’on aurait pu marcher sur les tétes. C’est alors qu’un petit
homme insignifiant monta sur le podium de I’agent de police,
et cria d’une voix de tonnerre : .

— Suisses ! vous avez été épargnés. Remerciez la Provi-
dence, et chantez le « Cantique suisse » !

Personne ne bougea.

L’homme rugit alors, détachant les syllabes :

— Vous n’avez pas souffert. Remerciez la Providence, et
chantez.

Quelques voix s’éleverent, trop faibles pour entrainer la masse.

Bientdt le chant cessa, faute de combattants (sic). Et le petit
homme se perdit dans la foule. Il n’avait pas été compris.



TE DEUM 93

Oui, diable, ¢a se voit bien qu’on n’a pas souffert !
Une France ravagée. Une Suisse sauvée. Ce n’est pas parce
que la guerre est finie que ’on cessera de se demander pourquoi. »

Il y a quelque chose de tres profond dans cette hésitation. Elle
se fit jour ailleurs encore qu’a Lausanne. Respectons-la. Gardons-
nous de la rassurer. Il s’agit de ceci:

La bonté, la miséricorde dont les événements ont été la preuve
envers les pays épargnés peuvent étre attribués a Dieu. Elles le
seront par toute dme religieuse. Mais I’ame religieuse n’est pas
nécessairement I’Ame chrétienne. L’Ame religieuse, si libéralement
a portée de chacun de nous, et cela en nous-mémes, n’est pas néces-
sairement I’dme chrétienne. Nous pressentons que, tout en éveil-
lant en nous I’écho d’une plus ou moins lointaine parenté, I’dme
chrétienne nous dépasse. Des qu’elle a été touchée par ’Evangile,
Pame religieuse pressent que, étre épargné, c’est un privilege lié de
trop pres au cours de la nature. Devant son privilége, un mouve-
ment invincible, plus ou moins conscient, la porte a4 penser a la
« voie large ». Bient6t elle se souviendra que Dieu, pour elle, s’est
départi et de sa toute-puissance physique et de sa toute-justice
rationnelle, ou que du moins il les a refoulées a 1’arri¢re-plan de
son mystere, choisissant, pour se révéler a nous en qualité de rédemp-
teur, son glorieux et surnature] abaissement en Jésus-Christ. Sa
reconnaissance pour n’avoir pas souffert les souffrances de la guerre
se mue a son tour, peu a peu, en une humiliation nouvelle : celle
de n’étre pas entrée dans la souffrance salvatrice, celle de la croix

de Jésus-Christ.

L’inimitable chapitre viir de la lettre de saint Paul aux Romains
ne saurait a cet égard étre trop médité. A lui seul il suffirait a résou-
dre dans le sens chrétien le probléme posé par la relation mutuelle
des attributs divins :

Toute-puissance ? Justice supréme ?

Sans doute. Toute-puissance et justice parfaite appartiennent a
Dieu. La Bible entiére confirme sur ce point le sentiment religieux
naturel le plus évident. Mais dans [’état actuel des choses, «la
nature » ayant ¢€té « soumise au néant » (v. 20), par Pinitiative « de
celui qui 'y a soumise » (c’est ’homme, tenté par Satan), cette
toute-puissance, cette justice ne peuvent étre que voilées. La vie
actuelle, celle de la nature, et la ndtre (qui est comprise en celle



94 MAURICE NEESER

de la nature), sont sous ’empire de la souffrance et de la mort, c’est
dire aussi de 'impuissance et de Pinjustice (v. 22-23). A cet égard
nous ne sommes sauvés qu’« en espérance » (v. 24).

Mais, dit le grand apdtre, par ailleurs, et «si toutefois nous
souffrons avec Christ » (v. 17), ou « pour ceux qui sont en Jésus-
Christ », il n’y a « plus de condamnation » (v. 1). L’action du Saint-
Esprit, donnant en eux au sacrifice du Calvaire sa plus grande portée,
les a rétablis, actuellement, dans leur filialité divine (v. 1 5-16). Et
Pessentiel est pour le moment acquis. Ils n’échapperont pas néces-
sairement aux épreuves dans lesquelles la puissance et la justice
divine paraissent obnubilées, et le sont en eflet: « persécutions,
faim, dénuement, périls, glaive...» (v. 35). Mais Dieu ayant livré
pour eux son propre Fils (v. 32), il est une chose dont ils ne peuvent
douter, c’est son amour. De cet amour-li, qui est de tout autre
essence et de tout autre portée que la bienveillance capricieuse du
Dieu de la nature, « rien ne pourra les séparer» (v. 29).

* *

La piété du T¢ Deum est de beaucoup la plus répandue ; c’est
celle de notre peuple, celle de nos Eglises trés souvent, c’est la nétre.

Notre piété ne serait pas encore la piété chrétienne ?

Quoi d’étonnant a cela pour quiconque médite le mot de saint
Paul — encore — sur « ceux qui sont appelés selon Son dessein»,
que 'on traduit aussi : « ceux qui sont élus selon Son décret» (v. 28-
30). Quoi d’étonnant si, penchés sur nous-mémes, nous mesurons
la distance qui nous sépare de cette élection a laquelle, malgré tout
— nous le pressentons -— une vocation surnaturelle nous destine ?

Neuchitel, mai 19435. Maurice NEESER.



 APPENDICE

1. L Te Deum.

Te Deum laudamus : te Dominum confitemur.

Te @ternum Patrem, omnis lerra veneratur.

Tibr omnes angeli, tibi celi ¢t universe potestates,

T1bi Cherubim et Seraphim, incessabili voce proclamant :

Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus sabaoth.

Pleni sunt celi et terra majestatis glorie tue.

Te gloriosus Apostolorum chorus,

Te Prophetarum laudabilis numerus,

Te Martyrum candidatus laudat exercitus.

Te per orbem terrarum sancta confitetur Ecclesia :

Patrem immense majestatis,

Venerandum tuum verum et unicum Filium,

Sanctum quoque Paraclitum Spiritum.

Tu Rex glorie, Christe,

Tu Patris sempiternus es Filius.

Tu ad liberandum suscepturus hominem, non horruisti Virginis
uterum.

Tu devicto mortis aculeo, aperuisti credentibus regna celorum.

Tu ad dexteram Dei sedes in gloria Patris,

Judex crederis esse venturus.

Te ergo quesumus, tuis famulis subveni, quos pretioso sanguine
redemisti.

Lterna fac cum Sancirs tuis in gloria numerari.

Salvum fac populum tuum, Domine, et benedic hereditati tuc.

Et rege cos et extolle illos usque in @ternum.

Per singulos dies benedicimus te



96 MAURICE NEESER

Et laudamus nomen tuum in seculum et in seculum seculi.

Dignare, Domine, die isto sine peccato nos custodire.

Miserere nostri, Domine, miserere nostri.

Fiat misericordia tua, Domine, super nos, quemadmodum spera-
vimus in te.

In te, Domine, speravi, non confundar in wternwm.

2. Pour l’histoire, la fonction liturgique, la critique du texte du
Te Deum, voir Dom Fernand CaBrovr, La Livre de la Priére antique,
Paris 1921, p. 157 8s.; p. 484. — Le premier paroissial venu ren-
seignera sur certaines variantes admises dans I’Eglise catholique,
et donnera une traduction francaise. — On connait les adaptations
protestantes du Te Deum, celle de B. Pictet : « Grand Dieu, nous
te louons... » (n°® 109 du Psautier romand), et celle d’H.-L. Empeytaz :
« Grand Dieu, nous te bénissons...» (n° 116). Si ces cantiques
échappent, pour une part, aux réserves faites plus haut sur le 7¢
Deum, cela tient a ce qu’ils en sont, je le souligne, des adaptations
plutét que des traductions.



	Te deum : notes sur le problème des attributs divins, à propos de l'armistice du 8 mai 1945

