
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1945)

Heft: 135

Artikel: Te deum : notes sur le problème des attributs divins, à propos de
l'armistice du 8 mai 1945

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TE DEUM

Notes sur le problème des attributs divins,
a propos de l'armistice du 8 mai i945.

Il est ceint de puissance.
Il affermit les montagnes par sa force ;

Il apaise les mugissements des mers, et le tumulte
des peuples. (Ps_ LXVj passim.)

La justice et l'équité sont la base de son trône.
Dieu ne tient pas le coupable pour innocent.

(Ps. lxxxix, 15 ; Ex. xxxiv, 7.)

Dieu est amour,
Lui, qui n'a pas épargné son propre Fils...

(I Jean iv, 8 ; Rom. vm, 32.)

Au début de la guerre, dans cette Revue même (1940, n° 117),

je traitais, à la lumière des événements, le problème de la Providence.

J'aimerais esquisser ici, à l'occasion de l'armistice européen,
quelques réflexions parallèles sur le problème des attributs divins.
Et cela de façon plus sommaire encore, en restreignant au strict
minimum les références que les journaux, autour du 8 mai, eussent
fournies libéralement. Les citations bibliques elles-mêmes, dont il
faudrait utiliser la multiple richesse, seront rares au cours de ces

pages. On voudra bien ne chercher ici que les linéaments d'une
étude vraiment digne d'un si grand sujet. Si du moins, exactement
marqués, ils servaient à quelques lecteurs de jalons pour une plus
ample réflexion, ils n'auront pas été tout à fait inutiles.



TE DEUM 83

I

Pour l'âme religieuse, dont le sentiment se trouve corroboré,
sur ce point aussi, par la révélation biblique, l'existence de Dieu

(la réponse à la question : an sit Deus) s'impose d'elle-même. Elle
n'est point objet de discussion. Ce à quoi s'attache l'effort de l'esprit
dans la contemplation du mystère divin, c'est à entrevoir et à définir
les aspects de cette existence. Une tradition théologique assez
communément admise les ramène, ces aspects, à l'essence (ou quiddité :

quid sit Deus) et aux attributs (ou qualités divines : qualis sit Deus).
L'essence est la détermination première, et la plus générale, de

l'être divin ; tandis que les attributs constituent, de cette essence,
des déterminations secondes, ou particulières.

Que dire de l'essence divine
La Bible amène à la chercher, et à la trouver, dans la

souveraineté à l'égard du monde. Souveraineté ; on dit aussi absoluité,
et encore aséité, ou perséité. L'analyse de la notion de souveraineté
aboutit à en trouver les composantes dans les notions d'indépendance,

d'une part, et de domination, de l'autre. C'est, au total, la

majestueuse dignité signifiée à Moïse par le fameux : « Je suis celui

qui suis », ou, en un raccourci plus splendide encore, « Je suis »

(Ex. m, 14). L'expression biblique ici en cause, transposée à la
troisième personne (« Celui qui est »), a été traduite, de façon
contestable peut-être mais désormais admise, par « l'Eternel ».

L'essence de Dieu, sa souveraine domination sur le monde, se trouve
donc signalée par le vocable « éternité ». Elle est dans l'éternité,
et dans le corollaire que fait à celle-ci la toute-présence, ou ubiquité.

Cette détermination primordiale ne jette sur le mystère de Dieu

qu'une clarté toute diffuse encore. C'est une lumière : c'est 1'«

inaccessible » lumière (I Tim. vi, 16). C'est la consumante flamme dont
le Buisson ardent ne représente que l'image. Moïse, qui ambitionne
de la voir, ne la verra pas (Ex. xxxni, 17-23). Appuyée, à cet égard

encore, sur la Bible, la tradition dogmatique la plus sûre admet

que ce que nous pouvons connaître de la souveraineté divine, c'en

est l'action sur le monde et dans le monde. Les déterminations
secondes de l'être divin se tireront communément, par le sens

religieux, de l'étude de l'action divine au sein du monde. Les divers

aspects du monde, diront les théologiens, reflètent ces divers aspects
de l'essence divine qu'on appelle les attributs divins. Le sentiment



84 MAURICE NEESER

de la distance entre Dieu et le monde, impliquée par la souveraineté
de Dieu sur le monde, conduira, de plus, à reconnaître le caractère

analogique de ces attributs (analogia entis). Il est entendu que ces

derniers ne sont pas le reflet immédiat des aspects du monde, mais

une induction en vertu de laquelle les aspects du monde impliquent,
en Dieu, des aspects correspondants, élevés d'ailleurs, par rapport
à eux, au suprême degré.

Il est enfin admis, de façon très générale aussi, que la réalité
dans laquelle transparaît l'invisible visage de l'Eternel, comporte
trois domaines :

celui de la nature proprement dite, auquel se rattachent les

attributs que l'on appelle volontiers « physiques » ; ils se résument
dans la toute-puissance ;

celui de l'ordre proprement humain, au sens où l'humanisme
définit l'humain. Les attributs, ici, sont dits « moraux ». Le plus
eminent est la justice, justice parfaite ;

le monde de l'Evangile enfin, qui est celui de l'histoire sainte,
et particulièrement de l'Eglise. S'en dégagent, pour l'essence divine,
des attributs « spirituels » (au sens technique que la Bible donne
à ce terme). C'est ici qu'éclate l'amour, celui que réalise l'incarnation
et la passion du Christ.

Tels étant les éléments en jeu (reconnus, nous l'avons dit, de

façon quasi unanime par la dogmatique), une question se pose :

la pensée, la piété des chrétiens sont-elles au clair sur leur
échelonnement et leur relation Se rendent-elles compte, toujours, de la

parenté réelle qui, nonobstant leurs caractères sui generis, unit le
monde de la puissance à celui de la justice Savent-elles avec

une suffisante netteté qu'un dramatique abîme sépare leur domaine

commun (qui est celui de la création), de l'amour rédempteur

II
L'attribut divin qui ressort de la considération du monde physique

est la puissance. En soi, cette puissance se présente dépouillée
de tout caractère proprement moral, puisque la nature dont elle

est la source, la nature et l'histoire humaine, dans la mesure où

cette histoire est une histoire « naturelle », n'ont aucun caractère
de moralité. Et il s'agit d'une toute-puissance, puisqu'elle est le

reflet, sur le plan de la création physique, de la souveraineté divine.
C'est là une révélation très répandue, quasi universelle. Il en



TE DEUM 85

tient à ce que l'homme est très près de la nature, lié à elle,
primitivement (et non seulement dans l'enfance de la race et dans celle

de l'individu, mais tout le long de sa carrière terrestre) de façon
nécessaire, et par tout son appareil charnel et affectif (cfctpH, i)iuxr|-
voOç). L'homme a besoin, au premier chef, d'être rassuré contre
les manifestations diverses, si souvent hostiles, de cette ambiance

vitale où plongent ses racines ; et la foi en la toute-puissance
divine le tranquillise à merveille. La Bible abonde en passages

sur cette qualité de Dieu, très soulignée dans l'Ancien Testament,

relevée par les évangiles (Mat. x, 29-30), et que
n'oublient, semble-t-il, ni les épîtres (Rom. xi, 36), ni l'Apocalypse
elle-même (Apoc. iv, 11). Calvin, on le sait, a cru pouvoir y ployer
toute sa théologie.

Mais le monde a un aspect rationnel et moral, récapitulé dans

l'homme tel que le définit la tradition classique. On appelle
humanisme, d'un terme significatif, une conception de l'homme qui voit
le signe distinctif de ce dernier non pas dans la vie physique et
biologique (non pas dans la «chair»), mais dans la raison (voûç, Mit>xr|-

voûç). La raison peut être envisagée surtout en tant que faculté
de connaissance et d'action intellectuelles. On voit en elle, aussi et

plus fréquemment, la faculté de la connaissance et de l'action «

pratiques ». Elle est conscience morale, douée du libre arbitre. Elle
commande la justice. De l'homme, l'idée de justice rationnelle
déborde sur la société, à laquelle elle prétend imposer ses lois. Elle
commande l'histoire et, par l'histoire, la nature elle-même.

La foi en la justice, non seulement sur le plan individuel, mais

dans l'évolution du monde lui-même, n'est sans doute pas aussi

générale que l'attachement à la vie. Elle est moins élémentaire.

Dans l'évolution de la race comme dans celle de l'individu, elle

n'apparaît qu'en second lieu. Elle est, hélas susceptible de sombres

éclipses partielles : les années dont nous sortons l'auront prouvé
une fois de plus, et de sinistre façon. Et pourtant c'est elle que ne

cessent d'évoquer dans tous les siècles, en une foule d'âmes insignes

ou modestes, le sens du devoir et l'irrésistible exigence de la
rémunération morale, l'effort de la justice sociale. C'est à elle que
rendent un éclatant hommage, aux yeux de la plupart des hommes,
l'actuelle victoire des démocraties, la chute des dictateurs, le châtiment

des criminels de guerre ; et cette intransigeante volonté



86 MAURICE NEESER

d'« épuration » civique ; et cette renaissante aspiration vers un
régime international où le droit, enfin, imposerait ses lois à la
violence : une affirmation si persistante, un si catégorique impératif
que certaines philosophies, celles de Kant et de Renouvier, n'hésitent

pas à ranger à leurs ordres l'univers entier.
Cette confiance rationnelle en la justice implique, de la façon

la plus normale, pour le sentiment religieux, la conviction que Dieu
lui-même est juste. Dieu lui-même. Dieu d'abord, Dieu surtout.
Puissant bien sûr. Mais, en outre, juste ; voire, puisqu'il est Dieu,
d'une justice parfaite. C'est la toute-justice qui s'ajoute à la toute-
puissance. Et, sur ce point encore, la révélation biblique confirme
le sentiment religieux naturel. Des tableaux de la Genèse (m, 17 ;

iv, 7 ; xvm, 23) aux visions de saint Jean (Apoc. xix, 11), les

prescriptions de la loi mosaïque complétées par le Sermon sur la

montagne (Mat. v, 17, 20), les chants des psalmistes (Ps. xi, 7 ; cxxix, 4 ;

cxlv, 17), les discussions passionnées de Job et de ses amis (Job

xxxvi, 7 ; xl, 3), les discours des prophètes (Es. xxvin, 17 ; Dan.

ix, 7 ; Ezéch. xvm, 2-4), la prédication des Apôtres (Jacques 1, 20),
si visiblement fidèle à celle de leur Seigneur (Mat. vi, 33 ; xn, 16-18 ;

Luc xvm, 17), bref, les saintes Ecritures dans leur ensemble attestent

ce second attribut de l'essence divine.

En leur adjoignant, (comme le font volontiers les victorieux, les

rescapés ou les neutres épargnés), la mention de la bonté, sur laquelle
nous reviendrons, la piété la plus répandue associe étroitement, en

Dieu, les attributs de la toute-puissance et de la parfaite justice
morale. Elle insiste sur ces deux derniers, subordonnant en général
la justice à la puissance, mais sans trop se préoccuper de leur
antagonisme éventuel. A relire les textes officiels parus à propos
du 8 mai, et en particulier les directions données aux Eglises par
les autorités civiles, on pourrait se demander si ce n'est pas la seule

Toute-Puissance que l'on adorera : « Après avoir fait, hier après-

midi, sa déclaration sur la fin de la guerre... M. Churchill a présenté
une résolution pour exprimer au Dieu tout-puissant notre humble

gratitude pour notre délivrance » (journaux du 9 mai, dépêche

Reuter). Un communiqué du gouvernement neuchâtelois, résumant

une circulaire (non publiée) du Conseil fédéral sur les dispositions
à prendre pour célébrer l'armistice, s'exprime de la façon suivante :

« Les cloches sonneront pour marquer cet événement. Cette sonnerie



TE DEUM 87

doit être la première action de grâces adressée au Tout-Puissant

pour avoir rendu au monde une paix longtemps attendue... » (Feuille
d'Avis de Neuchâtel, 4 mai.) Cette note était du reste à prévoir en

un pays dont la Constitution fut décrétée « au nom du Dieu tout-
puissant ». Le Conseil d'Etat du canton de Vaud, instituant un
culte d'actions de grâces pour le jour de l'Ascension, écrivait :

« Une heure émouvante et grave de l'histoire du monde vient de

sonner : la fin de la guerre... Notre patrie, au centre même de la

fournaise, est restée intacte... Dieu, par sa toute-puissance, par son
infinie miséricorde, a opéré le miracle... » (Gazette de Lausanne,
12 mai.) La mention expresse de la justice suprême ne se trouve
dans aucun de ces textes. Mais — c'est indubitable — elle est partout
sous-entendue. C'est au nom de la justice que les Alliés ont fait
la guerre. Du moins cette préoccupation a-t-elle tenu, parmi leurs

mobiles, une place eminente. C'est le Dieu suprêmement juste qu'ils
ont invoqué, alors que les habituelles manifestations religieuses du

dictateur allemand ne faisaient allusion qu'au Tout-Puissant. C'est
la justice suprême de Dieu, à côté de sa toute-puissance, qu'ils
exalteront ; eux, et après eux, à la distance qui convient, les pays
neutres, la Suisse en particulier.

Il leur aura suffi, à cette fin, d'entonner le Te Deum, en quoi aura
consisté la grande majorité des services d'actions de grâces célébrés

le 8 mai. L'adoration de la toute-puissance, unie à la justice, est,
en effet, la substance même du vénérable texte G). L'analyse détaillée
de ce dernier mériterait d'être faite : elle y relèverait des aspects
assez divers du dogme chrétien orthodoxe. Je ne crois pas en trahir
l'esprit si j'en dis, de façon sommaire, ce qui suit.

Il y est question, certes, de l'œuvre rédemptrice accomplie par
Jésus-Christ. On s'attendrait donc à ce qu'il magnifie, en Dieu, à

côte de la puissance et de la justice, le surnaturel amour divin manifesté

en nous, grâce au Saint-Esprit qui nous en permet l'appropriation,

dans l'incarnation, le sacrifice, la résurrection, l'intercession
de son Fils éternel.

Or la mention de la Trinité y est :

Te per orbem terrarum sancta confitetur Ecclesia,
Patrem immenses majestatis,
Venerandum tuum verum et unicum Filium,
Sanctum quoque Paraclitum Spiritum,

On le trouvera, complet, en appendice, à la fin de cet article.



88 MAURICE NEESER

mais c'est en vain que vous y percevriez l'écho (d'ailleurs si rare)
de ce sens de la grâce qui fait le fond de l'affirmation trinitaire.

De même le Te Deum ne laisse pas de rappeler les éléments
particuliers de la mission du Christ :

Tu, ad liberandum suscepturus hominem,
non horruisti Virginis uterum...
Tu, devicto mortis aculeo, aperuisti credentibus

regna cœlorum...

mais l'émotion normalement jointe à la mention de l'amour rédempteur,

lorsque cet amour est envisagé dans ses effets actuels réels

au cœur du croyant, ne trouve, dans l'ensemble de cette prière,
aucune expression directe. C'est qu'en somme la rédemption, offerte
en principe, sur la base du mystère de la Trinité, par celui de

l'Incarnation, n'y est proclamée, précisément, comme n'étant offerte
qu'en son principe. Et deux mouvements dominent l'ensemble :

celui que provoque la foi en la Toute-Puissance, d'une part :

Te Deum laudamus,
Te Dominum confitemur...
Pieni sunt cœli et terra majestatis glories tues ;

celui que suscite ensuite, même en ceux devant lesquels sont
ouvertes les perspectives du Royaume des cieux, le sentiment d'avoir
à affronter, en la personne de Jésus-Christ, surtout et finalement, le

souverain juge :

Tu, Rex glories Christe...

Judex crederis esse venturus.
Te ergo quessumus :
Tuis famulis subveni, quos pretioso sanguine redemisti,
esterna fac cum Sanctis tuis in gloria numerari...

L'amour est, sans nul doute, impliqué dans le drame, mais il
n'a pas d'application immédiate. Et sa portée eschatologique revient
à une manifestation de la justice, elle-même réservée pour la fin
des temps.

Bref, le Te Deum confesse, au total, surtout les deux attributs
les plus habituellement reconnus à Dieu par une piété largement
répandue. Les appuis bibliques en sont nombreux, dans l'Ancien
Testament en particulier :

« Prosternez-vous devant l'Eternel...
Tremblez devant lui, vous tous, habitants de la terre



TE DEUM 89

Dites parmi les nations : l'Eternel règne.
Aussi le monde est ferme, il ne chancelle pas ;

L'Eternel juge les peuples avec droiture. »

(Ps. xcvi, 9-10.)

«L'Eternel règne : que la terre soit dans l'allégresse
Ses éclairs illuminent le monde,
La terre le voit et tremble ;

Les montagnes se fondent comme la cire devant l'Eternel...
Sion l'entend et se réjouit,
Les filles de Juda sont dans l'allégresse,
A cause de tes jugements, ô Eternel...
Justes, réjouissez-vous en l'Eternel,
Et célébrez par vos louanges sa sainteté. »

(Ps. xcvn, 4-5 ; 8 ; 12.)

« Chantez à l'Eternel un cantique nouveau,
Car il a fait des prodiges...
Que la mer retentisse avec tout ce qu'elle contient,
Que le monde et ceux qui l'habitent éclatent d'allégresse...
Devant l'Eternel
Car il vient pour juger la terre ;

Il jugera le monde avec justice,
Et les peuples avec équité. »

(Ps. xcviii, 1 ; 7 ; 9.)

« L'Eternel règne : les peuples tremblent...
Qu'on célèbre la force du Roi qui aime la justice »

(Ps. xcix, 1 ; 4.)

Ces psaumes, pour ne citer qu'eux, respirent, déjà, l'atmosphère
du Te Deum. Il ne semble pas que ce cantique toujours vivant, en

dépit de la part formelle qu'il fait à l'Evangile, aille beaucoup au
delà.

III
Expression de la piété la plus répandue, le Te Deum traditionnel

exalte la toute-puissance de Dieu aux dépens de sa justice.
Il est vrai que, souvent, on hésite à pousser l'affirmation du

premier des attributs divins à ses dernières conséquences. On recule



90 MAURICE NEESER

devant l'âpre logique qui, certes, n'eût pas fait reculer Calvin G).

J'ai entendu un prédicateur, le soir du 8 mai, souligner le verset 8

du Psaume xlvi :

« C'est lui qui a fait cesser les combats...

Il a brisé l'arc, et il a rompu la lance,
Il a consumé par le feu les chars de guerre :

Arrêtez, et sachez que je suis Dieu »

« Il a consumé par le feu les chars de guerre... » Allusion à quelque

gigantesque orage qui eût anéanti l'équipement des guerriers
C'est peut-être l'interprétation vers laquelle inclinerait le verset 9 :

« Venez, contemplez les œuvres de l'Eternel,
Les ravages qu'il a faits sur la terre... »

La toute-puissance divine se bornerait au domaine propre de la
nature physique. Elle interviendrait, de là, dans cette œuvre de

l'homme que seraient les batailles, afin d'y mettre un terme. Mais
la conclusion des guerres est bien rarement due — si elle l'est jamais
— à quelque cataclysme de la nature. Elle est, la plupart du temps,
l'effet d'une prépondérance de la force en l'une des armées. Elle
tient à la qualité et au nombre des « arcs », des « lances », des « chars »

de guerre, à quoi le psalmiste n'était pas en état d'ajouter les avions
(et heureusement! heureux temps!). Les experts militaires l'ont
affirmé à maintes reprises : « Ce qui a brisé la puissance militaire
allemande, avant que les forces de terre alliées ne la détruisissent,
c'est PU. S. A. F., c'est la R. A. F., et c'est aussi, pour une part
plus modeste, mais éminemment glorieuse, la renaissante aviation
française » (Journal de Genève, 19 mai 1945). N'y a-t-il pas lieu,
cela étant, d'infléchir quelque peu cette autre affirmation du chantre

d'Israël, souvent citée ces jours aussi : « Ce n'est pas une grande
armée qui sauve le roi... » (Ps. xxxni, 16-18) La force de l'Eternel,
supposée toute-puissante dans ce monde tel qu'il est, ne s'exerce-
t-elle pas précisément par celle des armes aussi par cette violence
des armes fabriquées qui ne fait que prolonger et accentuer celle

de la nature La logique de l'idée de toute-puissance ne veut-elle

pas qu'avant de briser l'arc, Dieu l'ait construit, et qu'avant de

donner l'ordre de cesser le feu, Dieu lui-même ait fait retentir celui

(') Relisez, de l'Institution chrétienne (texte de 1559-1560), les chapitres I
et II, XVI à XVIII du livre premier.



TE DEUM 91

de le commencer Selon le Conseil fédéral les cloches devaient
remercier Dieu, le soir du 8 mai, pour « avoir rendu la paix au
monde ». Dans l'hypothèse de la toute-puissance, il faudrait admettre

que, auparavant, Dieu lui-même avait mis la guerre en branle. Les

meilleurs esprits éprouvent quelque scrupule devant cette
conséquence pourtant incontestable. Tels les rédacteurs de la Vie protestante,

dans leur numéro du 11 mai. Supposant admise, provisoirement,

la thèse de la toute-puissance absolue telle que Calvin la

développe, j'y prévoyais cette prière : « Nous te rendons grâces,

Seigneur, de ce que tu as rétabli la paix après avoir décrété la guerre ».

Le passage, tel qu'on l'offrait au public, fait une atténuation, certes

pédagogiquement admissible ; il remplace le mot décrété par permis...
Même lorsqu'elle hésite à aller jusqu'au bout dans la logique

de ses prémisses, on voit sans peine à quel point cette attitude
religieuse heurte le sens de la justice. Sans doute cette dernière sera-
t-elle satisfaite, de façon définitive, au Jugement dernier. Mais
nombre de consciences n'en protestent pas moins contre sa carence
actuelle. Le sens moral exige des tribunaux, si vraiment il s'agit
d'éviter les exécutions sommaires, l'exercice rapide et sévère du

droit. Il veut la recherche des responsabilités humaines, à l'œuvre,
certes, aux origines de la guerre, dans certains appétits impérialistes,
dans certaines manœuvres du capitalisme international. Il entend

que soient punis les auteurs d'atrocités infernales. Et, dans ce besoin

humain de justice, dans cette exigence de justice, dans ce couronnement

de l'œuvre de justice déjà magnifiquement manifestée par
l'issue même de la guerre, il y a, pour le croyant, la révélation de

la justice divine elle-même. A ce point, faut-il ajouter, la justice
est en passe de devenir l'attribut divin par excellence, à l'égard
duquel la toute-puissance passe au rang d'instrument, et, sans être
niée (il s'en faut), s'estompe.

Le Te Deum traditionnel ne rend pas à la justice divine le plein
hommage auquel elle a droit. Serait-il l'exact interprète du sens

chrétien de l'amour divin Il ne le semble pas.
Le sens chrétien de l'amour divin ne saurait, en effet, s'épuiser

dans la constatation que le fléau a laissé intact mon pays, alors

qu'il ravageait les pays voisins.
Entendons-nous.

Il est assurément très normal qu'une exception de ce genre



92 MAURICE NEESER

frappe l'imagination et le cœur de ceux qui en sont les bénéficiaires,

provoquant en eux la plus vive reconnaissance. Celle dont nous

avons été les objets, nous autres Suisses, ne pouvait pas ne pas
être relevée. Nos autorités civiles et ecclésiastiques ont traduit,
sur ce point, le sentiment sans doute à peu près unanime de leurs
administrés. Il y a eu, de la part de Dieu, dans notre cas, une «

miséricorde infinie », a dit le Conseil d'Etat du canton de Vaud. Et la

gratitude due au fait que le Tout-Puissant a « épargné la guerre
à notre pays », selon la formule très normale de nos hauts magistrats
fédéraux eux-mêmes, implique, cela va sans dire, la confession de

cette miséricorde.
Mais cette constatation ne laisse pas d'avoir quelque chose de

gênant.
Pour le sens de la justice
Oui, certes. Les orateurs et publicistes de tous genres l'auront

relevé : il n'y avait aucune juste raison qui légitimât le privilège
de ceux qui ont échappé aux prises directes de la tourmente. Mais
c'est un certain sens profond de l'amour divin, aussi et surtout,
qui se trouve, ici, insatisfait.

Qu'il y ait, dans des exceptions de ce genre, l'effet d'une dilection

particulière, comme le dit Calvin, et que la constatation de

l'exception même en rehausse la faveur, c'est l'évidence même.

Mais l'évidence aussi, c'est que de telles faveurs inquiètent beaucoup

ceux-là mêmes qui en sont les bénéficiaires. J'en veux pour
preuve ce passage d'un article de Mlu Colette Muret sur l'armistice
à Lausanne (Servir, 17 mai 1945) :

« A vingt heures, la foule était si dense sur Saint-François

que l'on aurait pu marcher sur les têtes. C'est alors qu'un petit
homme insignifiant monta sur le podium de l'agent de police,
et cria d'une voix de tonnerre :

— Suisses vous avez été épargnés. Remerciez la Providence,

et chantez le « Cantique suisse »

Personne ne bougea.
L'homme rugit alors, détachant les syllabes :

— Vous n'avez pas souffert. Remerciez la Providence, et
chantez.

Quelques voix s'élevèrent, trop faibles pour entraîner la masse.
Bientôt le chant cessa, faute de combattants (sic). Et le petit

homme se perdit dans la foule. Il n'avait pas été compris.



TE DEUM 93

Oui, diable, ça se voit bien qu'on n'a pas souffert
Une France ravagée. Une Suisse sauvée. Ce n'est pas parce

que la guerre est finie que l'on cessera de se demander pourquoi. »

Il y a quelque chose de très profond dans cette hésitation. Elle
se fit jour ailleurs encore qu'à Lausanne. Respectons-la. Gardons-

nous de la rassurer. Il s'agit de ceci :

La bonté, la miséricorde dont les événements ont été la preuve
envers les pays épargnés peuvent être attribués à Dieu. Elles le

seront par toute âme religieuse. Mais l'âme religieuse n'est pas
nécessairement l'âme chrétienne. L'âme religieuse, si libéralement
à portée de chacun de nous, et cela en nous-mêmes, n'est pas
nécessairement l'âme chrétienne. Nous pressentons que, tout en éveillant

en nous l'écho d'une plus ou moins lointaine parenté, l'âme
chrétienne nous dépasse. Dès qu'elle a été touchée par l'Evangile,
l'âme religieuse pressent que, être épargné, c'est un privilège lié de

trop près au cours de la nature. Devant son privilège, un mouvement

invincible, plus ou moins conscient, la porte à penser à la

« voie large ». Bientôt elle se souviendra que Dieu, pour elle, s'est

départi et de sa toute-puissance physique et de sa toute-justice
rationnelle, ou que du moins il les a refoulées à l'arrière-plan de

son mystère, choisissant, pour se révéler à nous en qualité de rédempteur,

son glorieux et surnature] abaissement en Jésus-Christ. Sa

reconnaissance pour n'avoir pas souffert les souffrances de la guerre
se mue à son tour, peu à peu, en une humiliation nouvelle : celle
de n'être pas entrée dans la souffrance salvatrice, celle de la croix
de Jésus-Christ.

L'inimitable chapitre vin de la lettre de saint Paul aux Romains

ne saurait à cet égard être trop médité. A lui seul il suffirait à résoudre

dans le sens chrétien le problème posé par la relation mutuelle
des attributs divins :

Toute-puissance Justice suprême
Sans doute. Toute-puissance et justice parfaite appartiennent à

Dieu. La Bible entière confirme sur ce point le sentiment religieux
naturel le plus évident. Mais dans l'état actuel des choses, « la

nature » ayant été « soumise au néant » (v. 20), par l'initiative « de

celui qui l'y a soumise » (c'est l'homme, tenté par Satan), cette
toute-puissance, cette justice ne peuvent être que voilées. La vie

actuelle, celle de la nature, et la nôtre (qui est comprise en celle



94 MAURICE NEESER

de la nature), sont sous l'empire de la souffrance et de la mort, c'est
dire aussi de l'impuissance et de l'injustice (v. 22-23). A cet égard

nous ne sommes sauvés qu'« en espérance » (v. 24).

Mais, dit le grand apôtre, par ailleurs, et « si toutefois nous
souffrons avec Christ » (v. 17), ou « pour ceux qui sont en Jésus-
Christ », il n'y a « plus de condamnation » (v. 1). L'action du Saint-
Esprit, donnant en eux au sacrifice du Calvaire sa plus grande portée,
les a rétablis, actuellement, dans leur filialité divine (v. 15-16). Et
l'essentiel est pour le moment acquis. Ils n'échapperont pas
nécessairement aux épreuves dans lesquelles la puissance et la justice
divine paraissent obnubilées, et le sont en effet : « persécutions,
faim, dénuement, périls, glaive... » (v. 35). Mais Dieu ayant livré
pour eux son propre Fils (v. 32), il est une chose dont ils ne peuvent
douter, c'est son amour. De cet amour-là, qui est de tout autre
essence et de tout autre portée que la bienveillance capricieuse du
Dieu de la nature, « rien ne pourra les séparer » (v. 29).

La piété du Te Deum est de beaucoup la plus répandue ; c'est
celle de notre peuple, celle de nos Eglises très souvent, c'est la nôtre.

Notre piété ne serait pas encore la piété chrétienne
Quoi d'étonnant à cela pour quiconque médite le mot de saint

Paul — encore — sur « ceux qui sont appelés selon Son dessein »,

que l'on traduit aussi : « ceux qui sont élus selon Son décret » (v. 28-

30). Quoi d'étonnant si, penchés sur nous-mêmes, nous mesurons
la distance qui nous sépare de cette élection à laquelle, malgré tout
— nous le pressentons ¦— une vocation surnaturelle nous destine

Neuchâtel, mai 1945. Maurice NEESER.



APPENDICE

i. Le Te Deum.

Te Deum laudamus : te Dominum confXemur.
Te csternum Patrem, omnis terra veneratur.
Tibi omnes angeli, tibi ccsli et universes potestates,
Tibi Cherubim et Seraphim, incessabili voce proclamant :
Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus sabaoth.

Pieni sunt ccsli et terra majestatis gloria tua.
Te gloriosus Apostolorum chorus,
Te Prophetarum laudabilis numerus,
Te Martyrum candidatus laudai exercitus.

Te per orbem terrarum sancta confitetur Ecclesia :
Patrem immensa majestatis,
Venerandum tuum verum et unicum Filium,
Sanctum quoque Paraclitum Spiritum.
Tu Rex gloria, Christe,
Tu Patris sempiternus es Filius.
Tu ad liberandum suscepturus hominem, non horruisti Virginis

uterum.
Tu devicto mortis aculeo, aperuisti credentibus regna calorum.
Tu ad dexteram Dei sedes in gloria Patris,
Judex crederis esse venturus.
Te ergo quasumus, tuis famulis subveni, quos pretioso sanguine

redemisti.
Alterna fac cum Sanctis tuis in gloria numerari.
Salvum fac populum tuum, Domine, et benedic hereditati tua.
Et rege eos et extolle Mos usque in aternum.
Per singulos dies benedicimus te



96 MAURICE NEESER

Et laudamus nomen tuum in saculum et in saculum saculi.
Dignare, Domine, die isto sine peccato nos custodire.

Miserere nostri, Domine, miserere nostri.

Fiat misericordia tua, Domine, super nos, quemadmodum spera-
vimus in te.

In te, Domine, speravi, non confundar in aternum.

2. Pour l'histoire, la fonction liturgique, la critique du texte du

Te Deum, voir Dom Fernand Cabrol, La Livre de la Prière antique,
Paris 1921, p. 157 ss. ; p. 484. — Le premier paroissial venu
renseignera sur certaines variantes admises dans l'Eglise catholique,
et donnera une traduction française. — On connaît les adaptations

protestantes du Te Deum, celle de B. Pictet : « Grand Dieu, nous
te louons... » (n° 109 du Psautier romand), et celle d'H.-L. Empeytaz :

«Grand Dieu, nous te bénissons...» (n° 116). Si ces cantiques
échappent, pour une part, aux réserves faites plus haut sur le Te

Deum, cela tient à ce qu'ils en sont, je le souligne, des adaptations
plutôt que des traductions.

M. N.


	Te deum : notes sur le problème des attributs divins, à propos de l'armistice du 8 mai 1945

