Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 33 (1945)

Heft: 134

Artikel: Intériorité et méthode réflexive

Autor: Thévenaz, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380455

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INTERIORITE ET METHODE REFLEXIVE

Le philosophe est par essence dans une situation paradoxale.
I1 est un ouvrier en lutte perpétuelle contre le seul outil dont il se
serve : le langage. Sous peine de voir son effort s’évanouir dans I’in-
consistance, il doit se soumettre aux exigences des mots et de la
logique. Sous peine d’étre dupe des représentations implicites véhi-
culées par les mots, il doit les dompter pour rester fidele au réel.

Le sens commun met a la disposition de notre réflexion philo-
sophique un certain nombre de termes antithétiques: bien-mal,
plein-vide, haut-bas, intérieur-extérieur. En face de ces alterna-
tives les philosophes éprouvent un embarras que chacun de nous
connait fort bien — embarras d’autant plus vif que ces couples de
contraires sont parfois trés proches des intuitions sensibles et qu’une
valorisation @ implicite ou explicite favorise immanquablement ’'un
des deux termes : 'intérieur vaut mieux que l’extérieur @, le haut
que le bas, le plein que le vide, et le bien que le mal.

La notion d’intériorité est d’une importance centrale aussi bien
en épistémologie qu’en psychologie, en morale qu’en métaphysique.
L’opposition «intérieur-extérieur » est 4 la racine de ’opposition
gnoséologique entre subjectif et objectif, de opposition psycho-
logique entre psychique et physiologique, de P'opposition morale

(*) Bachelard I'a trés spirituellement décrite dans la Formation de Pesprit
scientifique, 1938, p. 98 s. — (%) C'est pour des motifs bien particuliers (critique
de Péclectisme cousinien) que A. Comte prend pour maxime: « Régler le dedans
sur le dehors»,

REV., DE THEOL, ET DE PHIL, — N. 8., t. XXXIII (N° 134 1945). 3



34 PIERRE THEVENAZ

entre obligation et contrainte, de I’opposition métaphysico-religieuse
entre immanence et transcendance. Nous la rencontrons partout, a
chaque tournant de la pensée philosophique, a chaque tournant de
Phistoire de la philosophie. La notion d’intériorité commande la
morale stoicienne (0, la théorie de la connaissance intelligible chez
Plotin, la métaphysique spinoziste ou leibnizienne, la psychologie
d’un Maine de Biran, la théorie kierkegaardienne de la croyance ou
I’épistémologie d’un Brunschvicg; elle est au centre des préoccu-
pations d’un Lagneau, d’un Bergson, d’un Laberthonniére ou d’un
Lavelle.

En présence de données aussi multiples et enchevétrées, il serait
vain, dans le cadre de cette étude, d’esquisser une caractéristique
d’ensemble ou de tenter je ne sais quelle synthése chimérique. Bor-
nons-nous a préciser les rapports qui unissent le probléme de I'inté-
riorité et la méthode réflexive, pour laquelle la notion d’intériorité
joue un role extrémement important.

La distinction de Pintérieur et de Pextérieur n’est pas innée. Le
petit enfant ne distingue pas encore son moi et les choses, ni méme
son corps et les autres corps; le monde n’est pas coupé en deux
secteurs, interne et externe. Il ne distingue pas davantage I'imagi-
naire et le réel, le jeu et la vie, car il ne peut y avoir d’imaginaire
pour celui qui n’a pas encore la notion d’un domaine intérieur
propre a Desprit. C’est de cette indifférenciation primitive que
résulte Panimisme enfantin: si Penfant préte une «4me» A tout,
ce n’est pas qu’il soit un spiritualiste qui s’ignore. Petit 4 petit se
creuse le fossé entre D'intérieur et Pextérieur, le corps et les corps.
Nous rencontrons le premier embryon d’intériorité. Deux secteurs
se sont taillés dans P’espace, le moi et le non-moi, une intériorité et
une extériorité au sens propre, c’est-a-dire au sens spatial des termes.

Mais a son tour, ce domaine intérieur, le corps, tend a s’extério-
riser par rapport a4 un réduit plus secret de lintériorité. Le moi
spirituel ou psychologique apparait, la conscience nait. Mon corps
me fait souffrir, il me tyrannise par ses instincts : c’est donc que je
prends mes distances par rapport a lui. Par opposition au corps,
considéré désormais comme extérieur, on appellera intériorité tout

(f) Cf. « L’intériorité chez Sénéque» dans les Mélanges Niedermann, Neuchi-
tel, 1944, p. 189-194, et « La notion de transcendance vers I'intérieur », Annuaire
de la Société suisse de philosopbie, t. IV, 1944, p. 194-217.



INTERIORITE ET METHODE REFLEXIVE 1%

le domaine de la conscience psychologique, c’est-a-dire un domaine
qui échappe a Pespace. La notion spatiale d’intériorité s’est spiri-
tualisée et insensiblement elle devient une métaphore qui désigne la
conscience. On entendra par état de conscience soit la face interne
d’un phénomene psychologique qui, par ailleurs, comporte des mani-
festations physiologiques externes (par exemple 'émotion ressentie,
par opposition aux modifications corporelles qui P’accompagnent),
soit le reflet du monde extérieur dans notre connaissance, c’est-a-
dire nos représentations. Le monde subjectif ou intérieur s’oppose
ainsi au monde objectif ou extérieur. C’est a ce niveau que le sens
commun s’est fixé ou figé et c’est a partir de cette notion a la fois
psychologique et gnoséologique que la pensée philosophique ou
scientifique cherche a résoudre le probléme fondamental posé par
la conception de ces deux mondes.

Deux voies s’ouvrent. Ou bien la pensée s’adosse 4 cette intério-
rité, acceptée comme une donnée, pour tenter de rejoindre l'exté-
riorité et de la résorber dans la connaissance. Dans ce cas, la notion
d’intériorité est arrétée dans son approfondissement et devient une
sorte de catégorie statique ou de forme a priori; et la pensée, en
figeant une métaphore spatiale, court le danger d’hypostasier l'inté-
riorité et de s’engager dans des problemes quasi insolubles comme
celui de la réalité du monde extérieur ou celui de Pimmanence et de
la transcendance. Ou bien, suivant un mouvement inverse, le dyna-
misme de lintériorisation se poursuivra et permettra d’approfondir
la métaphore spatiale de l’intériorité tout en la surmontant: c’est
la voie ou la méthode réflexive s’est engagée. Il vaut la peine de nous
arréter un instant au probléme de la réalité du monde extérieur,
afin de mieux comprendre ensuite comment le mouvement d’inté-
riorisation déja décrit jusqu’ici ne peut se continuer que grice a
Panalyse réflexive.

Comment, a partir de l'intériorité de ma conscience, rejoindre ce
monde extérieur qui est un autre monde ? Un fossé s’est creusé, un
écart presque métaphysique brise désormais I'unité de DPétre, et le
doute s’y infiltre aussit6t : ce monde extérieur existe-t-il vraiment ?
Peut-on le connaitre, étre assuré de son objectivité ? Comment sur-
monter cet écart fondamental entre la chose et la représentation de
la chose, qui est naturellement censée résider dans lintériorité de
ma conscience ? Je n’atteins ce monde extérieur que par la représen-
tation intérieure que je puis en avoir dans ma conscience ; com-



36 PIERRE THEVENAZ

ment se fait cette projection de ’extérieur dans l’intérieur ? Clest
tout le probléme de 'origine des idées qui a préoccupé les philo-
sophes depuis Platon et Aristote jusqu’aux débats entre Male-
branche et Arnauld, et jusqu’a nos jours. — Et encore, peut-on étre
assuré que cette projection se fasse sans déformation ? L’expérience
de nos erreurs inévitables de perception ainsi que des embarras de
notre raison nous interdit de le penser. Et voila le scepticisme qui
s’impose. Le sceptique est un homme qui s’enferme dans son inté-
riorité avec ses perceptions; ces perceptions sont bien celles d’un
monde extérieur, certes, mais a jamais inconnu et inaccessible. Le
sceptique, dégu et désespéré, se heurte aux vitres opaques qui fer-
ment son intériorité et se voit condamné a se repaitre des fantémes
desséchés de ses perceptions.

Ecart douloureux entre Pextérieur et lintérieur que, dans un
long effort persévérant, les philosophes vont chercher a réduire, a
surmonter, a annuler. Connaitre, c’est tenter de jeter un pont entre
Pextériorité et lintériorité. La tentative la plus radicale pour sup-
primer 1’écart est certainement celle de Berkeley qui, hardiment,
se débarrasse de I’étre extérieur pour ne garder que I’esse du percips.
D’un coup le scepticisme est vaincu ; la fissure qu’il n’avait pas su
guérir est cicatrisée, I'intériorité complete triomphe; il n’y a plus
d’extériorité matérielle. Tout au plus une extériorité spirituelle,
mais elle est moins douloureuse, et il semble qu’on s’en accommode
plus aisément.

Descartes, en chirurgien moins brutal, s’était engagé dars une
voie toute différente. Pour réduire 1’écart entre I'extérieur et I’ir té-
rieur, il a employé une méthode régressive : des choses sersibles (et
méme intelligibles), la réflexion sur soi rameéne l’esprit 4 ure saisie
intérieure de lui-méme en tant qu’existant et activité. L’intériorité
parfaite du cogito donne 4 Descartes cet aliquid inconcussum a par-
tir duquel il repartira vers ’extériorité. Cependant la méthode ca té-
sienne, fondée sur les idées claires et distinctes, aboutit & un dua-
lisme tel entre la pensée et 'étendue que I’écart entre Iextérieur et
Pintérieur ne s’en trouve pas diminué, mais au contra.re accru.
Descartes a beau s’élever encore jusqu’a Dieu par une voie purement
intérieure ; quand il s’agit du monde extérieur, il se voit obligé de
chercher une garantie transcendante en Dieu méme, pour étre assuré
de Pexistence de ce monde. Aveu manifeste que, malgré la conquéte
d’une intériorité inexpugnable, ’écart reste insurmontable — qu’il



INTERIORITE ET METHODE REFLEXIVE 37

se double méme, puisque, pour re'oindre un extérieur inaccessible,
Descartes recourt a une garantie purement extérieure.

Chez Kant, c’est par une autre méthode que I’hiatus entre ’exté-
rieur et Pintérieur peut s’atténuer. La ou Descartes cherchait une
garantie transcendante, Kant cherche une condition de possibilité
transcendentale. Remarquons simplement que si le transcendant est
extérieur, le transcendental, lui, est intérieur. L’écart entre linté-
riorité du «je» et le monde des phénomenes est supprimé, mais
cette fois encore il subsiste renforcé et irréductible entre le «je» et
la chose en soi.

Il faudra attendre la phénoménologie de Husserl pour voir
s’évanouir le probléme du monde extérieur. Le « je » n’est plus alors
une réalité séparée qui aurait a entrer en rapport avec l’extérieur.
La notion fondamentale d’intentionnalité désigne cette particularité
de la conscience « d’étre conscience de quelque chose, de porter, en
sa qualité de cogito, son cogitatum en elle-méme» ®, De la sorte,
un nouveau « réalisme » permet d’éviter de justesse Iidéalisme qui
semblait étre l’aboutissement fatal de toute tentative faite pour
surmonter P’écart avec le monde extérieur @.

Il ressort de ce bref apergu que dans chacune de ces tentatives la
pensée cherche a franchir P’intervalle entre 'extériorité spatiale et
Pintériorité de la conscience psychologique. « Extériorité» est pris
ici au sens propre, tandis que seule la notion d’intériorité est méta-
phorique : elle désigne essentiellement, on le voit, le lieu de la con-
naissance, la conscience psychologique, le sujet en face de I’objet.

Mais il y a un autre écart encore : c’est celui qui s’ouvre a I'inté-
rieur de la conscience méme ; et ici s’amorce une nouvelle étape tres
importante dans lapprofondissement de la notion d’intériorité.

(") Méditations cartésiennes, p. 28. — (2) « Comme I'idéalisme a pour principe
la conviction qu’il est impossible & la pensée d’atteindre un objet extérieur a elle,
il parait suivre de cette conviction primordiale qu'une conscience ne peut que
partir d’elle-méme et aboutir a elle-méme » (HAMELIN, Essai sur les éléments
principaux de la représentation, 2° éd., p. 490 s.).

« Il est certain que le premier argument de I'idéalisme est d’abord I'impossi-
bilité pour I'individu de sortir de sa conscience individuelle » ( A. LALANDE, Voca-
bulaire de la philos., art. 1déalisme, I, p. 323).



38 PIERRE THEVENAZ

L’extériorité elle-méme devient alors métaphorique. Dans l'inté-
riorité de la conscience (telle que nous venons de l’esquisser) ou
derriere elle, c’est comme si une intériorité plus profonde, un repaire
plus secret, s’était encore une fois creusé, comme auparavant mon
moi par rapport a mon corps. On voit apparaitre un moi plus inté-
rieur, vrai centre du moi, et une sorte de périphérie du moi qu’on
est bien forcé de considérer comme extérieure. Le nouvel écart se
manifeste entre un moi profond que je cherche a rejoindre et un
autre moi, quotidien, superficiel, inauthentique, a partir duquel
s’opere le mouvement d’intériorisation qui doit me conduire a ce
qu’on appelle 4 proprement parler la vie intérieure. L’extériorité
éclate en moi-méme et la méthode qui permettra de réduire ce noun-
vel écart entre le moi superficiel et le moi intérieur n’intéressera pas
seulement la psychologie ou la théorie de la connaissance. La réflexion
atteint ici les réalités morales, elle met en jeu des données éthiques,
elle peut méme tenter de dépasser le domaine moral et d’atteindre
un monde spirituel ou métaphysique. En tout cas, le mouvement
est exactement l'inverse du précédent: on ne se demande plus
comment a partir de P'intériorité de la conscience on pourra rejoindre
le monde extérieur, mais comment a partir d’'un moi périphérique et
extériorisé on pourra reprendre possession d’un moi plus intérieur
et plus essentiel. Cette conquéte de lintériorité a partir de l'exté-
riorité nous ramene 3 la méthode régressive que nous venons de
signaler a propos de Descartes.

Il est clair que seule une philosophie de I’esprit ou, plus précisé-
ment, une philosophie qui fait fond sur des notions d’origine psycho-
logique ou morale pourra pousser plus avant dans ce sens 1’appro-
fondissement de la notion d’intériorité. C’est notamment le cas de
ce grand courant de la philosophie frangaise qui a déja ses racines
chez Descartes et qui, a partir de Maine de Biran et avec Pappui
de Vintériorité morale kantienne, inspirera les courants divers de
Panalyse réflexive, courants qui, a travers Ravaisson, Lachelier et
Lagneau, aboutissent a Bergson et a la « Philosophie de I’Esprit » de
Lavelle et de Le Senne. C’est en considérant de plus prés la méthode
réflexive que nous pourrons saisir ce nouvel aspect de la notion
d’intériorité, son approfondissement, son enrichissement qui pourra
méme aboutir a son évanouissement.

En quoi consiste au juste I'intériorisation réflexive ou régressive ?
Réflexion a son sens étymologique, comme on le voit par la défini-



INTERIORITE ET METHODE REFLEXIVE 19

tion fameuse de Leibniz @ : « La réflexion n’est autre chose qu’une
attention a ce qui est en nous» Lachelier dit dans son Cours de
Logique @ qu’elle parvient 4 «isoler le dernier fond de la pensée de
tout fruit extérieur et de toute dénomination intérieure. Il ne sau-
rait y avoir d’autre méthode pour remonter a la derniére racine de
toute connaissance et de toute existence» La réflexion est donc
a la fois une attention qui se porte sur 'intériorité et une tentative
d’isoler la source active de la pensée. C’est en ce sens aussi que Berg-
son @ préconise comme méthode philosophique la « conversion de
Pattention ». La méthode réflexive non seulement est une « méthode
intérieure » @, mais elle est la méthode par excellence de la réflexion
philosophique : « Philosopher, c’est réfléchir», disait Maine de
Biran ®. Et il prenait réfléchir dans le sens ot Lagneau, Bergson,
Brunschvicg ou Lavelle le prennent. La méthode réflexive conduit
immanquablement 4 une philosophie de lintériorité.

Mais, si la méthode réflexive conduit a isoler 'intérieur, le sujet
pur, ne va-t-elle pas avoir pour fAcheux effet de nous séparer du
réel, de nous détacher des choses en nous enfermant dans une inté-
riorité stérile, dans le refuge de la subjectivité ? Un simple coup
d’ceil jeté sur T’histoire de la méthode réflexive nous convaincrait
déja qu’il n’en est rien. Ni pour Biran, ni pour Lachelier, ni pour
Lagneau, ni pour Bergson, ni pour Brunschvicg, ni pour Lavelle (et
j’en passe) la prise de possession de ’intériorité ne signifie un déta-
chement par rapport a ’extérieur. Tout au contraire, on pourrait
montrer que tous cherchent ou trouvent dans et par l’intériorité
un acces plus profond et plus vrai vers les choses extéricures et les
réalités de la science dite objective : soit que Pintériorité ne se sai-
sisse que dans la résistance de Dlextériorité chez Biran, soit que
Pintériorité soit la condition de possibilité de lextériorité chez
Lachelier, Lagneau ou Brunschvicg, soit qu’enfin Iintériorité nous
tasse découvrir I’absolu ou participer a lui chez Bergson et Lavelle.

L’acte réflexif est un acte intériorisant a la condition de ne pas
étre purement et simplement un acte par lequel je me détache des
choses afin de les observer du dehors, ou me détache de moi-méme

(*) Nouveaux Essais, Préf. (éd. Boutroux, p. 125). — (%) Cité par A. ForesT,

Consentement et création, 1943, p. 102 s. — (3) La Pensée et le Mouvant, p. 174.
Chez Descartes déja (Disc. de la méth., 4° partie, début) on voit que la réflexion
est essentiellement attention. — (4) G. SkarLLEs, La philosophie de Fules Lachelier,

p. 67. — (5) Fournal intime, 27 juin 1816.



40 PIERRE THEVENAZ

pour m’observer. La réflexion nous éloignerait des choses si elle
était un redoublement de la conscience: je vois un arbre, je sais
que je vois un arbre, je sais que je sais que je vois, etc, Cette rédu-
plication ou la conscience prétend réfléchir sur quelque chose, sur
quelque chose qui soit déja tout constitué, est un stérile redouble-
ment d’abstraction qui n’a rien a voir avec la méthode réflexive.
En résumé, P’intériorité nous échappera tout autant si nous croyons
pouvoir ou devoir nous réfugier en elle que si nous croyons devoir
nous éloigner des choses extérieures.

Non, la réflexion est la méthode intérieure par excellence parce
qu’elle est précisément I’inverse d’une réduplication ou d’une fuite ;
elle est une réduction et une régression. Puisqu’elle tente de réduire
un écart et de nous rapprocher d’une source, elle n’apporte pas un
surplus ; si elle nous enrichit — et elle nous enrichit — c’est par
réduction a Dessentiel ou par soustraction du voile superficiel qui
nous dissimule les richesses intérieures.

Dans sa lecon sur Le Fugement ®, J. Lagneau caractérise la
réduction en distinguant en elle deux degrés, le premier correspon-
dant a ce qu’il appelle I’entendement, le second a ce qu’il appelle
la raison: «L’entendement, c’est lintelligence en tant qu’elle
cherche 4 ramener ses représentations a elle-méme, a4 sa propre
nature. Cette réduction ne doit pas étre confondue avec celle a
laquelle la raison tend ; en admettant que la pensée, dans ’enten-
dement, ait ramené toutes ses représentations a sa propre nature,
cette nature, elle la subirait encore... Voila pourquoi la vie de ’enten-
dement ne saurait se suffire a4 elle-méme. » « Faire acte de raison »,
c’est se demander «s’il n’y a pas lieu de trouver la véritable réalité
dans quelque chose dont découle a la fois notre nature... et la nature
des choses... C’est s’affranchir de la nature de l’objet, et cela en
s’affranchissant de sa propre nature.» Ni la déduction, ni ’induc-
tion ne sont capables d’atteindre a cette raison de l’univers, mais
bien la réduction @. L’analyse réflexive est une réduction, parce
qu’elle est «la recherche de la nature intérieure des pensées et de
la raison de cette nature» ®). Cette réduction peut se faire «en
partant d’un fait partiel quelconque » @ ; c’est pourquoi la méthode

(*) Célébres legons, p. 174-176. Cf. Fragment ne 35 (Ecruts, p. 311), — (*) Fragm.
n° 13 et 18 (Ecrits, p. 300 et 302). — (3) Fragm. n° 24 (Ecrits, p. 304). — (4) 1bid.,
p- 3o1. Cf. P. DEcosTER, Le régne de la pensée, 1922, p. 38: «La démarche
réflexive va droit au but et I’atteint moins en raison qu'en dépit du point de départ ».



INTERIORITE ET METHODE REFLEXIVE 41

réflexive est amalytigue d’abord; elle est une forme particuliére
d’analyse. ‘

De plus, si la réduction est un enrichissement, c’est qu’elle
implique tout a4 la fois élargissement et ascension. On cherche a
remonter de Pinférieur au supérieur, vers la source de tout acte de
pensée. C’est le sens méme des profondes analyses de Lagneau sur la
perception . En effet, si la réduction est ascendante, cela ne
signifie pas qu’elle tend vers une «chose» supérieure, mais qu’au
contraire elle dégage de plus en plus ’activité de la pensée a 1’état
pur, une activité purement intérieure ou, comme dit Lachelier,
«Paction spirituelle 4 sa source méme » ; cela ne veut pas dire qu’elle
soit une démarche abstractive ou généralisante, mais au contraire une
démarche toujours plus concrete, puisqu’elle élimine le superficiel
et P'inauthentique, puisqu’elle est une démarche purificatrice, une
catharsis qui dégage une réa'ité intérieure.

Du méme coup, nous avons défini ou caractérisé la régression
propre a la méthode réflexive. P. Decoster écrit : « Qui dit réduction,
dit régression » @, Chez Maine de Biran, par exemple, on a pu dire
que D’analyse est une «introspection régressive» ® : alors que
Pintrospection ordinaire suit la pente naturelle de la pensée au
travail et aboutit 4 des états de conscience ou a des images, l'intro-
spection régressive veut saisir ’acte & sa source méme, et la force
qui accomplit Pacte ; elle est une sorte d’expérience privilégiée de
Pintériorité ; par des actes successifs d’identification régressive on
aboutit ainsi a une sorte d’inconditionnel expérimental.

Ces quelques notations descriptives sur l’analyse réflexive et
intériorisante nous permettent déja de fixer un point capital pour
la notion d’intériorité. L’analyse, puisqu’elle est régressive, ne
saurait en aucun cas étre la pure et simple explicitation d’un donné
implicite. L’intérieur n’est pas donné comme une réalité cachée
qu’il suffirait de faire apparaitre, comme on extrait un bijou d’un
écrin, comme on dévide un écheveau. Il n’y a pas d’intériorité préa-
lable et nous ne pouvons pas définir ou saisir Pintérieur comme une
réalité indépendante du mouvement régressif d’intériorisation. Et
cette régression qui est vraiment «une méthode qui affranchit et

(1) Célébres legons, p. 71. — (%) Acte et synthése, 1928, p. 14. — (3) A. BurLoUD,
« L’analyse réflexive dans son usage strictement psychologique », Travaux du Congrés
Descartes, 1937, VIII, p. 115.



42 PIERRE THEVENAZ

régénere » (0, est au fond essentiellement symthétigue. L’analyse
réflexive est une méthode de synthese concréte a point de départ
analytique @. Elle est ou devient synthétique, parce que I’acte de
réflexion n’est jamais un simple moyen pour découvrir des choses
qui seraient déja 13 sans lui. Il nous immunise contre les métaphores
spatiales et substantialistes tout & la fois. La seule «chose » réelle,
la seule «substance», c’est le mouvement, disait Bergson ; disons,
avec Lavelle, que c’est I’acte. Nous ne pouvons donc plus concevoir
que lesprit, dans la réflexion, soit un imstrument d’analyse, une
activité de juger qui fonctionnerait sur des données, une sorte de
«critére » en acte. L’acte de réflexion est au contraire consubstan-
tiel a4 la réalité réfléchie, puisque celle-ci n’est autre que lactivité
méme de la pensée. Ce que Pacte de ’esprit saisit, c’est une réalité
spirituelle en train d’agir et de se créer. Nous sommes ainsi en pleine
synthese créatrice. La profondeur de la réalité intérieure que nous
découvrons est a la mesure de la pureté de Pacte réflexif intériori-
sant dont nous sommes capables. C’est pourquoi Lagneau voyait
trés juste quand il répétait : « Nous concevons précisément le degré
de certitude que nous méritons » 3.

On voit combien la morale est maintenant inviscérée a ’acte
réflexif, puisque par lui ’esprit découvre son intériorité en méme
temps qu’il la crée, et qu’il ne la découvre pas s’il ne la crée pas.
Mais nous sommes déja entrainés plus avant, car I’acte d’intériori-
sation est un acte de transcendance; il vise ou saisit un étre (qui
est acte et non chose) ; par la-méme il dépasse aussitot la morale et
nous ouvre un acces vers la métaphysique.

«Ce passage de 1’analyse a la synthese», dit Lachelier @, «est
en méme temps le passage de la psychologie a la métaphysique. »
Ce changement de plan, Lagneau (comme d’ailleurs Maine de Biran
ou Bergson) nous le décrit de fagon trés nette. La preuve de exis-
tence de Dieu ne peut étre obtenue selon lui que « par la réalisation

(*) E. RoBeF, De I'analyse réflexive, Paris, 1925, p. 36. Cf. p. 40. — (?) « Ana-
lyser la pensée, c’est voir a ’ceuvre la synthése grice a laquelle la pensée s’éla-
bore », écrit P. DEcOSTER, Le régne de la pensée, p. 43. — (3) De existence de Dieu,
P. 141 et 144. Cél. leg., p. 52. — (4) Psychologie et métaphysique ((Euvres, 1, p. 208).



INTERIORITE ET METHODE REFLEXIVE 43

en nous de I’acte divin, par le retour en nous de la nature a ’esprit» @,
C’est une preuve morale (ou un acte moral) qui se définit par «le
sacrifice de la nature a Pesprit » ®. « La vie morale consiste a4 chaque
instant 4 nous affranchir de la nature ; mais cette fin n’a de valeur
qu’a une condition, c’est que, en nous affranchissant de cette nature,
nous nous conformions le plus parfaitement a sa véritable loi, parce
qu’au fond cette nature est le produit de la liberté. Cet affranchisse-
ment n’est légitime que parce que, en se produisant, il réalise la
vraie nature.» ® La reprise de possession de soi par soi qui carac-
térise 1’analyse réflexive nous affranchit nous-mémes : « La pensée
s’éleve absolument au-dessus de toute nature, méme la sienne» @,
Nous passons de la nécessité extérieure a la nécessité intérieure ou
nécessité morale (c’est la liberté) ), de « P’esprit-chose » a «1’esprit-
esprit» ®. Lagneau ajoute encore ™ : « Dans la vie de I’entende-
ment, la pensée se subit elle-méme comme nature et par conséquent
elle subit la nature des choses. Or subir, c’est ne pas comprendre.
Dans la vie de la raison, la pensée... comprend la nécessité de sa
propre nature, c’est-a-dire qu’elle y échappe... L’intelligence se
saisit elle-méme comme quelque chose de plus qu’une nature et par
conséquent elle échappe ainsi a la conception d’une nature en dehors
d’elle ; elle comprend le rapport d’identité qu’il y a entre elle-méme
et la chose a laquelle elle s’applique.» Il s’agit bien de métaphy-
sique, comme le veulent Lachelier et Lagneau, puisque, d’une part,
nous nous élevons de la nature a l’esprit congu comme une sur-
nature, du physique au métaphysique, et que, d’autre part, nous sai-
sissons une source et une origine absolue a partir de laquelle les
choses et l’esprit s’expliqueront ensemble : un tel principe d’expli-
cation reléve nécessairement de ce qu’on a toujours appelé méta-
physique.

Cependant, en parlant de métaphysique ou de surnature, nous
impliquons une transcendance qui, semble-t-il, nous raméne a une
sorte de substantialisme réaliste. Nous voici, en effet, 2 un tour-
nant décisif. Ce passage de la nature a D’esprit signifie donc un pas-
sage du dehors au dedans: une intériorisation. Faut-il y voir la
résorption des choses et du moi dans une immanence qui exclut

() De Pexist. de Dieu, p. 104. Cf. p. 122 et Cél. leg., p. 48 : « Comprendre, c’est
se retrouver soi-méme dans cette nature, c’est créer la vérité en s’affirmant» —
() De Pextst. de Dieu, p. 122. — (3) 1bid., p. 87. — (%) Ibid., p. 44. — (5) Ibsd.,
p. 71. — (6) Cél. leg., p. 50. — (7) lbid., p. 174.



44 PIERRE THEVENAZ

toute transcendance ! Nous débouchons alors dans ce que, pour
simplifier, on appelle 'immanentisme, et la méthode réflexive appa-
rait comme une démarche vers 'immanence qui fortifie ’esprit dans
une intériorité autarcique en lui interdisant tout envol proprement
métaphysique. Ou bien ne faut-il pas plutét voir dans cette inté-
riorisation une voie d’accés a4 une certaine transcendance ? La
méthode réflexive serait alors une démarche vers la transcendance
qui, par paliers successifs, engagerait Pesprit a se dépasser sans
cesse et 4 reconnaitre en dehors de lui un attrait ou un soutien trans-
cendant. Au départ, ces deux démarches réflexives se distinguent
malaisément, mais les points d’arrivée sont radicalement opposés.
Il faut préciser cette alternative. Essayons de comprendre d’abord
pourquoi, chez un Brunschvicg, I'intériorisation conduit a I’imma-
nentisme. Nous caractériserons ensuite une intériorisation qui
n’exclut pas toute transcendance, comme c’est le cas chez Bergson,
Blondel ou Lavelle. Ces deux courants peuvent se réclamer sem-
blablement de Lachelier et de Lagneau et ils en proceédent effecti-
vement.

Ce qui frappe d’abord, ce sont de profondes similitudes : Dans
les deux cas, Pintériorisation réflexive va de la nature a D’esprit et
renonce a faire de la métaphysique une physique d’objets trans-
cendants. Dans les deux cas, elle évite de se présenter comme un
emprisonnement du sujet dans sa propre intériorité ; dans les deux
cas, elle est une ouverture vers ’extérieur. Dans les deux cas, c’est
Pactivité de la pensée qui est au premier plan, non pas les choses
ou les représentations. Dans les deux cas, une perspective infinie
s’ouvre a la réflexion intériorisante, un processus jamais achevé,
un dynamisme incessant qui permet a ’esprit de prendre toujours
mieux possession de ses propres puissances.

Mais alors ou sont les différences ?

Ce qui conduit Brunschvicg a l'immanentisme, c’est que sa
démarche d’intériorisation est constitutive de la pensée dans la
mesure seulement ol cette pensée pense les choses. Le sujet prend
conscience de lui-méme par I’élaboration des méthodes scientifiques ;
c’est dire que le progrés de la conscience se fait par un dialogue
permanent avec ’objet. L’intériorité de la conscience ne progresse
réellement qu’en étroite solidarité avec 'objectivité de la science (0.

(¥) Progreés de la conscience..., p. 631.



INTERIORITE ET METHODE REFLEXIVE 45

Ici on voit bien apparaitre le caracteére propre a I’idéalisme critique :
la démarche réflexive n’a qu’un usage limité et ne concerne pas
toutes les puissances du moi. Suivant une ligne o Lachelier s’était
déja avancé, Brunschvicg dégage D’intériorité du sujet pur de la
connaissance ou une intériorité transcendentale de la pensée, qui
est atteinte par élimination de I’empirique, du subjectif et de I’ima-
ginaire. Brunschvicg dénonce, en effet, «le mirage d’une imagination
puérile » pour s’en remettre a la «norme incorruptible de la rai-
son» @ ; il dénonce le moi strictement personnel pour lui opposer
le moi réellement spirituel, source impersonnelle de toute création
véritable @. Le moi personne] est de I'ordre empirique, sentimental
ou imaginatif ; c’est un moment transitoire a dépasser vers le véri-
table moi intérieur qui est celui de la rationalité objective. Brunsch-
vicg dénonce tout appel 4 la transcendance comme entaché de
réalisme ou de mythologie, car pour lui transcendance s’identifie
toujours a réalisme naif et représente une concession a ’imaginat’on.

L’attitude morale, religieuse ou métaphysique d’un Brunschvicg
n’est autre que le corollaire de cette attitude acquise sur le plan de
la théorie de la connaissance ou, en tout cas, elle lui est exactement
parallele. Si, par exemple, Brunschvicg distingue deux états du moi,
le moi empirique, personnel ou subjectif (le moi « haissable »), et le
moi qui est le «sujet connaissant dont procéde I'univers de la phy-
sique véritable» ®, on s’apercoit immédiatement que I’écart entre
les deux n’est que la projection pure et simple de Pécart gnoséo-
logique entre le subjectif et Pobjectif. Le moi extérieur sera le moi
de la connaissance encore inadéquate, de I’expérience non encore
affinée. Comme on le voit, Brunschvicg recourt a la méthode réflexive
uniquement pour surmonter ’écart gnoséologique entre sujet et
objet, mais pas pour réduire I’écart & la fois moral et métaphysique
a Pintérieur de la conscience dont il a été question plus haut. Pour
lui, la méthode réflexive ou régressive ne trouve aucune applica-
tion dans le domaine moral ou religieux. Comme pour les grandes
métaphysiques précritiques ou préréflexives, la morale et la religion
de cet idéalisme (qui se dit pourtant critique) sont purement déduc-
tives et non réflexives: simples corollaires de I’attitude gnoséolo-
gique pour laquelle seule est intervenue I’analyse réflexive.

Je ne sais si la phobie du transcendant est ici cause ou effet de

() La rasson et la religion, 1939, p. 41. — (%) Ibid., p. 37. — (3) Ibid., p. 48.



46 PIERRE THEVENAZ

ce rétrécissement de ’emploi de la méthode réflexive. Ce qui est
frappant, en tout cas, c’est que Brunschvicg qui a su si bien assouplir
les notions d’extériorité ou d’intériorité pour les mouler sur Pexpé-
rience scientifique dont il voulait rendre et tenir compte, n’ait pas
su ou voulu faire de méme avec les notions d’immanence et de trans-
cendance ; il les oppose de fagon trés sommaire et massive en leur
:onservant la signification préréflexive du réalisme le plus naif et
en chargeant la transcendance de tous les péchés. Il faut noter que
Lagneau (et méme Lachelier) a fait un usage beaucoup plus large
de la méthode réflexive et que, malgré son immanentisme assez
accusé, la notion d’intériorité a chez lui des résonances plus vastes
et n’exclut pas toute transcendance, précisément parce que la régres-
sion réflexive se continue dans le domaine moral et métaphysique.

Voyons donc maintenant en quel sens lintériorisation peut
aboutir a une transcendance et méme devenir a proprement parler
une expérience transcendante. Il apparaitra que la méthode réflexive
permet a P’esprit de trouver un accés a une transcendance sans sortir
de son intériorité par un saut injustifié (c’est donc qu’elle aussi
serait a méme d’apporter, comme la méthode phénoménologique
mais par un autre chemin, un moyen de surmonter 1’écart avec le
monde extérieur dont nous avons parlé plus haut).

L’analyse réflexive intériorisante est une régression, autrement
dit une inversion, un retour ; nous avons dit qu’elle implique une
conversion de ’attention. Tout cela indique assez que ce retour impli-
que un-aller, quelque chose qui précéde tout de méme d’une ma-
niere ou d’une autre P’acte réflexif. Nous quittons I’idéalisme pur pour
nous rapprocher du réalisme. Nous quittons 'immanence pure pour
rejoindre une transcendance. Mais nous sommes 4 cent lieues de ce
réalisme naif et de cette «transcendance d’un substantif» que
Brunschvicg rejette ., Reconnaissons plutdt que sous la poussée de
Pexpérience réflexive les notions courantes de réalisme et de trans-
cendance sont contraintes elles-mémes de s’assouplir : la transcen-
dance d’un substantif ou d’une chose fait place, pourrait-on dire,
a la transcendance d’un verbe ou d’un acte. On le montrerait avec
une parfaite clarté chez Bergson ou Lavelle, mais il n’est peut-étre
pas inutile de s’arréter encore une fois plutét 4 Lagneau, puisque,
malgré son orientation immanentiste, il conserve trés nettement

(1) Bulletin de la Soc. frang. de philos., 1921, p. 46.



INTERIORITE ET METHODE REFLEXIVE 47

a Panalyse réflexive son caractére d’expérience transcendante. En
effet, pour Lagneau comme pour saint Augustin @, Pintimior intimo
meo n’est pas séparable du superior summo meo, alors que Brunsch-
vicg accuse saint Augustin d’éclectisme impénitent pour avoir
ajouté le superior a intimior : « Tout Deffet de la réflexion en pro-
fondeur se trouve immédiatement compromis, radicalement détruit
par 'imagination en hauteur» @,

Lagneau nous montre que la démarche régressive d’intériorisa-
tion a d’abord pour effet de « déréaliser » dans une certaine mesure
les choses et nous-mémes, de les déréaliser aussi bien dans leur
réalité intelligible que sensible ; nous retrouvons ensuite cette réa-
lité 4 partir d’un acte absolu et créateur : « Si nous ne reconnaissons
pas qu’il y a une réalité absolue dont il n’y a aucune preuve de fait
a donner, ni aucune preuve de raison, c’est-a-dire de nécessité, il
s’ensuit que notre étre, et tout étre, n’a pour nous, au fond, aucune
réalité, notre pensée n’ayant aucune valeur; car de l’affirmation
d’une valeur absolue de notre pensée dépend évidemment la recon-
naissance de la valeur que nous attribuons a I'objet de notre
pensée » @, Et Lagneau continue: «Il faut comprendre, par acte
absolu de liberté, l'insuffisance de la réalité sensible, de la réalité
intelligible, et que la vraie réalité dépend de la pure position que
Pesprit en fait, pour saisir réellement I’étre du monde ; c’est-a-dire
que le monde n’est pas vraiment réel pour celui qui ne comprend
pas a quel point, considéré dans sa pure réalité sensible et méme
dans sa réalité intelligible, il est sans valeur » @. Comme rien ne
préexiste a I'acte de liberté qui pose la réalité, il semble que nous
soyons en présence d’une immanence pure. Mais la suite du passage
précise la chose : « Accorder une vérité a I'une quelconque de nos
pensées... c’est participer a ’acte méme de Dieu ; pour mieux dire,
c’est céder la place a Dieu méme en nous ; c’est-a-dire que ce n’est
pas en réalité nous qui nous élevons a Dieu par cette réflexion...
c’est Dieu qui descend en nous, qui se pose en nous en nous posant,
c’est-a-dire que nous atteignons dans cet acte de réflexion la région
absolue de la puissance créatrice, nous entrons dans l’acte créa-
teur » (5. :

Nous voyons ici tres clairement que le retour réflexif non seule-

(1) Confessions, 111, 6. — (*) La raison et la religion, p. 48 et «Transcendance
et immanence », Travaux du Congrés Descartes, 1937, VIIL, p. 22. — (3) De lexist.
de Dieu, p. 65-66. — (4) Ibid., p. 66. — (5) Ibid., p. 67.



48 PIERRE THEVENAZ

ment suppose 'aller créateur, mais est supporté par lui et n’a de sens
que comme moyen de redécouvrir I’absolu sous forme d’acte créa-
teur (W, La réalité des choses est alors reposée, mais cette fois-ci
dans son rapport avec Pabsolu. L’intériorisation réflexive aboutit
ainsi a ce que Lagneau appelle «la restitution de Dieu dans la
nature » @, et il ajoute: « Dieu manifeste, dans 1’étre moral, sa
réalité, parce qu’elle subsiste indépendammert de cet étre, parce
qu’elle est déja constituée comme le fond de sa nature» @, « Tant
que cet acte par lequel l'esprit particulier restitue, rétablit en lui
Pabsolu... c’est-a-dire concourt a I’action créatrice en s’identifiant
a elle, tant que cet acte ne s’est pas réalisé... I’'opposition entre la
connaissance de fait et la connaissance de droit n’est pas résolue,
c’est-a-dire que la connaissance de fait n’a pas de valeur; elle a
perdu, par le fait de la réflexion, la valeur qu’elle avait d’abord. » @

La méthode réflexive, on le voit, reste en son fond une « méthode
d’immanence » 5), c’est-a-dire une méthode essentiellement philo-
sophique (malgré son point d’aboutissement transcendant), puis-
qu’elle n’introduit pas de Deus ex machina dont les décrets seraient
extérieurement contraignants. L’intériorisation réflexive est métho-
diquement premiere par rapport a moi, mais elle se pose elle-méme
comme seconde ontologiquement, dans la mesure ou, au cours de
sa régression intériorisante, elle reconnait 1’absolu en elle et hors
d’elle. Bien entendu, cet absolu n’est jamais un donné, un « étre»
transcendant ; c’est une source créatrice dans Pactivité de laquelle
Pacte réflexif nous replace. Il ne s’agit nullement dun salto mortale
dans le transcendant, mais du double mouvement qui caractérise la
pensée philosophique : il y a Pordre ascendant ou régressif de la
découverte et 'ordre descendart ou déductif des réalités; et ces
deux mouvements ne sont pas purement et simplement réversibles
ou convertibles. L’opposition de la dialectique ascendante et de la
dialectique descendante chez Platon est exactement du méme genre.
Chez Descartes aussi, la montée qui méne au cogito et a Dieu se fait
selon Pordre nécessaire des raisons et des évidences (ordo cognos-
cendi) ; mais son sens définitif n’est pleinement saisi que par ’ordre

(*) Cf. BErRGsON, La Pensée et le Mouvant, p. 143 ; L. LAVELLE, « Acte réflexif
et acte créateur» (Bulletin de la Soc. frang. de philos., 1936, p. 152) et P. DECOSTER,
Acte et synthése, p. 42, 71 et 73. — (%) De Pexist. de Dieu, p. 116. — (3) 1bid.,
p. 121. — (4) Ibid., p. 128. — (5) Selon I'expression de Maurice BLonpDEL (Focabu-
laire de la philosophie, art. Immanence).



INTERIORITE ET METHODE REFLEXIVE 49

des réalités qui descend de Dieu vers les choses (ordo essendi) ; or,
il n’y a pas coincidence entre ces deux ordres, et c’est pourquoi il
n’y a pas, au fond, de cercle cartésien.

Nous comprenons bien maintenant pour quelle raison I’analyse
réflexive ou régressive est en somme un progrés synthétique : c’est
qu’elle n’explicite pas un donné, elle restitue un acte créateur, car,
disait Lagneau, «il y a au fond de la nature comme une grace
déposée » (0 et «la réflexion suppose toujours une lumitre qui la
dirige » @. Lavelle écrit, plus précisément encore, qu’« elle nous fait
retrouver un premier commencement de nous-méme et du monde...
Elle nous rameéne vers le point de supréme émotion intérieure ot
toute chose devient elle-méme naissante.» @ (C’est comme si le
mouvement du dehors au dedans de la réflexion aboutissait a une
réinsertion dans le mouvement du dedans au dehors qui n’est autre
que le rayonnement de J’acte créateur. C’est en ce sens que Maine
de Biran, reprenant P'smtimior de saint Augustin, a dit: « On peut
trouver une autre dme au fond de cette 4me qu’on analyse et qu’on
peint par le dehors» @ ; il note aussi ce renversement dans son
Fournal ) : « Nous allons théoriquement du moi a Dieu; dansla
pratique et pour la perfection ou le bonheur de notre étre moral, il
faut renverser le rapport... Il faut que Dieu soit mis en la place
que le moi n’avait point eu honte d’usurper.» Ce renversement est
trés important dans l'intériorisation réflexive : il est comme le pen-
dant du premier renversement, de la conversion qui déclenche la
réflexion. La réflexion débute par une conversion et s’achéve par la
restitution de Pacte créateur. Elle part d’une extériorité (celle des
objets ou de nous-méme) et aboutit & un absolu qui est a la fois la
perfection de Dintériorité et une nouvelle «extériorité» transcen-
dante.

* *

Ce double mouvement avec son soutien transcendant apparait
trés nettement chez Bergson, philosophe par excellence de l'intério-
risation réflexive. Il vaut la peine de se servir du bergsonisme pour
montrer comment peut se dérouler la régression intériorisante qui
mene de la psychologie a la métaphysique par plans successifs.

() De Pexist. de Dieu, p. 136. — (3) Ibid., p. 129. — (3) Art. cité, Bulletin,
p. 152 s. — (4) Fournal intime, § juin 1815, cité par P. Tisseranp, Essar sur
I Anthropologie de Maine de Biran, 1908, p. 205. — (5) Octobre 1821.

REV. DE THEOL, ET DE PHIL, — N, 8., t, XXXIII (N° 134, 1945). 4



50 PIERRE THEVENAZ

La philosophie de Maine de Biran, de Maurice Blondel, de Laber-
thonniére ou de Lavelle pourraient en fournir d’autres exemples non
moins instructifs.

Bergson demande a lintuition, vu qu’elle implique une conver-
sion de I’attention et qu’elle est « réflexion » @, de nous faire « remon-
ter la pente de la nature» @, de «nous réinsérer dans la durée »,
de «nous remettre en présence de nous-mémes » ®, de «nous repla-
cer dans le sens de la pensée génératrice » @, de nous replacer « dans
la direction du principe, pourtant transcendant, dont nous partici-
pons » (). Le but est de parvenir, par plans successifs de régression,
a la coincidence parfaite qui supprime l’écart entre ’extérieur et
Pintérieur et aboutit, par un «télescopage» trés bergsonien des divers
plans d’intériorisation, a Pindivisibilité et a la simplicité de Pacte
créateur. Le caractére synthétique de cette régression apparait dans
toute sa netteté, car il s’agit bien de la «progressive constitution
d’un acte simple, absolument indivisible » (6.

Bergson voudrait supprimer partout les écarts et, par une vue
intérieure, rétablir partout les continuités, entre le moi et les choses,
entre le moi et lui-méme, entre le moi et I’absolu. Si, d’une part, il
critique D’intelligence, c’est parce qu’elle introduit ou maintient
Pécart et extériorité en considérant par nature les choses du dehors,
comme Dceil est nécessairement extérieur au spectacle. La connais-
sance parfaite qui atteindrait la coincidence, serait une étreinte du
réel M un contact immédiat avec 'immédiat, une intuition qui se
moulerait sur ’objet comme un vétement sur mesure ® et qui se
dilaterait pour embrasser un réel toujours plus vaste. Si, d’autre
part, il critique la rétrospection 9, c’est qu’il voudrait supprimer
Pécart temporel et saisir le temps d’une seule coulée : la durée. I1
voudrait étre contemporain () de lui-méme et de tout dans un
présent sans extériorité, infiniment dilaté par P’attention. La con-
naissance parfaite serait donc une sorte de perception intégrale (1)
par opposition au concept qui introduit déja une extériorité. On
percevrait alors les choses a 1’état naissant, non pas toutes faites,

(") La Pensée et le Mouvant, p. 109. — () Ibid., p. 50, 119. Cf. p. 98. —
(3) Essai sur les données immédiates, p. 101. — (4) La Pensée et le Mouvant, p. 78.
— (5) Ibid., p. 199. — (0) E. RoBEF, De Panalyse réfl., p. 37. — (7) Cf. La Pensée
et le Mouvant, p. 54, 82, 233, etc. L'Evol. créatrice, p. 371. PEcuy, Note conjointe,
N.R.F., p. 49. — (8) La Pensée et le Mouvant, p. 7. PkGuy, op. cit., p. 23. —
(9) La Pensée et le Mouvant, p. 20-27, 127. — (©) JaANKELEVITCH, Bergson, p. 33.
— (1) La Pensée et le Mouvant, p. 169.



INTERIORITE ET METHODE REFLEXIVE g1

mais se faisant. On serait contemporain de leur création, on y parti-
ciperait par sympathie. L’intériorisation apparait donc chez Bergson
comme une tentative par laquelle il s’ingénie, grice a la réflexion
intuitive, a4 tout transfigurer, 4 tout convertir en création (.

L’intuition vise la simplicité et la restitue non seulement dans
les choses, mais surtout dans l’activité de l’esprit. Dans sa confé-
- rence sur PIntuition @, il dit qu’a mesure qu’on pénétre dans une
philosophie, on voit les parties rentrer les unes dans les autres et
s’interpénétrer, et que finalement tout se ramasse en un point unique.
C’est exactement de la méme fagon que la régression intériorisante
supprime les discontinuités: d’abord entre Pintelligence et Pintui-
tion, puis entre le voir et le vouloir, enfin entre la volonté et Pamour.
Grice a une sorte de télescopage lesprit se saisit lui-méme dans
Iunité de ses activités : c’est P'intuition.

Par un effort exceptionnel, Bergson dilate et transfigure la vision
(qui reste toujours extérieure) en une création intérieure : « Il fau-
drait que se retournant et se tordant sur elle-méme la faculté de
voir ne fit plus qu'un avec ’acte de vouloir » ®. Une «faculté de
voir immanente a la faculté d’agir» @, voila précisément la vraie
perception de soi, la vraie intériorité. Dans I’Evolution créatrice (9,
il parle de « réabsorber I'intelligence dans I’intuition » ou « dans son
principe », ou encore, dans La Pensée ¢t le Mouvant, de dilater notre
volonté pour «y réabsorber notre pensée» ®. De la sorte notre
effort personnel sympathisera « avec ’effort qui engendre les choses ».
Dans le méme passage, la volonté est qualifiée de « pensée divine-
ment créatrice» . Cest comme si la vision ou lintelligence, au
moment ou l'intériorisation leur fait retrouver leur principe et leur
source premitre, se convertissaient en création. Les Deux Sources, a
leur tour, nous montrent que la volonté, enrichie de toute la cons-
cience et de toute I'intelligence qui se sont résorbées en elle, se lais-
sent résorber par l’amour créateur ®. A la limite, nous saisirions
Punivers entier comme un acte d’amour (9 : la volonté en Dieu
coincide non seulement avec son intelligence, ce qui va de soi, mais
avec son amour. « Dieu est amour» (), tel est le point unique ou

(%) Les Deux Sources, p. 251. — (?) La Pensée et le Mouvant, p. 137. Cf. Evol.
créatrice, p. 219. — (3) Evol. créatrice, p. 258. — (4) Ibid., p. 272. — (5) Ibid.,
p- 293 et 203. — (6) La Pensée et le Mouvant, p. 77. — (7) Ibid. — (8) Les Deux
Sources, p. 246-247. Cf. la double «intensification» de I'intuition, p. 267. — (9) Lbid.,
p- 270, 274. La Pensée et le Mouvant, p. 305. — (*°) Les Deux sources..., p. 270C.



8 PIERRE THEVENAZ

toute la vision bergsonienne, devenue une intuition unique et indi-
visible, se ramasse et se concentre finalement. En restituant ’inté-
rieur ou l’essentiel (la création), I'intériorisation efface progressive-
ment Pextérieur ou les discontinuités superficielles. La régression
apparait donc comme un effacement purificateur. L’intériorisation
efface et Pextériorité s’efface, pour ne laisser que le réel pur qui est
intérieur ; mais finalement la notion d’intériorité s’efface 4 son tour.
Dans Les Deux Sources ®, analysant le respect de soi, Bergson écrit:
« Le respect, ou nous trouverions surtout un besoin de s’effacer...»
Non seulement Bergson s’efface devant le réel, tant est vif et pro-
fond son respect du réel; mais la notion d’intériorité s’efface pro-
gressivement pour faire place respectueusement au rayonnement
indivisible de Pamour créateur. ‘

La succession méme des ceuvres de Bergson exprime ces plans
régressifs d’intériorisation : intériorité psychologique dans I’Essai,
intériorité (biologique) de 1’élan vital dans I'Evolution créatrice,
intériorité morale et enfin intériorité mystique dans Les Deux Sources.
A chaque étape, le caractére métaphorique de la notion s’accentue,
mais en méme temps 'importance et 'usage de la notion s’amoin-
drissent et s’effacent. Elle apparait a chaque ligne de I’Essaz ou de
VIntroduction d la métaphysique, mais c’est a peine si elle joue encore
un rdle explicite dans Les Deux Sources. Et pourtant nous ne pou-
vons comprendre Paffirmation « Dieu est amour », si nous oublions
qu’elle est le point indivisible ot s’est résorbée toute l'intériorité
bergsonienne, 1’acte créateur transcendant ou toute I'intériorisation
régressive nous a conduits. Ne nous étonnons donc pas trop, ou
méme pas du tout, si Bergson n’a jamais dit expressément ce qu’il
entendait par intérieur et extérieur. Ce sont pour lui, consciemment
ou inconsclemment — peu importe — des images et des images
seulement, dont il a dit @ qu’elles sont supérieures aux concepts,
qu’elles doivent étre mouvantes et se succéder sans jamais se fixer
— 1mages qui, elles-mémes, s’effaceront devant le réel.

Pour éliminer Pextériorité et I’écart, Bergson est bien forcé de
partir des notions du sens commun toutes pénétrées d’extériorité;
il est bien forcé d’employer lintelligence toute spatialisée et exté-
riorisée pour dégager l'intériorité ensevelie. Rien d’étonnant qu’il
emploie des métaphores empruntées & l’espace pour intérioriser

() P. 6s.

(3) La Pensée et le Mouvant, p. 138, 210,



INTERIORITE ET METHODE REFLEXIVE 53

Pespace, des métaphores empruntées 4 la vision et 4 la perception
pour résorber la vision et la perception dans le vouloir, des méta-
phores empruntées au vouloir pour intérioriser le vouloir et le résor-
ber dans amour créateur. Par un élargissement et une purification
réciproques, bien caractéristiques de toute analyse réflexive, I'ins-
trument et Pobjet de la réflexion bergsonienne s’assouplissent simul-
tanément et s’évanouissent, lorsque la réflexion intériorisante par-
vient a la réalité intérieure enfin purifiée et restituée : ’acte d’amour.

La philosophie bergsonienne est bien la «philosophie de I'inté-
rieur » qu’admirait Péguy @, mais il est important de remarquer
que l'intériorisation ne releve que de 'ordre de la découverte de
Pétre. Selon Vordo essendi, c’est tout de méme la création ou 'amour
qui sont au centre, qui soutiennent la réflexion intériorisante et qui
conférent a chacune de ses démarches la valeur absolue a laquelle
elle tend.

Si nous terminons cette étude par Bergson, ce n’est pas que nous
croyions trouver chez lui la forme la plus achevée des métaphysiques
de Yintériorité qui caractérisent la philosophie contemporaine. Il
nous importe bien plus de dégager une orientation générale que de
recommander un modéle. Concluons donc! et cette conclusion, pré-
cisons-le, ne peut avoir que la valeur de pierres d’attente pour des
recherches ultérieures.

Il s’agissait pour nous moins de définir la notion d’intériorité
que de la circonscrire et de la saisir en quelque sorte sur le vif dans
le processus d’intériorisation réflexive. Partant de la notion cou-
rante telle que nous la fournit le sens commun, nous avons montré la
distension progressive de la notion, sa « déspatialisation » et sa spiri-
tualisation, au fur et 4 mesure qu’on s’éléve du plan psychologique
au plan moral, puis métaphysique, voire mystique. La notion s’as-
souplit, devient de plus en plus métaphorique, sans pourtant jamais
rompre ses attaches avec la notion courante. Cette distension d’une
métaphore n’a rien qui doive nous inquiéter, puisque telle a toujours
été la condition de toute réflexion métaphysique ou plus générale-
ment philosophique. On constate exactement la méme distension
pour la notion de forme chez Aristote, de substance chez Spinoza,
d’esprit chez Leibniz, de volonté chez Schopenhauer, ou d’Zlan vital
chez Bergson.

(") Note conjointe..., p. 12.



54 PIERRE THEVENAZ

Nous nous sommes laissé guider par la méthode réflexive, parce
qu’elle se donne elle-méme pour une méthode intérieure et qu’elle a
servi de guide aux philosophies modernes de Pintériorité. Son mérite
est de nous installer d’emblée dans un mouvement d’intériorisation
qui peut, s’il est suivi jusqu’a son terme, nous affranchir des méta-
phores spatiales et des conceptions substantialistes ou «chosistes »
en nous faisant passer de ’extériorité de la chose a Pintériorité de
Pacte. En méme temps, elle nous fournit un exemple-type d’une
fusion intime de Pordre de la découverte et de l'ordre de la réalité.
Elle nous rappelle que pour le philosophe une notion est a la fois un
outil et 'indicateur d’une réalité, mais un outil qu’il doit sans cesse
adapter, auquel il ne peut jamais s’en remettre entierement, auquel
il doit étre prét éventuellement & renoncer. Si P’acte d’intériorisa-
tion est orienté non pas vers une dommée intérieure, mais vers un
donnant intérieur, vers un acte, cela veut dire que I’acte réflexif est
déja en un sens le donnant intérieur qu’il vise. L’absolu n’est atteint,
comme le voulait Lagneau, que par un acte absolu lui-méme qui
coincide de plus en plus avec ’absolu qu’il veut atteindre, sans
jamais le « chosifier» ni ’enfermer dans un systéme clos. |

La méthode réflexive se révele ainsi d’une fécondité remarquable
qui nous autorise 4 voir en elle la méthode philosophique par excel-
lence. Grice a elle, nous parvenons & surmonter 1’écart entre Pexté-
rieur et l’intérieur et 4 fonder une épistémologie solide ; mais du
méme coup nous découvrons en elle le fondement d’une morale
autonome qui ne soit pas un simple corollaire ou une simple appli-
cation pratique de principes théoriques, et d’une métaphysique qui
ne soit plus exposée aux coups de la critique kantienne, puisqu’elle
en procede et en tient compte. La métaphysique apparait deés lors
essentiellement comme une méthode et une expérience, c’est-a-dire
comme un itinéraire spirituel et cognitif tout a la fois.

En montrant que le mouvement de régression intériorisante est
inséparable d’un mouvement de création en sens inverse, nous tou-
chons 4 un point qui resterait a étudier : il y a des plans successifs
d’intériorité, et Pextériorité ne s’élimine pas complétement ; méme
si nous la surmontons sur le plan spatial, rien ne nous dit que nous
ne la retrouverons pas sur le plan spirituel comme extériorité réci-
proque des consciences, et sur le plan métaphysique comme trans-
cendance (intériorisée) de 1’étre, de Dieu ou de I’absolu. Et cet écart
toujours & surmonter, toujours surmonté, toujours imparfaitement



INTERIORITE ET METHODE REFLEXIVE ¢

surmonté, réapparait & des niveaux sans cesse plus profonds ou
plus élevés. Nous sommes amenés a voir dans la notion d’écart ou
de déhiscence (¥ une «réalité» philosophique fondamentale: a la
fois moteur de la réflexion, obstacle & surmonter, raison d’étre ou
caractéristique profonde de toute métaphysique. Perpétuellement
un hiatus s’ouvre dans 1’étre, entre P’absolu et le relatif, entre 'un
et le multiple, entre I’étre et le phénomene. Et la pensée, par une
sorte de diastole et de systole, de procession et de retour, s’efforce de
tenir solidement les deux bouts de la chaine. En ce sens, et méme si
entre temps la métaphysique a eu sa révolution copernicienne, nous
comprenons la vérité profonde de la remarque de Paul Decoster @ :
« Plotin traga le premier le schéme organique de toute métaphy-
sique future ».

Picrre THEVENAZ.

, (‘) LE SENNE, Igntrod. @ la philosophie, 1939, p. 264. — (?) De l'unité méta-
poysique, 1934, p. 10.



	Intériorité et méthode réflexive

