Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 33 (1945)

Heft: 134

Artikel: La pensée religieuse de Jean-Frédéric Astié
Autor: Daulte, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380454

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PENSEE RELIGIEUSE DE JEAN-FREDERIC ASTIE

Il y a cinquante ans exactement, notre Faculté de théologie
perdait 'un de ses maitres les plus éminents, I'un de ceux aussi qui
ont fait le plus parler de lui. Admiré par les uns, honni par les autres,
redouté de beaucoup, il fut, au cours de sa vie, ’objet des jugements
les plus contradictoires. Et lui-méme se sentait si méconnu qu’il
interdit par disposition testamentaire, parait-il, que I’on retragit sa
carriere. « On devra s’abstenir de publier aucune notice sur moi...
N’ayant pas été compris de mon vivant, je le serai encore moins
aprés ma mort.» (@

Depuis lors, le temps a coulé, le temps qui apaise les passions, qui
précise les perspectives, qui assure le recul indispensable aux appré-
ciations plus objectives et plus sereines. Il ne sera peut-étre donc
pas trop téméraire d’essayer aujourd’hui, en évoquant sa mémoire
a Yoccasion de ce cinquantenaire, d’esquisser la pensée de ce Jean-
Frédéric Astié dont Paul Chapuis annongait la mort en ces termes @ :
« Le protestantisme réformé perd en cet homme... I'un de ceux qui,
dans ce demi-si¢cle, ont illustré de la maniére la plus féconde et la
plus originale la théologie frangaise. »

*
* *

Jean-Frédéric Astié est né le 21 septembre 1822, 2 Nérac. De son
enfance et de sa jeunesse nous ne savons rien sinon qu’il subit for-

N. B. — Ce travail a été lu a la séance d’ouverture des cours de la Faculté de
théologie de I’Eglise libre du canton de Vaud, le 17 octobre 1944.

(*) Mot cité par Francis Chaponniére dans son article nécrologique de la Semaine
religieuse de Genéve, 2 juin 1894. — (%) Evangile et Liberté, 25 mai 1894.



6 PHILIPPE DAULTE

tement P'influence religieuse du Réveil et qu’il se décida, sous Peffet
d’une vocation profonde, a embrasser le saint ministere. Pour s’y
préparer, il vint 4 Geneve, & ’école de théologie de 1’Oratoire. Il
y sulvit, entre autres, les cours d’Edmond Schérer dont la crise spiri-
tuelle devait I'impressionner a4 un tel point qu’il s’appliqua, par
trois fois (0, 4 en déterminer la cause, la nature et ’aboutissement ;
mais surtout, semble-t-il, il se plongea, a cette époque, dans la lec-
ture des écrits d’Alexandre Vinet pour lequel il s’éprit d’une admi-
ration enthousiaste et durable.

Puis, apres des séjours prolongés a Halle et 4 Berlin qui lui per-
mirent de s’initier a la vie et 4 la pensée allemandes, le jeune théolo-
gien partit pour I’Amérique, désireux d’observer sur place les effets
de la séparation de ’Eglise et de ’Etat dont le principe s’était de
bonne heure imposé a son esprit. De 1848 a 1853, il fut pasteur
d’une Eglise frangaise de New-York. Ces années ont marqué leur
empreinte sur la personnalité d’Astié, le mettant en contact direct
avec le non-conformisme puritain dont il devint l’ardent avocat
parmi nous. L’on peut bien dire que les Etats-Unis ont été, dans
une large mesure, la patrie de son cceur. De retour en Europe, non
seulement il en écrira I’histoire dans deux gros volumes @ qui se
lisent aujourd’hui encore avec profit, mais il ne cessera de les donner
en exemple comme la terre classique de l’individualisme religieux.
Et tandis qu’il ne ménagera pas ses brocards aux Anglais dont
lignorance théologique, le ritualisme officiel et les excentricités
sectaires auront le don d’échauffer sa bile ou d’exciter sa verve sati-
rique, il ne parlera jamais, ou presque jamais, des Yankees autre-
ment que sur un mode laudatif.

Astié, toutefois, ne devait pas s’éterniser dans la grande cité
américaine. En 1854, il rentre dans son pays natal et trouve le
monde protestant francais secoué par la crise Schérer. L’occasion
est unique de marquer ses positions. Astié le fait dans louvrage
intitulé: M. Schérer, ses disciples et ses adversaires, par quelguw’un
qui w’est mr Pun ni Pautre ®. Ce petit livre contient en germe toute

(*) Dans M. Schérer, ses disciples et ses adversaires, par quelgwun qui n’est ni

Pun ni I'autre. Paris, 1854. — Les deux théologies nouvelles dans le sein du protes-
tantisme frangais. Paris, 1862. — Edmond Schérer et la théologie indépendante. Lau-
sanne, 1891. — (?) Histoire de la République des Etats-Unis, depuis Iétablissement

des premieres colonies jusqu’d I'élection du président Lincoln (1620-1860). Paris, 1865.
— (3) Au dire de Francis Chaponniére, cet « écrit d’un style alerte et d’un ton
peu révérent... fit un bruit considérable et devint comme le manifeste du tiers-parti
théologique en formation ». Arz. cit.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE YEAN-FREDERIC ASTIE 7

la pensée et préfigure ce que I'on pourrait appeler la tactique théolo-
gique du futur professeur.

Une perspective d’établissement & Paris s’étant fermée (1), Astié
se replie sur Lausanne ou l’attire la mémoire d’Alexandre Vinet.
Il y offre ses services a la Commission des études de I’Eglse libre
qui se montre d’abord réticente, flairant une odeur de fagot chez
le nouveau venu, mais qui finit par ’agréer d’abord & titre de sim-
ple chargé de cours, puis en qualité de professeur extraordinaire
et finalement comme professeur ordinaire, en sorte que, de 1856
jusqu’a la fin de 1893, soit quelques mois avant sa mort, Astié a
enseigné dans notre Faculté.

Le mariage entre ce Francais du Midi et notre Eglise vaudoise,
bien qu’il ait été un mariage d’inclination, du moins de la part du
premier — n’avait-il pas salué avec enthousiasme la naissance de
I’Eglise libre ? @ — ne fut pourtant pas sans nuages. Les idées
théologiques d’Astié, et plus encore sa manitre de les formuler et
de les défendre, ne tardeérent pas a susciter 'inquiétude, je dirai
méme a jeter la panique dans certains milieux de chez nous et, a
deux reprises, une sorte de proces en hérésie fut ouvert contre lui
dans le synode, mais jamais ’on n’aboutit au divorce. I’Eglise eut
la sagesse de respecter la liberté théologique, tout en blidmant le
ton, du moins prudent de ses docteurs ®.

Les contemporains d’Astié ont pu trouver dans sa personnalité
comme dans ses opinions beaucoup de choses 4 reprendre, mais il
est un mérite que nul n’a songé 4 lui contester : celui d’étre un grand,
un infatigable travailleur. N’a-t-il pas, pendant une quarantaine

() 11 avait été question de confier la rédaction de la Revue chrétienne & Astié
en y ajoutant une charge de prédicateur a I'église de Taitbout. — (?) Dans sa
réponse au «frére anonyme» qui lui contestait, en 1876, le droit de garder sa
chaire dans notre Faculté, Astié faisait I’aveu suivant: « Je puis étre en bonne
conscience membre de I’Eglise libre vaudoise dont j’accepte la profession de foi.
Quand la constitution de cette Eglise fut rédigée, j’appartenais a la jeunesse
obéissant A I'impulsion de Vinet occupé a transformer la théologie du Réveil, en la
débarrassant du légalisme et de I'intellectualisme qui déja en compromettaient
I’avenir. Aussi, avec notre enthousiasme de vingt ans, saludimes-nous la formation
de I'Eglise libre comme rendant possible la réalisation de nos vues ecclésiastiques
et théologiques les plus chéres.» Le chrétien évangélique, 1876, p. 238. — (3) On
trouvera un alerte raccourci de «l'affaire Astié» dans Edouard Vaurtier, La
Maison des Cédres, Lausanne, 1935, et un récit circonstancié dans J. CArt, Histoire
des cingquante premicres années de I'Eglise évangélique libre du canton de Vaud.
Lausanne, 1897.



8 PHILIPPE DAULTE

d’années, mené de front le labeur d’un lourd enseignement acadé-
mique et une activité de plume dévorante ?

Et tout d’abord, Astié est professeur. Il initie les éleves de notre
Faculté a Phistoire de la philosophie et a 'histoire des religions. I1
donne des cours érudits, consciencieux, qui réussissent a capter
Pattention, malgré un débit assez monotone et dont tels de ceux
qui les ont suivis vous disent aujourd’hui: «Ils m’ont appris a
penser ! » §’il ne jouit pas d’une large popularité, chaque année il
s’attache au moins un étudiant qui le comprend et sur lequel il exerce
une influence non pas seulement intellectuelle, mais religieuse (.
Son désir le plus vif d’ailleurs est d’enflammer les jeunes gens qui
Pentourent de ’amour de la théologie et de la passion de la vérité.
Presque tous ses discours de rentrée se terminent par un appel a la
sincérité, au courage moral, a Pindépendance d’esprit, 4 une piété
sobre, virile et réfléchie. Voici, par exemple, en quels termes s’acheve
celui de 1881:

Il est une dot hors de tout prix apportée aux ames intelligentes, viriles,
qui savent épouser la vérité ; elle se livre a eux sans partage, leur union
est pour I’éternité...

La vie serait 4 recommencer, on n’en choisirait pas d’autre. On sent
alors que le culte de la vérité, auquel on s’est voué sans réserve, ne saurait
avolr un terme; on réve d’une activité nouvelle, infinie, dans les vastes
domaines du Pére de famille ; on se voit comme renaitre avant méme d’avoir
passé par la mort. L’élan qui a fait franchir tant de mauvais pas persiste
jusqu’a la derniére heure. Et alors, efit-on les mains vides... on ne s’avance
pas moins humble, modeste... pour étre mis, en quelque mesure, au béné-
fice de cette parole : Cela va bien, bon et fidéle serviteur, tu as été fidéle en peu
de choses, je Vétablirai sur beaucoup ; entre dans la joie de ton Seigneur. Je
ne t’avais pas ordonné de vaincre a tout prix, mais bien de combattre sui-
vant les régles ; s’il n’y a souvent que trop de parias sur la terre, il ne saurait
y en avoir dans le ciel (),

Mais I’enseignement n’absorbe pas — il s’en faut de beaucoup —
toutes les forces et tout le temps du maitre de Lausanne. Professeur,
Astié est encore homme de plume. Aux yeux de ses contemporains,
il fait avant tout figure de journaliste de talent et de polémiste redou-

(*) «Dans tout le cours d’un professorat déja long », écrivait-il en 1891, «il ne
s’est pas trouvé, je crois, une volée qui ne renfermat quelque étudiant avec lequel
je ne me sentisse uni par les liens d’'une sympathie profonde... Ainsi se sont formés
des liens qui subsisteront jusque dans I’éternité. » Edmond Schérer, p. 40. — (%) La
crise théologique et ecclésiastigue. Lausanne, 1881, p. 34 s.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE JEAN-FREDERIC ASTIE 9

table. Du journaliste il a la curiosité, le sens de la vie, la rapidité
du jugement, le don d’animer ce qu’il raconte ou expose. Il aime 2
se prononcer sur chaque événement de quelque importance et sur-
tout il intervient lorsque les principes qui lui tiennent & cceur sont
— ou lui semblent — menacés @,

Alors il manifeste son tempérament et révéle sa nature. Cet
homme, qu’on a présenté parfois comme un sceptique, a en réalité
une idme de soldat. Vrai « Cyrano de la théologie » — selon le joli
mot de M. Edouard Vautier @ — il se jette dans la bataille des
1dées avec une fougue endiablée, frappant d’estoc et de taille ’adver-
saire quel qu’il soit, a quelque camp qu’il appartienne. Peu importe
que les causes qu’il défend soient impopulaires ou dangereuses. Il
ose étre seul de son avis. Il n’a peur de rien ni de personne. Il s’at-
taque aux personnages les plus considérables et aux réputations les
mieux établies. Jamais peut-étre 'on ne vit dans ce pays auteur
moins opportuniste, moins diplomate, moins accessible a la crainte
du qu’en dira-t-on.

Et, cependant, par un étrange paradoxe, ce chevalier de la
pensée qui, a 'ordinaire, fonce sur Pennemi la visi¢re levée, ne signe
pas tous ses articles. Il y a chez lui comme une veine de mystifica-
tion. Il prend un malin plaisir 4 dérouter son lecteur. Il se dissimule
derriere le voile de pseudonymes : Pertinax, Alceste, Asmodée, Rus-
ticus, d’autres encore — voile transparent, il est vrai, puisque son
style si primesautier, si peu académique le trahit rapidement. Com-
ment ne pas lul retourner le dicton trivial qu’il langait contre le
grave Eugene Bersier, lequel s’en choqua si fort: «La caque sent
encore le hareng» 3.

D’ailleurs qu’il se nomme ou non, il dit ce qu’il pense, tout ce
qu’il pense et méme plus qu’il ne pense. Ce Gascon, en effet, sur
lequel le climat du pays de Vaud n’a pu exercer son influence séda-
tive, est atteint d’une intempérance de langage incurable. Il n’a ni
le sens de la mesure, ni toujours celul des convenances. La crainte

(*) Les périodiques auxquels Astié a collaboré de la maniére la plus suivie
sont le Chrétien évangélique, la Revue chrétienne, la Revue de théologie et de philo-
sophie, dont il a partagé la direction depuis 1872 jusqu’a sa mort avec Eugéne Dan-
diran d’abord, puis avec Henri Vuilleumier, et le journal Evangile et Liberté. Trés
avertl des choses politiques et religieuses, il a rédigé, de 1858 a 1865, les chroniques
mensuelles du Chrétien évangélique qui, au dire d’Eugéne Secrétan, « agacaient les
uns et faisaient les délices des autres». — (%) La Maison des Cédres, p. 31. —
(3) Les évolutions de M. Bersier et sa morale utilitaire. Lausanne, 1877, p. 9.



10 PHILIPPE DAULTE

des euphémismes hypocrites et des réserves mentales le fait tomber
dans Pexcessif. Il prodigue les coups de griffe, les insinuations bles-
santes, les violences inutiles (). Il manie I’ironie avec une cruauté de
ton qui étonne de la part d’un chrétien a I’égard d’autres chrétiens
et qui compromet constamment la cause qu’il défend. Il le recon-
nait du reste et il s’en humilie a 'occasion d’une maniere qui ne
manque pas de grandeur et qui rach&te bien des outrances de plume.
Une de ses plus émouvantes confessions est celle sur laquelle s’acheve
sa polémique avec Eugeéne Bersier, a ’époque ou celui-ci avait
abandonné les Eglises libres de France. Avant de déposer les armes,
Pintrépide lutteur avoue qu’il a été trop loin dans le feu du combat
et il adresse cette requéte a ’ami d’autrefois, pour lequel il a eu des
paroles si dures :

Quoi qu’il en soit, nous sommes déja d’accord, du moins sur un point.
Unissons-nous pour demander sincérement pardon a Dieu et aux petits
d’entre les membres de I’Eglise de n’avoir pas mieux réussi a défendre les
intéréts de la vérité, sans méler a nos débats le triste ferment des passions
humaines (2,

Autre contraste. Cet homme aux réactions si vives et si promptes,
cet impulsif qui excelle dans la dispute et la controverse, se montre
également capable d’accomplir des travaux de bénédictin.

C’est ainsi qu’en 1857, il publie une édition des Pensées de Pas-
cal ® et en 1861 un Esprit d’Alexandre Vinet, « pensées et réflexions
extraites de tous ses ouvrages et de quelques manuscrits inédits,
rangées dans un ordre méthodique et précédées d’une préfacer, qui
constitue un instrument d’étude inappréciable.

En outre, Astié déploie une large activité d’bistorien des idées.
D’un coté, il initie, en des analyses pour la plupart strictement
objectives, les lecteurs de la Revue de théologie et de philosophie de

(*) « Le pénétrant dialecticien aimait la discussion pour la discussion, la lutte
pour la lutte, le tintamarre pour le tintamarre. L’air ne lui semblait pur que quand
on y percevait une odeur de poudre briilée et qu'on le respirait a travers des car-
reaux cassés.» F. CHAPONNIERE, art. cité. — (¥) L’opportunisme et I'intransigeance
en matiéres religieuses et morales. Lausanne, 1877, p. 8. — (3) Le renouveau et
Pextraordinaire développement des études pascaliennes des trois derniers quarts de
siécle ont relégué dans I'ombre cette édition d’Astié. Elle garde néanmoins de
l'intérét, intérét plus apologétique, il est vral, que strictement critique, puisqu’elle
distribue «les Pensées dans l'ordre auquel Pascal se fiit arrété, s’il et été consé-
quent et fidéle jusqu’au bout & I'idée-mére de son apologie », ainsi que le dit 'au-
teur dans sa Préface.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE YEAN-FREDERIC ASTIE I

Lausanne, a la pensée d’outre-Rhin () et, de Pautre, il retrace et
apprécie d’une fagon personnelle le mouvement théologique et philo-
sophique de Suisse, de France et d’Angleterre dans ses articles de la
Revue chrétienne et dans des ouvrages tels que Les deux théologies
nouvelles dans le sein du protestantisme frangais. Etude bistorico-
dogmatique (1864) et La Bible et le libéralisme (1869).

Enfin, Astié fait ceuvre de dogmaticien et d’exégeéte dans ses
volumineux articles de VEmncyclopédie des sciences religieuses de
Lichtenberger sur 'individualisme, le péché, la religion, et dans son
Explication de PEvangile selon saint Fean, par un chrétien (1863), la
plus irénique de ses publications dans laquelle je reléve cette modeste
et sage justification de la théologie systématique :

L’absence de dogmatique satisfaisante ne saurait nous dispenser d’en
chercher une et nous autoriser a nous établir définitivement dans le mys-
ticisme. Il nous arriverait comme au voyageur égaré dans les neiges qui
trouve la mort dans ce doux sommeil qui le séduit et le charme. Le besoin
de réfléchir, de systématiser, est inhérent a I’esprit humain ; le seul moyen
d’échapper a une dogmatique défectueuse, ce n’est pas de prétendre s’en
passer absolument, mais d’en avoir une bonne. Et la voie pour en obtenir
une bonne, saint Jean nous I’a lui-méme indiquée : se borner a systématiser
les données diverses fournies par la vie chrétienne, en se rappelant que toute
spéculation qui va au dela est, a la vérité, permise, mais qu’elle ne saurait
légitimement prétendre donner ses résultats comme indispensables (p. xxvi1r).

* * *

Ce préambule terminé, nous pouvons aborder maintenant la
pensée religieuse d’Astié. A vrai dire, lorsque l'on essaie de fixer
Porientation théologique du maitre de Lausanne et de dégager ses
doctrines, I’on éprouve pour commencer quelque embarras. Nulle
part il n’a donné, que je sache, une vue d’ensemble, un résumé
synthétique de ses conceptions; et presque jamais non plus il n’a
traité des grands articles de la foi chrétienne directement et avec
quelque ampleur. C’est en général a propos d’un exposé ou d’une
réfutation des idées d’autrui qu’il formule ou laisse entrevoir les
siennes propres. Et comme les feux de sa critique éclatent en tous

(*) Les plus importantes d’entre elles ont été réunies dans deux gros volumes
intitulés, I'un, La théologie allemande contemporaine (1876) et 'autre, Mélanges de
théologie et de philosophie (1878). Ils peuvent aujourd’hui encore rendre de précieux
services 4 ceux qui n'ont pas la possibilité ou la patience, de lire Baur, Rothe,
Luthardt, Schwarz, Spir, etc., dans le texte original.



12 PHILIPPE DAULTE

sens, qu’il s’en prend tour a tour aux libéraux et aux orthodoxes,
aux piétistes et aux rationalistes, aux intellectualistes et aux mys-
tiques, qu’il dit leurs vérités aux Eglises de professants aussi bien
qu’aux Eglises de multitude, qu’il fonce avec une ardeur a peu prés
égale contre ’cignorante » Angleterre et contre la «savante» Alle-
magne, qu’il raille a I’occasion les représentants de toutes les écoles
et de toutes les sectes de son temps, en sorte que celui qui voudrait
faire la satire du XIXe siécle religieux trouverait dans les écrits
d’Astié une mine inépuisable, on ne sait trop, au début, dans quelle
catégorie le ranger, quelle étiquette lui appliquer (@,

Pourtant une étude plus attentive ne tarde pas a révéler chez
notre théologien, sinon un systéme, du moins une orientation fort
nette qui se laisse aisément déterminer, pourvu qu’on la considere
d’un point de vue historique. Et, croyons-nous, ’on ne risque guére
de se tromper en proposant la définition suivante : J.-F. Astié est
un fils du Réveil et un disciple de Vinet, métiné d’un critique ultra-
individualiste.

Un fils du Réveil premiérement. Ainsi que Pont relevé des juges
aussi compétents que Philippe Bridel et Paul Chapuis, Asti¢ doit
au grand mouvement religieux qui a soulevé notre protestantisme
européen au début du XIXe siecle, quelques-uns des éléments les
plus caractéristiques de sa piété, manifestement centrée sur 'expé-
rience du péché et de la grice. Si enclin qu’il se soit montré, au
cours de sa carrié¢re, a pratiquer de larges tailles dans le dogme tra-
ditionnel, i1 n’a jamais consenti a ce que I'on touchit aux affirmations
chrétiennes cardinales de la misére et de la culpabilité de I’homme,
du salut offert en Jésus-Christ, de la nécessité d’une nouvelle nais-
sance, de la responsabilité de chacun quant a sa destinée éternelle,

(1) Voici, a titre d’échantillon de sa verve satirique, un petit portrait comme
on en trouve beaucoup sous sa plume. Il s’agit du piétisme :

« Dans le monde, on désigne par le nom de piétistes les protestants religieux en
général... Au sein du public religieux, on désigne par piétistes des hommes plus
zélés qu’avancés, disposés a recevoir, comme la manne, toute idée bizarre de quelque
point de '’horizon qu’elle tombe, courant, sans lest et sans boussole, de-¢a, de-1a, et
s’écriant: Le Christ est ici! il est la! croyant toujours avoir infailliblement trouvé
la vérité absolue et changeant périodiquement de caprice ; il y a quelques années,
Pearsall Smith, puis ’Armée du Salut, les guérisons par la priére, les cceurs purs...
Plus cela change, plus c’est la méme chose. Et, grice a une interprétation tout a
fait arbitraire et fantastique, la Bible et Dieu sont rendus solidaires de ces agita-
tions maladives. » (Réalité, franchise et courage. Aux jeunes, s’il en reste. Paris,

1888, p. 5.)



LA PENSEE RELIGIEUSE DE YEAN-FREDERIC ASTIE 13

affirmations que le Réveil avait remises en évidence dans nos milieux.

Ensuite, disciple de Vinet. Assurément le polémiste du Chrétien
évangélique était d’un naturel qui ne rappelle pas précisément
celui de Pauteur de la Théologie pastorale — ce qui explique que les
idées de celui-ci changent souvent de figure lorsqu’elles sont for-
mulées par celui-la. Assurément aussi, ’éléve a vu le maitre au
travers du prisme de sa propre personnalité et je ne garantirais pas
que le Vinet qu’il a présenté comme celui de Pbistoire n’empruntit
pas quelques traits au Vinet de la Iégende, mais ’on ne peut contester
ni qu’Astié se soit imprégné de la pensée de celui qu’il appelle «le
plus grand, le plus original des théologiens de langue frangaise depuis
Calvin » ), ni qu’il ait congu le dessein d’en assurer le rayonnement,
de la défendre et de la prolonger.

Astié a pris principalement trois choses chez Vinet. En premier
lieu, son anti-intellectualisme, c’est-a-dire son refus de réduire le
christianisme 4 un ensemble de croyances théoriques aussi bien que
sa condamnation de la méthode spéculative comme moyen de démons-
tration et d’appropriation de la vérité évangélique.

En second lieu, Astié a puisé chez Vinet ce que I'on pourrait
appeler son humanisme, par ou j’entends la conviction qu’entre la
nature de ’homme, considérée dans son essence la plus intime, et le
message du Christ, il y a une harmonie préétablie, une coincidence
étroite. L’Ame humaine, mise en présence de I’Evangile, de cet
Evangile qu’elle ne peut ni découvrir ni inventer, le reconnait, le
salue comme la révélation divine, si du moins elle est sincére et
droite, si elle veut bien préter attention au témoignage intérieur
du Saint-Esprit. C’est pourquoi la mission de la théologie consiste,
non a interposer entre ’'individu et le Christ les autorités réputées
infaillibles de I’Eglise, du Livre ou du Dogme, mais bien 4 mettre
en évidence ’Evangile, a4 en dégager et a en formuler le co tenu
comme aussi a faire voir comment il répond aux vrais besoins et aux
aspirations authentiques du cceur, de la conscience et de I'intelligence.

Enfin Astié a trouvé chez Vinet le germe de son individualisme @,

(1) La crise théologique et ecclésiastique, p. 36. — (%) Voici la définition
qu’Astié donne lui-méme de ce terme: «Il est grand temps d’accepter de bonne
grice le sens que l'usage a attribué au mot individualisme, en le faisant syno-
nyme de spiritualisme chrétien, en I'employant pour désigner la tendance qui
est le dernier mot du protestantisme. Du reste, personne ne s’y trompe. Chacun
sait qu’'un individualiste est un homme qui défend les droits sacrés, inaliénables
de I'individualité religieuse contre une prescription chimérique dont on veut faire



14 PHILIPPE DAULTE

ce terme signifiant sous sa plume, non je ne sais quel égotisme ou
anarchisme, mais le respect de I'individualité spirituelle, ’affirma-
tion du droit et du devoir de chacun de prendre position a 1’égard
de la vérité, de s’assimiler librement et personnellement le message
divin sans subir de contrainte ni de la part de I’'Eglise ni de celle
de ’Etat, et ensuite, comme conséquence logique ou comme garantie
nécessaire du principe, la séparation de la société civile et de la
société religieuse.

L’individualisme de Vinet ouvre, aux yeux d’Astié, un nouveau
et quatritme cycle dans I’histoire de la pensée chrétienne. L’Eglise
des premiers siécles a forgé le dogme trinitaire. Augustin a mis en
évidence P’anthropologie. La Réforme a placé la doctrine du salut
au centre de la dogmatique. Ainsi chacune des grandes vérités qui
constituent le c6té objectif de PEvangile est devenue a son tour le
principe d’un développement fécond. Mais 'individualité attend son
heure et la mission incombe a notre époque de déterminer les rap-
ports de I’élément objectif et de I’élément subjectif, de la « vérité
en dehors de nous» et de la « vérité en nous» (0,

Cette mission, Vinet ’a congue et ébauchée plus qu’il ne I’a
réalisée. Il a semé a pleines mains les idées nouvelles et profondes,
mais il ne les a ni poussées a leurs conséquences derniéres ni orga-
nisées en un systéme. Et surtout — lacune encore plus grave au
point de vue du disciple @ — il n’a pas fait la critique explicite
des doctrines traditionnelles qu’il rejetait, plus préoccupé d’exposer

bénéficier les traditions du passé, contre les entreprises du socialisme religieux
‘contemporain, qui ne connait pas d’autres critéres de la vérité que les décisions de
la majorité et le succés, et contre les séductions du cléricalisme et du matérialisme
religieux qui voudraient accorder aux institutions, aux cérémonies, aux sacrements
une valeur intrinséque indépendamment des dispositions subjectives de I'individu.»
Encyclopédie des sciences religieuses. Article Individualisme, t. VI, p. 655. — (*) Les
deux nouvelles théologies, p. 257. — (%) «Il nous en colite, certes, de le dire, mais il est
manifeste auJourd hui que les qualités précieuses que 'on professait admirer le plus
chez Vinet ont nui au succés de la cause qu’il défendait. Faute de cet élément négatif
dont on s’accorde a louer I'absence dans ses écrits, il n’a été compris que par un
petit nombre d’hommes qui seuls ont su discerner les apergus de tout genre, nou-
veaux et féconds, voilés par ce besoin si respectable de laisser la vérité nouvelle faire
a elle seule justice de l'erreur ancienne. Il n’y a malheureusement que peu d’in-
telligences auxquelles cette méthode puisse réellement profiter... Aussi longtemps
qu’une main impitoyable n’aura pas renversé I'idole, le grand troupeau des fidéles,
tout en professant adorer le vrai Dieu, s’en tiendra a son formalisme terre a terre
et a ses superstitions. Il est indispensable que quelque téméraire, quelque Carlstadt
vienne faire maison nette.» La théologie allemande contemporaine, p. 262.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE JEAN-FREDERIC ASTIE 15

ce qu’il considérait comme la vérité que de passer au crible les for-
mules qui lui paraissaient erronées.

Il s’agit donc, d’une part, de démolir les édifices doctrinaux
surannés du passé et, d’autre part, d’élaborer la théologie qu’appel-
lent les principes posés par Vinet : théologie franchement individua-
liste et spiritualiste, théologie de la conscience ou, comme Astié la
désigne aussi, «théologie indépendante», parce qu’affranchie des
mots d’ordre des deux camps entre lesquels se partage la pensée
protestante.

Si critique qu’il ait pu étre, Astié, en effet, n’a pas versé dans
le libéralisme. La théologie qu’il représente entend faire front et
contre les orthodoxes et contre les libéraux. Contre les orthodoxes
tout d’abord, ou les prétendus tels: héritiers de la dogmatique du
Réveil, théoriciens de D’école piétiste, théopneustes du parti des
Gaussen et des Gasparin, qui ont le mérite de conserver la subs-
tance de P’Evangile, mais qui s’obstinent 4 la lier 2 des formules
caduques et a un systéme d’autorité extérieure inadéquat. Et ensuite
contre les libéraux qui, s’ils abandonnent les armes rouillées de
Papologétique traditionnelle et reconnaissent, en théorie tout au
moins, les droits de la recherche personnelle, vident le message chré-
tien de son contenu positif et ne retiennent d’autre dogme que celui
du libre examen, oubliant qu’un principe purement formel n’est pas
plus capable de sauver les 4mes que de les grouper en communautés,
en Eglises W, Astié a écrit tout un livre @ pour établir qu’entre la
théologie qui s’inspire de Vinet et celle qui part de Schérer pour
aboutir a F. Buisson et 4 Pécaut en passant par Colani, il n’y a rien
de commun, sinon quelques coincidences momentanées et super-
ficielles. |

() Silon veut étre édifié sur les sentiments que cet hérétique d’Astié éprouvait
a Pégard des libéraux, notamment ceux de Genéve, et sur la sévérité des jugements
qu'il pouvait porter sur eux, 'on n’a qu’a lire I'article La paix d tout prix ou la pas-
ston de 'unité, ou il prend violemment a partie le dogmaticien Auguste Bouvier
qui essayait d’opérer une synthése du libéralisme et de I'évangélisme. Astié y désigne
expressément le libéralisme comme I'ennemi. « Et quel ennemi ! De soi-disant théo-
logiens qui n’ont pour unique dogme que la négation de tout dogme. De prétendus
apdtres du libre examen qui ne se lassent pas de tourner la roue du moulin sans
s’apercevoir que depuis longtemps il n’y a plus rien 4 moudre... Il ne suffit pas de
revendiquer la liberté personnelle de croire, encore faut-il croire ensemble pour
former une Eglise... Le libéralisme ne posséde pas un degré de foi suffisant pour
exercer autour de lui une action religieuse appréciable. » Chrétien évangélique, 1877,
P- 232 8. — (?) Les deux théologies nouvelles.



16 PHILIPPE DAULTE

On le voit, cet Astié qui passait dans certains cercles conser-
vateurs pour un extrémiste, un rationaliste, un affreux libéral, est
en réalité un homme du centre théologique, je dirais volontiers un
Vermittler, si ce mot, historiquement, n’impliquait une attitude de
pondération et de mesure qui n’est pas tout a fait celle de notre
fougueux penseur. Quelle que soit d’ailleurs l’étiquette qu’on lui
accole, il faut reconnaitre qu’il a été, parmi nous, I'un des promo-
teurs d’une théologie qui veut rompre avec lintellectualisme de
droite comme avec celui de gauche, qui met Paccent sur 'expérience
personnelle, la vie, la communion directe avec Dieu en Christ, qui
allie la hardiesse critique a la fidélité de la foi, la liberté envers les
formules dogmatiques a J’attachement aux affirmations éternelles
de ’Evangile.

Ayant caractérisé 'orientation d’Astié, nous pouvons mainte-
nant examiner de plus prés sa théologie. Celle-ci comprend deux
parties distinctes et inégalement développées: une partie critique
et une partie constructive.

La premitre qui, manifestement, est le plus en évidence a presque
monopolisé I'attention des contemporains, Astié s’étant, en quelque
sorte, spécialisé dans la démolition de certaines croyances tradition-
nelles. Sa critique a porté, principalement, sur trois points: la
théopneustie, la méthode d’autorité, la confusion de la foi et de la
croyance.

La théopneustie, tout d’abord. Astié condamne de la fagon la plus
catégorique et la plus explicite la théorie selon laquelle le texte de
la Bible, dans ses moindres détails comme dans sa teneur générale,
est si littéralement inspiré qu’il ne peut contenir la plus petite
défaillance de pensée, la plus légere inexactitude historique, la
plus insignifiante faute de style. A vrai dire, il ne prend guére la
peine de réfuter en forme cette conception mécanique de 'inspira-
tion qui réduit les témoins de la Révélation au role de plumes pas-
sives écrivant sous limpulsion du Saint-Esprit, pour la bonne
raison que cela lui parait superflu. Le plus souvent, il se borne a
montrer que cette doctrine n’est pas vraiment orthodoxe, puisque
les peres de nos Eglises protestantes ne l’ont pas enseignée et il
somme les représentants du parti évangélique de la répudier ouver-



LA PENSEE RELIGIEUSE DE FEAN-FREDERIC ASTIE 17

tement comme aussi d’admettre la nette distinction de la Bible et
de la Parole de Dieu avec toutes les conséquences qui en résultent.

L’Ecriture n’est que le document de la Révélation. Sans doute
celle~ci retentit au travers de celle-1a. Il ne faut donc pas les séparer,
mais Pon ne doit pas davantage les confondre et soutenir que tous
les passages des saints Livres sont également, et 4 un titre identique
et dans leur lettre méme, Verbe divin. Une telle conception nous
condamnerait & méconnaitre Pexistence d’un progres, d’un dévelop-
pement de la Révélation et aussi — chose plus grave — a attribuer
a Dieu ce qui dans les paroles ou les écrits des témoins de ’ancienne
et de la nouvelle Alliance est sans contredit erreur ou imperfection
de la créature.

Puisque la Bible a un c6té humain, présente des traces de faillibi-
lité, le probléme de la vérité ne peut pas étre tranché par le seul et
commode argument du : « Il est écrit ». C’est pourquoi Astié dirige,
en second lieu, quelques-unes de ses critiques les plus vives contre la
méthode d’autorité extérieure.

Pendant des siécles, la théologie classique s’est évertuée 2 démon-
trer le caractére surnaturel du recueil canonique, estimant que, cela
fait, la partie était gagnée, qu’elle pouvait prescrire 4 I’homme, 2
tout homme, le devoir d’admettre ce que Ecriture enseigne. Mais
cette méthode parait caduque a Astié pour diverses raisons:

1. Elle n’est 4 la portée que d’une minorité de savants puisqu’elle
oblige celui qui la veut suivre a trancher une multitude de questions
délicates relatives a l'origine, la date, I’authenticité, la nature des
Livres saints, avant de pouvoir s’approprier ’Evangile et elle place
le peuple des fideles sous la sujétion des théologiens, ce qu’une pensée
authentiquement réformée ne saurait accorder.

2. Cette méthode s’abuse sur la maniere dont la foi prend nais
sance. Elle suppose qu’il est possible, sur I’autorité de démonstra-
tions objectives, de recevoir I’Evangile tout en étant étranger au
sentiment du péché, a la repentance, au besoin de la rédemption,
ce qui est faux. L’on ne va pas de I'Ecriture au Christ, mais du
Christ a I’Ecriture. Ce n’est pas parce qu’on a établi devant nous par
des preuves externes, dont la valeur, du reste, n’est pas péremptoire,
la divinité des saints Livres, que nous en venons ipso facto a croire
en Christ. C’est, au contraire, parce que le Christ nous a conquis par
Pascendant de sa parole, de sa vie, de son sacrifice, de son triomphe

REV, DE THEOL. ET DE PHIL, — N, S,, t, XXXTII (N° 134, 1945) 2



18 PHILIPPE DAULTE

sur la mort, que nous sommes amenés a accorder a la Bible, qui lui
rend témoignage, une place et une valeur uniques (.

3. Enfin cette méthode qui prétend fonder la foi sur une autorité
extérieure : celle de 'Ecriture ou de Eglise, s’inspire d’un scepti-
cisme injustifié. Elle implique, d’une part, que ’Evangile rédempteur
n’a pas de quoi se faire connaitre des dmes droites et, d’autre part,
que ’homme ne poss¢de aucun organe propre a percevoir la voix de
Dieu, lorsque celui-ci parle. Or, au sein de sa déchéance, I’homme
reste un étre doué de conscience, c’est-a-dire pourvu d’un sens spiri-
tuel capable de discerner le Message divin quand il retentit.

La vraie méthode de la connaissance chrétienne, c’est celle de
Passimilation directe et personnelle de la vérité. Or, entre cette
méthode et la méthode d’autorité extérieure il n’y a pas d’accord
possible, pas de conciliation concevable. Astié ’a affirmé avec une
intransigeance particuliere en 1891, lors des fameuses discussions
théologiques de Chexbres: « Nos luttes ont eu pour effet, depuis
quarante ans, de mettre toujours plus en présence deux esprits exclu-
sifs Pun de ’autre : I’école autoritaire, prétendant éclairer le soleil
par une lumiere qui lui serait extérieure et supérieure, et 1’école
spiritualiste, ne s’inclinant que devant l’autorité intrins¢que de la
vérité religieuse et morale, seule en état de conférer a lautorité
extérieure une valeur relative » @),

Les critiques qu’Astié a formulées contre la méthode d’autorité
contiennent une large part de vérité et elles demeurent dignes d’une
sérieuse considération. Comme le rappelait récemment dans cette
Revue M. Franz Leenhardt ®, 'orthodoxie, une certaine orthodoxie
en tout cas, a eu le tort de transférer a ’Eglise ou a ’Ecriture une
autorité qui n’appartient qu’a Jésus-Christ, dans l'intention louable
de mieux assurer la souveraineté du message et de la personne du
Rédempteur. Il est donc nécessaire et utile qu’on nous mette en
garde contre le danger permanent de situer sur le méme plan le
Christ et ses témoins, la Révélation et les intermédiaires par lesquels
elle se transmet, le contenu et le contenant de ’Evangile.

(*) « L’Eglise n’a pas d’autre base que la foi en Jésus-Christ qui est le christia-
nisme méme. C’est Jésus-Christ qui confére a la Bible son autorité, bien loin de
recevoir la sienne du saint volume. En un mot, nous allons de Jésus-Christ a la
Bible et non pas de la Bible a Jésus-Christ.» La Bible et le libéralisme, p. 85.
— (*) Evangile et Liberté, 28 aolt 1891. — (3) Pour une orthodoxie libérale.
Lausanne, 1944.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE $EAN-FREDERIC ASTIE 19

Seulement le probleme est plus complexe qu’Astié ne le laisse
entrevoir., Dans la réalité concréte nous ne sommes pas placés en
face d’une alternative ; nous n’avons pas a choisir entre deux partis
qui s’excluent : Aller ou de ’Ecriture au Christ ou du Christ 4 ’Ecri-
ture. Le Christ est, il doit devenir pour nous ’objet d’une commu-
nion directe et personnelle. Mais nous ne P’atteignons pas sans aucune
médiation ; nous n’arrivons a lui que grice au témoignage qui lui
est rendu, témoignage écrit du Livre et témoignage oral de ’Eglise.
En fait, nous allons de I’Ecriture au Christ, puis du Christ a
"Ecriture et de nouveau de I’Ecriture au Christ, selon le rythme
d’un mouvement qui se prolonge tout le long de la vie chré-
tienne.

Chronologiquement nous passons tout d’abord de I’Ecriture au
Christ, du témoignage des disciples au Maitre, de la connaissance
historique de Jésus, qui se transmet dans et par la communauté des
croyants, a la connaissance vivante du Sauveur qui s’inaugure dans
la foi, sous 'action du Saint-Esprit. Puis, parvenus au Christ vivant,
nous revenons a ’Ecriture et nous lui reconnaissons une valeur et
un réle uniques a titre d’organe par lequel nous accédons a la com-
munion du Maitre. Et enfin nous nous élevons de nouveau de Ecri-
ture au Christ, mais a un Christ mieux connu grice a une contempla-
tion de plus en plus assidue du portrait que les évangiles nous en
présentent. C’est dire que si ’autorité souveraine du Christ, percue
par la foi, confére a ’Ecriture — et a ’Eglise — une autorité relative,
cette autorité relative de PEcriture — et de 1’Eglise — prépare et
aide ’homme a reconnaitre Pautorité souveraine du Christ et a
s’incliner devant elle. Des lors, la théologie n’a pas 4 faire un choix
exclusif entre Pautorité extérieure et I’autorité intérieure, mais bien
— ce qui est plus délicat — a déterminer le réle qui revient a cha-
cune d’elles et a fixer le rapport qui les unit.

Remarquons du reste qu’Astié est moins radical que certaines de
ses formules de combat ne le laissent paraitre. S’il fonce souvent
avec véhémence contre Pautorité extérieure et dénonce son emploi
comme une infidélité au principe du spiritualisme protestant, il lui
reconnait parfois une raison d’étre pédagogique. Ainsi dans un pas-
sage important de PIntroduction aux Mélanges de théologie et de
philosophie ou il discute avec le libéral Vernes la question de 'auto-
rité, il conteste expressément que le degré d’assimilation personnelle
de la vérité par un individu représente un critére absolu et il main-



20 PHILIPPE DAULTE

tient que ’Ecriture demeure, 4 ses yeux, une norme spirituelle indis-
pensable :

Il faut vraiment une grace d’état pour étre en mesure de répudier toute
autorité extérieure. A ce compte-la, chaque individu, quelle que fit sa con-
dition spirituelle, sa culture, ferait chaque jour et a chaque heure, de sa
capacité a s’assimiler la vérité religieuse le critére de la réalité méme de
cette vérité... Nous avons la naiveté de croire que dans P’acquisition de la
vérité religieuse, comme dans toutes les autres sciences, il y a un progrés
incessant, et nous ne réussissons pas a saisir que le moyen le plus naturel et
le plus prompt de P’assurer soit de rejeter sans retour ou de tenir en suspi-
cion ce qu’on ne peut s’assimiler a un certain jour et a une certaine heure,
faute de le comprendre. I’Ecriture demeure donc pour nous... une autorité
morale et religieuse, en qualité d’histoire authentique et vivante d’une
révélation que nous tenons pour bien réelle (p. xLvir s.).

Relevons en passant que notre théologien fait entendre des
sons de cloche assez différents suivant les adversaires qu’il combat.

Enfin, la troisiéme « hérésie » contre laquelle Astié n’a cessé de
fulminer, c’est la confusion de la foi et de la théologie. Une de ses cons-
tantes préoccupations a été la lutte contre le dogmatisme, contre
I'illusion sans cesse renaissante qu’une doctrine humaine peut nous
fournir la formule absolue et définitive de la vérité chrétienne. Pen-
dant quarante ans — et avec d’autant plus d’insistance et d’Apreté
peut-étre qu’il approchait davantage du terme de la carriere —
il a répété que le triomphe du spiritualisme évangélique comme la
paix et la liberté dans ’Eglise sont liés a la distinction, clairement
percue et ouvertement professée, de la piété et de la science, de la
foi et du dogme, de la Révélation et des systémes dans lesquels
Pon essaie de la fixer.

L’Evangile n’est pas un manuel de dogmatique, mais Paffirma-
tion d’un fait, le message vivant de lintervention rédemptrice de
Dieu en Jésus-Christ. Or, dés que la pensée se concentre sur cet
Evangile et cherche a en exprimer théoriquement le contenu, elle
aboutit a des conceptions différentes, d’une part, parce que ’Evan-
gile est si riche et nous domine de si haut qu’aucun docteur, fiit-il
le plus génial, ne peut le saisir dans toute sa plénitude et, d’autre
part, parce que les formes et les catégories intellectuelles dont les
théologiens font usage pour définir leur foi subissent la loi du temps,
se modifient et évoluent au cours des siécles.

Si donc on s’obstine & ériger en absolu 'une des interprétations



LA PENSEE RELIGIEUSE DE $EAN-FREDERIC ASTIE 21

possibles du Credo, et si on 'impose a tous les esprits comme la seule
orthodoxe, non seulement ’on séme dans I’Eglise des ferments
d’intolérance, de division, de méfiance, mais ’on abandonne le
terrain de la Réforme. Clest, en effet, 'une des théses les plus pas-
sionnément défendues par Astié que le principe protestant n’est
autre que I'individualisme. Sans doute Luther, Calvin et leurs émules
n’en ont pas eu pleine conscience, mais il appartient 4 leurs fils spi-
rituels de le comprendre et de proclamer explicitement le droit de
chaque croyant a formuler sa foi de son mieux sans encourir les
foudres de 'autorité ecclésiastique. .

Cette distinction entre la foi et la théologie nous parait juste et
nous sommes reconnaissant i Astié d’avoir contribué a la popula-
riser parmi nous, mais nous regrettons qu’il ne 1’ait pas élucidée
d’une maniere plus nette. Il ne suffit pas, en effet, de nous répéter
sur tous les tons : Autre est I’Evangile, le simple Evangile de Jésus-
Christ, autres sont les interprétations qu’en donnent les docteurs
de IEglise ; autre est I’affirmation spontanée de la foi qui s’empare
du message du salut, autres sont les systemes dans lesquels cette
affirmation s’explicite ; autre est la piété vivante, autres sont les
formules scientifiques.

L’on aimerait encore qu’on nous montrit od commence et ou
finit Pintervention de la théologie ; I’on voudrait qu’on nous fournit,
sinon une pierre de touche infaillible — c’est évidemment impossible
— du moins quelques critéres qui pussent nous aider a délimiter le
domaine de la foi et celui du dogme. Car enfin, et Astié le reconnait,
la foi chrétienne n’est pas un pur sentiment, un élan tout subjectif
de I’ame, une confiance instinctive en je ne sais quelle Puissance
inconnaissable ; elle a un objet déterminé, elle comporte un élément
intellectuel, elle inclut une croyance. Mais alors quand sommes-
nous sur le terrain de la foi, et quand pénétrons-nous dans celui de
la doctrine ? Le premier coincide-t-il avec le message du Nouveau
Testament et le second avec l’enseignement des docteurs post-
apostoliques ? Ou bien les épitres, voire méme les évangiles contien-
nent-ils déja de la «théologien, c’est-a-dire des interprétations
humaines et contingentes de la Révélation ! et si oui, comment
distinguer celle-ci de celles-la ? Lorsque, par exemple, j’affirme,
avec saint Paul, le rachat de ’humanité par la mort expiatoire de
Jésus-Christ, est-ce que je fais de la théologie ou bien celle-ci ne
commence-t-elle que lorsque je propose une théorie de la rédemption,



22 PHILIPPE DAULTE

peu importe que ce soit celle d’Anselme, de Calvin, de Grotius ou de
Sabatier ?

A ces questions, Astié ne donne guere de réponse, ce qui est une
grave lacune, puisque seule une distinction concréte, et non pas uni-
quement formelle, de la foi et de la doctrine permettrait a I’Eglise
de se frayer une voie entre le dogmatisme et ’agnosticisme ou le
latitudinarisme, ces deux écueils de toujours, en déterminant avec une
approximation suffisante la substance du Credo évangélique ou,
pour parler avec Vinet, les « vérités par lesquelles on est chrétien,
hors desquelles on ne P’est pas» (1.

*

Voilad pour la partie critique de la théologie de notre auteur.
Passons a la partie constructive. Au premier aspect elle parait maigre.
Ses contemporains ne se sont pas fait faute de le relever. Et non pas
seulement les représentants de la tendance la plus conservatrice
comme ce D. Sautter qui écrivait dans une brochure de polémique :
« On aurait pu jouer un bien joli tour a M. Astié. Clefit été de le
nommer professeur de dogmatique, en y mettant pour condition
qu’il donnerait la sienne propre et ne se bornerait pas a détruire
celle des autres » @, mais méme des hommes comme Charles Secré-
tan qui terminait un compte rendu de la brochure L’orthodoxie et
le libéralisme par cette remarque plutdt cinglante: « La théologie
orthodoxe a de grands défauts, nous le voulons; mais elle existe,
tandis que, de son propre aveu, la théologie indépendante n’existe
pas. Dans cette condition, nous la voudrions moins agressive. On
n’écarte une idée qu’en la remplacant. Pour massacrer les revenants
il faut des esprits, ce n’est point assez des ombres.» ®

On doit bien ’avouer, le génie d’Astié le portait plus a la critique
qu’a la construction. Pourtant, si I’on se donne la peine de glaner
les éléments positifs épars dans ses écrits, ’on arrive a former une
gerbe qui n’est pas absolument méprisable. Passons-les rapidement
en revue.

Tout d’abord I’on trouve chez Astié un théisme strict. Il prend
au sérieux la personnalité et la liberté divines. Le Dieu devant lequel

(Y) Liberté religieuse et questions ecclésiastsques, p. 655. — (?) Le cas de M. le
prof. Astié. Lettre @ M. Auguste Glardon, p. 22. — (3) Chrétien évangélique,

1873, p- 193.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE JEAN-FREDERIC ASTIE 23

s’inclinent son intelligence et son cceur, ce n’est pas le « Dieu des
philosophes » :  Substance infinie, Etre supréme, inconnaissable
Absolu, c’est le « Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob », conscient
de lui-méme, maitre des hommes et des choses, qui entretient avec
ses créatures des rapports personnels. Dans la théologie de ses con-
temporains, il dépiste immédiatement toute velléité de panthéisme,
toute tendance a sacrifier la transcendance 4 'immanence divine,
et il la condamne avec la derniére énergie. Il prend ouvertement la
défense du surnaturel, du miracle contre ceux qui P’attaquent et le
nient. A la suite de Rothe qu’il suit sur ce point, il soutient que le
Dieu qui a créé la nature et ’a soumise a des lois ne peut en étre
Pesclave, que, par conséquent, rien ne I'empéche d’y intervenir
quand il le veut et comme il le veut.

Avec la liberté divine, c’est aussi la libert¢ humaine qui est
mise en évidence. Aux yeux d’Astié, rejeter le libre arbitre, c’est
saper la base de la morale, de la religion et de ’Evangile. Si ’homme
est totalement déterminé par sa nature mauvaise, s’il ne lui reste
aucune possibilité de choix entre le bien et le mal, aucune faculté
d’obéir ou de désobéir & sa conscience, alors les notions de péché, de
culpabilité, de responsabilité se vident de tout contenu et par la
méme aussi ’Evangile, cette bonne nouvelle du pardon offert a tous
ceux qui veulent le saisir par la foi, c’est-a-dire par un acte de libre
décision, perd son sens.

Assurément, depuis la chute, Phomme a perdu la capacité de
faire le bien, d’accomplir lz volonté de Dieu, de se rendre agréable
a son Créateur par ses propres forces, mais il demeure jusque dans
sa déchéance un étre moral. Impuissant totalement a se sauver lui-
méme, il conserve le pouvoir d’accepter ou de repousser la grice qui
lui est offerte. Quelque admiration qu’il ait pour Calvin auquel il
s’est efforcé de rendre justice dans une remarquable étude du Chré-
tien évangélique, Astié ne consent pas a suivre le réformateur dans
la voie de la double prédestination.

Cest ici le point de bifurcation: on a beau avoir marché d’accord jus-
qu’a présent, il faut se séparer pour ne plus se rencontrer. Nous avons deux
systémes, deux théologies, j’ai presque dit deux religions, suivant qu’on
accorde ou qu’on refuse a I’individu un concours effectif dans appropriation
du salut. Toute la question se résume a savoir si c’est parce que les hommes
le veulent qu’ils acceptent ou refusent le salut, ou bien si cette détermina-
tion s’accomplit sans aucun concours libre et réel de leur part. Il s’agit de



24 PHILIPPE DAULTE

décider si le libre arbitre perdu en fait, c’est-a-dire comme faculté de se
sauver par sol-méme, existe encore en puissance, c’est-a-dire comme faculté
d’accepter et de s’approprier le salut offert (1),

Prenant au sérieux la liberté humaine, Astié ne reconnait au
péché qu'un mode d’existence contingent. Il se refuse absolument a
le faire entrer dans le plan divin. Par définition, le mal est ce qui ne
doit pas étre, ce qui contredit la volonté de Dieu, ce qui, par consé-
quent, ne peut en aucune maniere lui étre attribué. Du moment ou
Dieu a appelé a existence des créatures libres, il s’est engagé dans
une véritable aventure, dans une aventure dont l’issue ne peut étre
connue d’avance. La chute est donc, a la lettre, ce qui aurait pu ne
pas étre, le supréme accident, le hors la loi par excellence. Une fois
consommée, il est vrai, le mal a pris dans ’humanité un caractére
fatal. Les descendants d’Adam n’affrontent plus I’épreuve morale
dans un état d’intégrité. Ce que les théologiens ont appelé le péché
originel est une réalité — il y a un non posse non peccare —, mais il
n’implique pas culpabilité, quoi qu’en dise l’orthodoxie augusti-
nienne ; il constitue seulement une maladie, ainsi que ’a enseigné
Zwingli. La culpabilité n’apparait qu’au moment ou I’homme
acquiesce consciemment 4 sa nature mauvaise, la fait sienne en cédant
lui-méme 2 la tentation, en désobéissant a la loi divine. Autrement
dit, Pindividu ne nait pas coupable, il n’est pas responsable du
péché générique qui pese sur sa volonté et en limite le pouvoir; il
n’est coupable et responsable que de la part de mal proprement per-
sonnelle qu’il y ajoute par ses libres déterminations.

Quant a la déchéance de T’humanité, a sa corruption, pour
employer le langage de Calvin, Astié la croit étendue et profonde,
mais non pas totale, absolue, puisque, par la grace de Dieu, la chute
n’a détruit dans la créature ni la conscience ni la liberté formelle.
Ceci explique les réserves que notre théologien a toujours faites sur
Paugustinisme et dont on trouve une expression typique dans cette
page au style désinvolte et piquant que je ne résiste pas a 'envie de
lire, malgré sa longueur :

Nous avouons, a notre honte... que les Confessions de saint Augustin ne
furent jamais notre livre de chevet. Nous n’avons jamais compris I’admi-
ration traditionnelle qu’elles provoquent chez des personnes qui ne les ont

(¥) L’Institution de Calvin et la crise théologique actuelle. Chrétien évangélique,
1861, p. 468.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE FEAN-FREDERIC ASTIE 25

pas comprises, si tant est qu’elles les aient méditées. Sans étre le moins du
monde pélagien, nous ne réussissons pas a retrouver en elles ’écho de nos
expériences personnelles, comme chez Pascal et chez Vinet.. Au fond...
elles ne développent que les lieux communs de notre piété courante, ordi-
naire, je ne dirai pas vulgaire, mais recherchée, de haut gofit et de haut ton.
Or, cette piété est-elle normale et saine ? Comment le soutenir encore en
constatant la plus récente transformation de I’augustinisme a P’usage des
enfants, non pas précisément a la mamelle, mais de ceux qui se trouvent
entre ’époque de la dentition et ’dge de discrétion ? En entendant des gar-
gons et des fillettes chanter a gorge déployée et sur les airs de Malbrought
s’en va-en guerre ou de Ab! vous dirai-je maman! leur perdition éternelle,
par suite de leur totale corruption, si Jésus-Christ n’était venu les sauver,
les laver dans son sang, on ne peut s’empécher de songer aux appels con-
trastants du Maitre qui, ne sachant découvrir sur le front des enfants aucune
trace de la tache originelle, reprend ses disciples qui les éloignent en leur
disant : «Laissez venir a moi les petits enfants et ne les empéchez point,
car le royaume des cleux est a eux et a ceux qui leur ressemblent » Quels
soins les dogmaticiens et les exégétes orthodoxes prennent d’établir que
Jésus, en parlant ainsi, ne s’est pas écarté de la plus stricte orthodoxie ! En
entendant cette dogmatique classique sortir des bouches vermeilles de ces
jeunes augustiniens, espiégles, d’ailleurs, et bruyants, aux joues roses et
n’engendrant nullement la mélancolie, on se demande avec anxiété combien
de ces fruits précoces parviendront 4 maturité ? La piété raffinée, artificielle,
apprise par cceur, est le plus infaillible moyen d’empécher la piété naturelle
et personnelle de naitre. Ces petits amours de piétistes bien dressés qui
font I’ornement et Pespérance d’Isra¢l, dans ces réunions de réveil ou de
consécration, risquent bien, quand les jeux de Penfance auront pris fin,
d’entonner des chants moins chitiés et moins orthodoxes... Ah! qui nous
débarrassera de ’augustinisme trop précoce qui engendre le puritanisme en
éducation... En face de ces abus criants, auxquels nous prétons tous plus ou
moins la main, je ne puis assez me réjouir d’avoir appris a lire 4 une époque
ou le piétisme anglais n’avait pas pénétré, avec le thé, dans les derniers
recoins de nos provinces ! (0

Quoi qu’il en soit de ’étendue de la déchéance humaine, Astié
professe que celle-ci ne trouve son remede que dans la foi au pardon
de Dieu manifesté en Jésus-Christ. Mais s’il affirme la nécessité de
la conversion et de la nouvelle naissance, il ne développe nulle part
une sotériologie. On chercherait en vain dans ses écrits une doctrine
de la justification ou de la régénération @,

(*) La fin des dogmes. Lausanne, 1891, p. 67 ss. — (*) A noter cependant quel-
ques remarques intéressantes sur la justification dans l'article déja cité sur Calvin.

Chrétien évangeligue, 1861, p. 337-347-



26 PHILIPPE DAULTE

En revanche, il s’est expliqué un peu plus longuement sur la chris-
tologie, quoique ce qu’il nous donne en cette matiére ne soit guére
encore que programme et ébauche. Il part de Paffirmation, toujours
maintenue par I’Eglise au cours des si¢cles, que ’humanité et la
divinité du Christ sont hors de cause, le seul probléme que la pensée
chrétienne ait a aborder étant celui de leur conciliation. Diverses
solutions de ce probléme ont été proposées, mais aucune ne parait
satisfaisante & notre théologien, la moderne théorie de la kéndse pas
plus que 'antique dogme des deux natures ne résistant, d’apres lui,
a un examen serré. Une revision christologique s’impose donc.

Astié en indique assez nettement la méthode. Si ’on tente d’élu-
cider le mystere de la personne du Sauveur, il faut partir des don-
nées scripturaires et de expérience du croyant plutdét que des for-
mules des conciles @, Mais la solution elle-méme est a peine esquissée.
Ce qui nous est dit de plus positif peut se ramener a ceci: La divi-
nité de Jésus-Christ doit étre congue de telle sorte qu’elle n’exclue
pas 'humanité réelle du fils de Marie. Et comme la théologie tradi-
tionnelle a eu la tendance de relever trop exclusivement la premiére,
il faut aujourd’hui mettre ’accent sur la seconde, le docétisme étant
la grande hérésie dont il s’agit de triompher. Or, le meilleur moyen
de comprendre... d’entrevoir comment Dieu peut devenir homme en
Jésus-Christ, c’est, semble-t-il, d’admettre I'idée d’une préexis-
tence idéelle et d’une incarnation progressive du Verbe.

Avant de parler de Pecclésiologie d’Astié, il nous faut encore
relever I’idée qu’il se fait du christianisme en général. Un mot la
résume : celui de spiritualisme. Ce qui distingue la religion chré-
tienne de toutes les autres religions, ce qui lui assure une place
unique et I’éleve au-dessus de tous les autres cultes, c’est la pré-
dominance absolue de I’esprit sur la forme dont elle témoigne. Sans
doute elle n’a pas manqué de s’exprimer, elle non plus, en des rites,
des institutions, des dogmes, mais ceux-ci ont un caractére contin-
gent, ils ne valent que comme organes de l’esprit qui les anime.

(Y) « Nous nous garderons bien... de nous placer au point de vue de I'essence
divine ou des formules trinitaires pour comprendre la personne ou la divinité de
Christ. Notre méthode, 4 la fois plus modeste et plus siire, nous interdit absolument
de prendre ainsi le probléme par en haut, par le c6té ontologique. Nous aspirons
4 nous former une conception de la personne de Christ en ne consultant que les
seules données scripturaires éclairées par la conscience chrétienne, sans nous pré-
occuper des formules des conciles cecuméniques que nous n’entendons du reste ni
infirmer, ni confirmer.» La théologie allemande contemporaine, p. 198.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE FEAN-FREDERIC ASTIE 27

C’est pourquoi les mouvements ritualistes et sacramentalistes qui
se dessinent jusque dans les Eglises protestantes ne sont-ils autre
chose qu’une chute dans le paganisme.

- Avec quelle sévérité Astié ne juge-t-il pas les essais de donner
au culte réformé quelque chose de plus liturgique et de plus mys-
tique, quelque chose qui parle davantage aux sens et 4 I'imagina-
tion, en exploitant plus largement les ressources de la poésie, de
la musique, de la peinture!

Gardons-nous d’une piété a I'usage exclusif des petits maitres et des
petites mafitresses qui a besoin de transformer les églises en boudoirs pour
y cultiver... & Pusage des raffinés, la religiosité aux dépens de la religion.
La une musique et des chants quivous bercent mollement, les charmes de la
peinture et de I’architecture ménagent un doux repos, entre deux plaisirs,
aux favoris de la fortune, seuls admis dans ces sanctuaires, tandis que la
lumiére du soleil tamisée par les vitraux aux plus douces couleurs, ne tombe
qu’avec un extréme ménagement sur des paupiéres délicates que ne rougis-
sent pas souvent les larmes de la repentance ().

La notion de ’Eglise est de méme marquée au coin du spiritua-
lisme et de Pindividualisme les plus stricts. La théorie qui fait, ou
qui tend a faire de la communauté chrétienne une essence plato-
nicienne, une entité qui existerait en soi, indépendamment de ceux
qui la composent, est impitoyablement rejetée. L’Eglise est, elle ne
peut étre, pour Astié, que P'ensemble des croyants, le peuple des
fideles, la congregatio sanctorum. Voici la définition qu’il nous en
donne :

Elle est la société de ceux qui, animés de cet esprit apporté sur la terre
par Jésus-Christ, s’efforcent de s’en pénétrer toujours mieux et de le faire
régner autour d’eux. Pour appartenir a I’Eglise chrétienne, il ne suffit pas
d’étre membre régulier d’une institution vénérable remontant jusqu’a la
Réformation ou jusqu’aux apdtres... I faut posséder Pesprit de Jésus, il
est indispensable d’étre entré en communion étroite avec lui ().

Or, seule une distinction trés nette de la société religieuse et de
la société civile sauvegarde cette vérité et évite les fictions des éta-
blissements officiels qui entretiennent, par leur constitution, la
dangereuse confusion de ’ordre de la nature et de ’ordre de la grace.
La séparation de PEglise et de I’Etat, il est vrai, n’a pas été ensei-
gnée par Jésus-Christ, pour la bonne raison qu’il n’a rien statué en

(") La crise théologique et ecclésiastique, p. 27. — (?) La Genéve de I'avensr, p. 9.



28 PHILIPPE DAULTE

ce domaine, mais elle est une conséquence logique de I’Evangile
qu’il a préché. Astié dira méme qu’elle est «le dogme par excellence,
le dogme sine qua non du spiritualisme chrétien » (0.

Quant a lorganisation des communautés chrétiennes, notre
auteur la veut aussi souple et libre que possible. Puisqu’il n’y a pas
de régime ecclésiastique révélé, puisque le Nouveau Testament ne
contient pas de droit canon, les croyants peuvent se grouper comme
bon leur semble et doter leurs associations des formes organiques
qui leur paraissent les plus adéquates. Mais il est une chose que
Pon peut exiger de toutes les Eglises protestantes, c’est qu’elles
reconnaissent a leurs membres, particulitrement a leurs ministres et
a leurs docteurs, une entiére liberté théologique sur la base d’une
profession de foi religieuse qui résume le message chrétien en quel-
ques grandes et simples affirmations, chacun gardant la faculté de
les interpréter selon ses lumitres et au plus prés de sa conscience.

Or, cette position qui unit la tolérance dogmatique a la fidélité
a ’Evangile, Astié a toujours soutenu qu’elle était celle de ’Eglise
libre vaudoise dés sa fondation et que le devoir était sacré de la
conserver et de la défendre.

Nos fondateurs, disait-il dans son discours de rentrée de 1876, ont placé
a la base de cette Eglise une conception de ’Evangile, claire, positive, mais
aussi large, populaire : sans sacrifier en rien les droits imprescriptibles de
la foi, elle respecte ceux de la science...

Conservons résolument tout ce qu’il y a de bon dans nos traditions.
Nul ne I'ignore, ’Eglise libre a su contraindre a vivre ensemble des tendances
ecclésiastiques assez diverses. Aujourd’hui que des questions théologiques
viennent solliciter D’attention générale, on saura bien obliger a faire bon
ménage et les hommes qui sur la base de la profession de foi commune tra-
vaillent a formuler une théologie nouvelle et ceux qui trouvent plus com-
mode et plus siir d’interpréter cette profession a la lumiére des anciens sys-
témes...

Pour cela, il n’est besoin ni d’une révolution, ni méme d’une simple
évolution ; la pratique pure et simple de la constitution dans la lettre et
dans Pesprit suffit amplement... L’Eglise libre posséde une religion, une
foi ; elle laisse a4 chacun de ses membres le soin de se faire sa théologie (2),

*
* *

Arrivé au terme de cet exposé, nous pouvons essayer de formuler
un jugement d’ensemble sur ’ceuvre et le réle du maitre dont nous

(") La crise théol. et ecclés., p. 12, — (*) Ibid., p. 17 s.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE YEAN-FREDERIC ASTIE 29

avons tenu & évoquer la mémoire, a Poccasion du cinquantenaire
de sa mort. Paul Chapuis — nous le rappelions au début méme de
ce discours — rendait a Astié, en 1894, le témoignage d’avoir «illustré
de la maniere la plus féconde et la plus originale la théologie fran-
caise ». Cette appréciation est-elle juste ? L’étude a laquelle nous
nous sommes livré la confirme-t-elle ?

Que le professeur de la Maison des Cédres se soit signalé par son
originalité, singulitrement par originalité de sa personne et de ses
allures, cela ne fait pas 'ombre d’un doute. On trouverait difficile-
ment parmi les théologiens de ce pays une figure qui soit sortie
davantage de l'ordinaire, qui ait eu quelque chose de moins conven-
tionnel et de moins académique. Parmi les docteurs graves de son
temps, certes ce Jean-Frédéric Astié, de Nérac, devait étre une
apparition imprévue.

Mais son ceuvre a-t-elle été féconde ? A-t-elle enrichi notre patri-
moine spirituel ? Si on laisse de c6té l'activité du polémiste qui a
brillé, en son temps, d’un vif, sinon treés pur éclat, que reste-t-il de
Pénorme labeur du savant, de tant d’articles, de brochures, de
livres sortis de sa plume ?

Une premitre constatation s’impose, c’est qu’Astié a marqué
comme interpréte et critique de la pensée religieuse du XIXe siecle.
Il a rendu d’abord Tinappréciable service de mettre a la portée de
ceux qui, dans nos pays latins, ne lisent pas facilement la littérature
d’outre-Rhin, quelques-unes des publications les plus importantes
de la théologie allemande. En outre, il a écrit ’histoire du mouve-
ment théologique de chez nous d’une maniere vivante et trés per-
sonnelle qui sans doute préte a discussion, mais qui s’impose par sa
franchise, sa netteté et souvent par sa pénétration. On ne peut pas
étudier Vinet, Schérer, les représentants de 1’Ecole de Strasbourg,
Charles Secrétan, sans tenir compte de ses jugements. Enfin, il a
laiss¢ un ouvrage qui, plus que tous ses autres écrits, semble assuré
de survivre, je veux parler de cet Esprit d’ Alexandre Vinet que pra-
tiquent tous ceux qui savent puiser a la source de notre tradition
spirituelle romande la plus authentique. Astié n’efit-il rien publié
d’autre qu’il se serait déja acquis un titre éminent a la reconnais-
sance des protestants de langue frangaise.

Mais au point de vue de la construction doctrinale, quel a été
son 10le ? Il est plus difficile de le déterminer. Au dire méme de
ses contemporains qui Jui étaient le plus favorables, Astié a formulé



10 PHILIPPE DAULTE

des programmes plus qu’il ne les a réalisés. Lui qui réclamait a cor
et a cri un systéme évangélique nouveau, n’a pas édifié ce systéme.
Il n’a pas laissé de dogmatique. Ainsi que nous I’avons montré,
plusieurs articles, et des plus importants du Credo sont restés en
dehors du champ de ses investigations, du moins si 'on en juge par
ses écrits (V. Il n’a pas attaché non plus son nom 4 une interpréta- -
tion personnelle tout a fait originale de quelque doctrine particu-
liere. On ne trouve rien chez lui, me semble-t-il, qui équivaille a la
théorie de la double justification d’un Frédéric Godet, a I’idée de
Pabsolue liberté d’un Charles Secrétan, a la notion d’obligation de
conscience d’un Gaston Frommel.

Mais alors par quoi Astié s’est-il signalé dans effort théologique
de son époque ? Par deux choses principalement : par une défense
de la méthode libérale, expérimentale, antidogmatique et par un
essal d’interprétation des theses chrétiennes du point de vue indi-
vidualiste.

Et, tout d’abord, Astié a combattu dans les rangs des hommes
qui, au siecle dernier, ont attaqué I'intellectualisme et ont cherché
a substituer au systéme des autorités extérieures la méthode d’assi-
milation personnelle de la vérité. Nous avons déja dit ce que nous
pensions de cette tentative, en quoi elle était juste et nécessaire,
comme aussi les réserves qu’elle appelle. Il nous suffira d’ajouter
ici que ce libéralisme méthodologique pourrait bien reprendre demain
un regain d’actualité, lorsque la réaction dogmatique, d’ailleurs
opportune, de ces derni¢res années aura déployé tous ses effets et
que les docteurs de ’Eglise devront tourner leurs batteries contre
de nouveaux fronts.

Ensuite, Astié a agi sur ses contemporains comme représentant
d’un individualisme dont le germe se trouve chez Vinet, mais qui se
trouve accentué, exagéré chez le disciple, privé aussi de certains élé-
ments qui lui servaient de contrepoids chez le maitre et en assu-
raient mieux I’équilibre. Evaluer le réle et Pinfluence théologiques
d’Astié revient, en somme, a apprécier son individualisme. Que
faut-il penser de son affirmation de la réalité, de la valeur et des
droits de I’individualité ? Est-elle fausse en soi ? Constitue-t-elle
une hérésie ? Non, elle forme bel et bien ’un des pdles de la concep-

(") II faut se raﬁpe]er d’ailleurs qu’Astié était professeur de philosophie et
non pas de dogmatique.



L4 PENSEE RELIGIEUSE DE FEAN-FREDERIC ASTIE 31

tion chrétienne de ’homme, et nous savons trop aujourd’hui a quels
résultats diaboliques peuvent aboutir ceux qui la méconnaissent,
pour ne pas éprouver de la gratitude envers les penseurs qui I’ont
mise en lumiere. Mais I'individualisme n’est qu’un péle de la vérité,
le solidarisme en est Iautre.

L’individu n’est pas un absolu, un tout en soi. Il n’existe que
dans D’espéce, en fonction de l’espéce. Toute pensée, des lors, qui
tend 2 isoler I'individu, a le considérer a part, a couper les liens qui
le rattachent a la communauté, soit naturelle soit spirituelle, se
condamne & une vue incomplete de P’homme et de ’Evangile.

Je ne prétends pas qu’Astié ait ignoré Paspect collectif, géné-
rique de la nature humaine, mais il faut reconnaitre qu’il n’en a pas
tenu un compte suffisant, preuve en soit, par exemple, sa charge a
fond contre la Philosophie de la liberté dont il n’a su voir que les
spéculations aventureuses, mais dont leffort pénétrant pour conci-
lier la réalité des individus et celle de Pespéce lui a complétement
échappé @,

Les bornes de ce point de vue individualiste se montrent déja en
anthropologie et dans la doctrine du péché, mais peut-€tre sont-elles
le plus apparentes en ecclésiologie. Astié défend avec une vigueur
admirable ’autonomie de la société religieuse, le droit des croyants
a formuler eux-mémes leur foi et a se grouper selon leurs convictions,
la nécessité des décisions personnelles & 1’égard de ’Evangile, la sim-
plicité et la sobriété du culte. Mais il méconnait trop le c6té objectif,
transcendant de la communauté chrétienne comme aussi tout ce
qui est tradition, legs du passé, réle pédagogique de autorité, du
dogme, de la liturgie. I1 congoit ’Eglise surtout sous Yangle et a
I'image d’une libre association qui se constitue et se maintient par
Pinitiative des croyants individuels. Il ne la voit guére, ou du moins
ne la présente guére, sous ’angle d’une création de Dieu en Christ,
et le sentiment de Punité profonde, essentielle de la société des
croyants, 1’idée de ’Eglise universelle semblent bien a V’arriére-plan
de sa pensée. Cela explique que cet avocat convaincu et courageux
du librisme ait défendu le systeéme des Eglises de professants d’une
maniére un peu étroite et que I'on ne saurait recommander en tous
points.

(*) Voir la « Lettre-Préface » par laquelle s’ouvre La théologie allemande con-
temporaine, p. 55-159.



32 PHILIPPE DAULTE

Il resterait a apprécier le réle qu’a joué Astié dans notre milieu
ecclésiastique. Pour le faire de fagon pertinente, il faudrait retracer
dans le détail ’histoire de ses démélés avec les fideles et les autorités
de notre Eglise. Je n’y puis songer, puisque ce serait le sujet d’une
étude aussi longue que celle-ci. Je me bornerai a la remarque sui-
vante : La présence parmi nous de ce Gascon impulsif, absolu, au
ton tranchant et ironique tout ensemble a été, a certains moments,
une cause de souffrance, de trouble, voire d’irritation ; mais elle
n’en a pas moins eu quelque chose de providentiel. Elle a obligé
notre Eglise a réfléchir, a préciser ses positions, a se prononcer sur
quelques-unes des grandes questions qui, périodiquement, se dres-
sent devant la conscience des communautés chrétiennes : questions
de Pessence de I’Evangile, de la liberté théologique, du droit des
interprétations individuelles de la Parole de Dieu et, ce faisant,
elle nous a préservés de I’ankylose. Il se trouve que ce grand cas-
seur de vitres qui avait ’audace de s’écrier en public, face a ses
adversaires : « Si je n’existais pas, il faudrait m’inventer», a contri-
bué a aérer et a renouveler ’atmospheére de notre Eglise.

Avec le recul qui est le nétre aujourd’hui, nous pouvons affirmer,
je crois, qu’Astié ne s’abusait pas lorsqu’il faisait a Eugéne Bersier
cette fiere déclaration :

Mes allures étaient de celles qui devaient particuliérement déplaire aux
habitants du pays dans lequel j’ai le privilége de vivre. Et cependant, a la
suite de débats solennels, souvent réitérés, 1’autorité supréme de P’Eglise
a eu la largeur, la charité si ’on préfére, de me maintenir, malgré mes tra-
vers, dans la pleine et entiére jouissance de tous mes droits de membre
régulier de la communauté ecclésiastique. En dépit de tout le mal que je
puis lui avoir fait, j’ai rendu, par mes défauts mémes, un service appréciable
a PEglise libre. Nul ne saurait P’accuser a I’avenir d’étre une coterie théo-
logique ou ecclésiastique. La plus grande liberté dogmatique régne dans
son sein sur la base de la profession de fol exclusivement religieuse et
morale (),

Philippe DAULTE.

(¥) L'opportunisme et Pintransigeance, p. 4 s.



	La pensée religieuse de Jean-Frédéric Astié

