
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1945)

Heft: 134

Artikel: La pensée religieuse de Jean-Frédéric Astié

Autor: Daulte, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PENSEE RELIGIEUSE DE JEAN-FREDERIC ASTIE

Il y a cinquante ans exactement, notre Faculté de théologie
perdait l'un de ses maîtres les plus éminents, l'un de ceux aussi qui
ont fait le plus parler de lui. Admiré par les uns, honni par les autres,
redouté de beaucoup, il fut, au cours de sa vie, l'objet des jugements
les plus contradictoires. Et lui-même se sentait si méconnu qu'il
interdit par disposition testamentaire, paraît-il, que l'on retraçât sa

carrière. « On devra s'abstenir de publier aucune notice sur moi...

N'ayant pas été compris de mon vivant, je le serai encore moins

après ma mort. » (l>

Depuis lors, le temps a coulé, le temps qui apaise les passions, qui
précise les perspectives, qui assure le recul indispensable aux
appréciations plus objectives et plus sereines. Il ne sera peut-être donc

pas trop téméraire d'essayer aujourd'hui, en évoquant sa mémoire
à l'occasion de ce cinquantenaire, d'esquisser la pensée de ce Jean-
Frédéric Astié dont Paul Chapuis annonçait la mort en ces termes &> :

«Le protestantisme réformé perd en cet homme... l'un de ceux qui,
dans ce demi-siècle, ont illustré de la manière la plus féconde et la

plus originale la théologie fran çaise. »

Jean-Frédéric Astié est né le 21 septembre 1822, à Nérac. De son
enfance et de sa jeunesse nous ne savons rien sinon qu'il subit for-

N. B. — Ce travail a été lu à la séance d'ouverture des cours de la Faculté de

théologie de l'Eglise libre du canton de Vaud, le 17 octobre 1944.
(") Mot cité par Francis Chaponnière dans son article nécrologique de la Semaine

religieuse de Genève, 2 juin 1894. — (2) Evangile et Liberté, 25 mai 1894.



6 PHILIPPE DAULTE

tement l'influence religieuse du Réveil et qu'il se décida, sous l'effet
d'une vocation profonde, à embrasser le saint ministère. Pour s'y
préparer, il vint à Genève, à l'école de théologie de l'Oratoire. Il
y suivit, entre autres, les cours d'Edmond Scherer dont la crise
spirituelle devait l'impressionner à un tel point qu'il s'appliqua, par
trois fois W, à en déterminer la cause, la nature et l'aboutissement ;

mais surtout, semble-t-il, il se plongea, à cette époque, dans la
lecture des écrits d'Alexandre Vinet pour lequel il s'éprit d'une
admiration enthousiaste et durable.

Puis, après des séjours prolongés à Halle et à Berlin qui lui
permirent de s'initier à la vie et à la pensée allemandes, le jeune théologien

partit pour l'Amérique, désireux d'observer sur place les effets
de la séparation de l'Eglise et de l'Etat dont le principe s'était de

bonne heure imposé à son esprit. De 1848 à 1853, il fut pasteur
d'une Eglise française de New-York. Ces années ont marqué leur
empreinte sur la personnalité d'Astié, le mettant en contact direct
avec le non-conformisme puritain dont il devint l'ardent avocat
parmi nous. L'on peut bien dire que les Etats-Unis ont été, dans

une large mesure, la patrie de son cœur. De retour en Europe, non
seulement il en écrira l'histoire dans deux gros volumes <2> qui se

lisent aujourd'hui encore avec profit, mais il ne cessera de les donner
en exemple comme la terre classique de l'individualisme religieux.
Et tandis qu'il ne ménagera pas ses brocards aux Anglais dont
l'ignorance théologique, le ritualisme officiel et les excentricités
sectaires auront le don d'échauffer sa bile ou d'exciter sa verve
satirique, il ne parlera jamais, ou presque jamais, des Yankees autrement

que sur un mode laudatif.
Astié, toutefois, ne devait pas s'éterniser dans la grande cité

américaine. En 1854, ^ rentre dans son pays natal et trouve le
monde protestant français secoué par la crise Scherer. L'occasion
est unique de marquer ses positions. Astié le fait dans l'ouvrage
intitulé : M. Scherer, ses disciples et ses adversaires, par quelqu'un
qui n'est ni l'un ni l'autre <3>. Ce petit livre contient en germe toute

(') Dans M. Scherer, ses iisciples et ses alversaires, par quelqu'un qui n'est ni
l'un ni l'autre. Paris, 1854. — Les leux théologies nouvelles ians le sein iu
protestantisme français. Paris, 1862. — Eimonl Scherer et la théologie iniépeniante.
Lausanne, 1891. — (2) Histoire ie la République ies Etats-Unis, iepuis l'établissement
ies premières colonies jusqu'à l'élection iu prêsiient Lincoln (1620-1860). Paris, 1865.
— (3) Au dire de Francis Chaponnière, cet « écrit d'un style alerte et d'un ton
peu révèrent... fit un bruit considérable et devint comme le manifeste du tiers-parti
théologique en formation ». Art. cit.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ 7

la pensée et préfigure ce que l'on pourrait appeler la tactique théologique

du futur professeur.
Une perspective d'établissement à Paris s'étant fermée (ri, Astié

se replie sur Lausanne où l'attire la mémoire d'Alexandre Vinet.
Il y offre ses services à la Commission des études de l'Egl'se libre

qui se montre d'abord réticente, flairant une odeur de fagot chez

le nouveau venu, mais qui finit par l'agréer d'abord à titre de simple

chargé de cours, puis en qualité de professeur extraordinaire
et finalement comme professeur ordinaire, en sorte que, de 1856

jusqu'à la fin de 1893, soit quelques mois avant sa mort, Astié a

enseigné dans notre Faculté.
Le mariage entre ce Français du Midi et notre Eglise vaudoise,

bien qu'il ait été un mariage d'inclination, du moins de la part du

premier — n'avait-il pas salué avec enthousiasme la naissance de

l'Eglise libre (2> — ne fut pourtant pas sans nuages. Les idées

théologiques d'Astié, et plus encore sa manière de les formuler et
de les défendre, ne tardèrent pas à susciter l'inquiétude, je dirai
même à jeter la panique dans certains milieux de chez nous et, à

deux reprises, une sorte de procès en hérésie fut ouvert contre lui
dans le synode, mais jamais l'on n'aboutit au divorce. L'Eglise eut
la sagesse de respecter la liberté théologique, tout en blâmant le

ton, du moins prudent de ses docteurs fa).

Les contemporains d'Astié ont pu trouver dans sa personnalité
comme dans ses opinions beaucoup de choses à reprendre, mais il
est un mérite que nul n'a songé à lui contester : celui d'être un grand,
un infatigable travailleur. N'a-t-il pas, pendant une quarantaine

Il avait été question de confier la rédaction de la Revue chrétienne à Astié
en y ajoutant une charge de prédicateur à l'église de Taitbout. — Dans sa

réponse au «frère anonyme» qui lui contestait, en 1876, le droit de garder sa
chaire dans notre Faculté, Astié faisait l'aveu suivant : « Je puis être en bonne
conscience membre de l'Eglise libre vaudoise dont j'accepte la profession de foi.
Quand la constitution de cette Eglise fut rédigée, j'appartenais à la jeunesse
obéissant à l'impulsion de Vinet occupé à transformer la théologie du Réveil, en la
débarrassant du légalisme et de l'intellectualisme qui déjà en compromettaient
l'avenir. Aussi, avec notre enthousiasme de vingt ans, saluâmes-nous la formation
de l'Eglise libre comme rendant possible la réalisation de nos vues ecclésiastiques
et théologiques les plus chères.» Le chrétien évangélique, 1876, p. 238. — (3) On
trouvera un alerte raccourci de « l'affaire Astié » dans Edouard Vautier, La
Maison ies Cèires, Lausanne, 1935; et un récit circonstancié dans J. Cart, Histoire
ies cinquante premières années ie l'Eglise évangélique libre iu canton de Vaud.
Lausanne, 1897.



8 PHILIPPE DAULTE

d'années, mené de front le labeur d'un lourd enseignement académique

et une activité de plume dévorante
Et tout d'abord, Astié est professeur. Il initie les élèves de notre

Faculté à l'histoire de la philosophie et à l'histoire des religions. Il
donne des cours érudits, consciencieux, qui réussissent à capter
l'attention, malgré un débit assez monotone et dont tels de ceux
qui les ont suivis vous disent aujourd'hui : « Ils m'ont appris à

penser » S'il ne jouit pas d'une large popularité, chaque année il
s'attache au moins un étudiant qui le comprend et sur lequel il exerce

une influence non pas seulement intellectuelle, mais religieuse W.

Son dés:r le plus vif d'ailleurs est d'enflammer les jeunes gens qui
l'entourent de l'amour de la théologie et de la passion de la vérité.

Presque tous ses discours de rentrée se terminent par un appel à la

sincérité, au courage moral, à l'indépendance d'esprit, à une piété
sobre, virile et réfléchie. Voici, par exemple, en quels termes s'achève

celui de 1881 :

Il est une dot hors de tout prix apportée aux âmes intelligentes, viriles,
qui savent épouser la vérité ; elle se livre à eux sans partage, leur union
est pour l'éternité...

La vie serait à recommencer, on n'en choisirait pas d'autre. On sent
alors que le culte de la vérité, auquel on s'est voué sans réserve, ne saurait
avoir un terme ; on rêve d'une activité nouvelle, infinie, dans les vastes
domaines du Père de famille ; on se voit comme renaître avant même d'avoir
passé par la mort. L'élan qui a fait franchir tant de mauvais pas persiste
jusqu'à la dernière heure. Et alors, eût-on les mains vides... on ne s'avance

pas moins humble, modeste... pour être mis, en quelque mesure, au bénéfice

de cette parole : Cela va bien, bon et fidèle serviteur, tu as été fidèle en peu
de choses, je t'établirai sur beaucoup ; entre dans la joie de ton Seigneur. Je
ne t'avais pas ordonné de vaincre à tout prix, mais bien de combattre
suivant les règles ; s'il n'y a souvent que trop de parias sur la terre, il ne saurait

y en avoir dans le ciel (2).

Mais l'enseignement n'absorbe pas —¦ il s'en faut de beaucoup —
toutes les forces et tout le temps du maître de Lausanne. Professeur,
Astié est encore homme de plume. Aux yeux de ses contemporains,
il fait avant tout figure de journaliste de talent et de polémiste redou-

«Dans tout le cours d'un professorat déjà long», écrivait-il en 1891, «il ne
s'est pas trouvé, je crois, une volée qui ne renfermât quelque étudiant avec lequel
je ne me sentisse uni par les liens d'une sympathie profonde... Ainsi se sont formés
des liens qui subsisteront jusque dans l'éternité. » Edmond Scherer, p. 40. — La
crise théologique et ecclésiastique. Lausanne, 1881, p. 34 s.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ 9

table. Du journaliste il a la curiosité, le sens de la vie, la rapidité
du jugement, le don d'animer ce qu'il raconte ou expose. Il aime à

se prononcer sur chaque événement de quelque importance et
surtout il intervient lorsque les principes qui lui tiennent à cœur sont
—• ou lui semblent —¦ menacés (l>.

Alors il manifeste son tempérament et révèle sa nature. Cet

homme, qu'on a présenté parfois comme un sceptique, a en réalité
une âme de soldat. Vrai « Cyrano de la théologie » — selon le joli
mot de M. Edouard Vautier (2) —, i) se jette dans la bataille des

idées avec une fougue endiablée, frappant d'estoc et de taille l'adversaire

quel qu'il soit, à quelque camp qu'il appartienne. Peu importe
que les causes qu'il défend soient impopulaires ou dangereuses. Il
ose être seul de son avis. Il n'a peur de rien ni de personne. Il
s'attaque aux personnages les plus considérables et aux réputations les

mieux établies. Jamais peut-être l'on ne vit dans ce pays auteur
moins opportuniste, moins diplomate, moins accessible à la crainte
du qu'en dira-t-on.

Et, cependant, par un étrange paradoxe, ce chevalier de la

pensée qui, à l'ordinaire, fonce sur l'ennemi la visière levée, ne signe

pas tous ses articles. Il y a chez lui comme une veine de mystification.

Il prend un malin plaisir à dérouter son lecteur. Il se dissimule
derrière le voile de pseudonymes : Pertinax, Alceste, Asmodée,
Rusticus, d'autres encore — voile transparent, il est vrai, puisque son

style si primesautier, si peu académique le trahit rapidement. Comment

ne pas lui retourner le dicton trivial qu'il lançait contre le

grave Eugène Bersier, lequel s'en choqua si fort : « La caque sent
encore le hareng» (3).

D'ailleurs qu'il se nomme ou non, il dit ce qu'il pense, tout ce

qu'il pense et même plus qu'il ne pense. Ce Gascon, en effet, sur

lequel le climat du pays de Vaud n'a pu exercer son influence sédative,

est atteint d'une intempérance de langage incurable. Il n'a ni
le sens de la mesure, ni toujours celui des convenances. La crainte

Les périodiques auxquels Astié a collaboré de la manière la plus suivie
sont le Chrétien évangélique, la Revue chrétienne, la Revue de théologie et de

philosophie, dont il a partagé la direction depuis 1872 jusqu'à sa mort avec Eugène
Dandiran d'abord, puis avec Henri Vuilleumier, et le journal Evangile et Liberté. Très
averti des choses politiques et religieuses, il a rédigé, de 1858 à 1865, les chroniques
mensuelles du Chrétien évangélique qui, au dire d'Eugène Secrétan, « agaçaient les

uns et faisaient les délices des autres». — La Maison ies Cèires, p. 31. —
(3) Les évolutions ie M. Bersier et sa morale utilitaire. Lausanne, 1877, p. 9.



io PHILIPPE DAULTE

des euphémismes hypocrites et des réserves mentales le fait tomber
dans l'excessif. Il prodigue les coups de griffe, les insinuations
blessantes, les violences inutiles ri). H manie l'ironie avec une cruauté de

ton qui étonne de la part d'un chrétien à l'égard d'autres chrétiens

et qui compromet constamment la cause qu'il défend. Il le reconnaît

du reste et il s'en humilie à l'occasion d'une manière qui ne

manque pas de grandeur et qui rachète bien des outrances de plume.
Une de ses plus émouvantes confessions est celle sur laquelle s'achève

sa polémique avec Eugène Bersier, à l'époque où celui-ci avait
abandonné les Eglises libres de France. Avant de déposer les armes,
l'intrépide lutteur avoue qu'il a été trop loin dans le feu du combat

et il adresse cette requête à l'ami d'autrefois, pour lequel il a eu des

paroles si dures :

Quoi qu'il en soit, nous sommes déjà d'accord, du moins sur un point.
Unissons-nous pour demander sincèrement pardon à Dieu et aux petits
d'entre les membres de l'Eglise de n'avoir pas mieux réussi à défendre les

intérêts de la vérité, sans mêler à nos débats le triste ferment des passions
humaines G).

Autre contraste. Cet homme aux réactions si vives et si promptes,
cet impulsif qui excelle dans la dispute et la controverse, se montre
également capable d'accomplir des travaux de bénédictin.

C'est ainsi qu'en 1857, ^ publie une édition des Pensées de Pascal

ô) et en 1861 un Esprit d'Alexandre Vinet, «pensées et réflexions
extraites de tous ses ouvrages et de quelques manuscrits inédits,
rangées dans un ordre méthodique et précédées d'une préface», qui
constitue un instrument d'étude inappréciable.

En outre, Astié déploie une large activité d'historien des idées.

D'un côté, il initie, en des analyses pour la plupart strictement
objectives, les lecteurs de la Revue de théologie et de philosophie de

(') « Le pénétrant dialecticien aimait la discussion pour la discussion, la lutte
pour la lutte, le tintamarre pour le tintamarre. L'air ne lui semblait pur que quand
on y percevait une odeur de poudre brûlée et qu'on le respirait à travers des

carreaux cassés. » F. Chaponnière, art. cité. — L'opportunisme et l'intransigeance
en matières religieuses et morales. Lausanne, 1877, p. 80. — (3) Le renouveau et
l'extraordinaire développement des études pascaliennes des trois derniers quarts de
siècle ont relégué dans l'ombre cette édition d'Astié. Elle garde néanmoins de

l'intérêt, intérêt plus apologétique, il est vrai, que strictement critique, puisqu'elle
distribue « les Pensées dans l'ordre auquel Pascal se fût arrêté, s'il eût été conséquent

et fidèle jusqu'au bout à l'idée-mère de son apologie », ainsi que le dit l'auteur

dans sa Préface.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ II

Lausanne, à la pensée d'outre-Rhin G) et, de l'autre, il retrace et
apprécie d'une façon personnelle le mouvement théologique et
philosophique de Suisse, de France et d'Angleterre dans ses articles de la
Revue chrétienne et dans des ouvrages tels que Les deux théologies
nouvelles dans le sein du protestantisme français. Etude historico-

dogmatique (1864) et La Bible et le libéralisme (1869).

Enfin, Astié fait œuvre de dogmaticien et d'exégète dans ses

volumineux articles de l'Encyclopédie des sciences religieuses de

Lichtenberger sur l'individualisme, le péché, la religion, et dans son

Explication de l'Evangile selon saint Jean, par un chrétien (1863), la

plus irénique de ses publications dans laquelle je relève cette modeste

et sage justification de la théologie systématique :

L'absence de dogmatique satisfaisante ne saurait nous dispenser d'en
chercher une et nous autoriser à nous établir définitivement dans le
mysticisme. Il nous arriverait comme au voyageur égaré dans les neiges qui
trouve la mort dans ce doux sommeil qui le séduit et le charme. Le besoin
de réfléchir, de systématiser, est inhérent à l'esprit humain ; le seul moyen
d'échapper à une dogmatique défectueuse, ce n'est pas de prétendre s'en

passer absolument, mais d'en avoir une bonne. Et la voie pour en obtenir
une bonne, saint Jean nous l'a lui-même indiquée : se borner à systématiser
les données diverses fournies par la vie chrétienne, en se rappelant que toute
spéculation qui va au delà est, à la vérité, permise, mais qu'elle ne saurait

légitimement prétendre donner ses résultats comme indispensables (p. xxvm).

Ce préambule terminé, nous pouvons aborder maintenant la

pensée religieuse d'Astié. A vrai dire, lorsque l'on essaie de fixer
l'orientation théologique du maître de Lausanne et de dégager ses

doctrines, l'on éprouve pour commencer quelque embarras. Nulle

part il n'a donné, que je sache, une vue d'ensemble, un résumé

synthétique de ses conceptions ; et presque jamais non plus il n'a
traité des grands articles de la foi chrétienne directement et avec

quelque ampleur. C'est en général à propos d'un exposé ou d'une
réfutation des idées d'autrui qu'il formule ou laisse entrevoir les

siennes propres. Et comme les feux de sa critique éclatent en tous

(') Les plus importantes d'entre elles ont été réunies dans deux gros volumes
intitulés, l'un, La théologie allemanie contemporaine (1876) et l'autre, Mélanges le
théologie et ie philosophie (1878). Ils peuvent aujourd'hui encore rendre de précieux
services à ceux qui n'ont pas la possibilité ou la patience, de lire Baur, Rothe,
Luthardt, Schwarz, Spir, etc., dans le texte original.



12 PHILIPPE DAULTE

sens, qu'il s'en prend tour à tour aux libéraux et aux orthodoxes,

aux piétistes et aux rationalistes, aux intellectualistes et aux
mystiques, qu'il dit leurs vérités aux Eglises de professants aussi bien

qu'aux Eglises de multitude, qu'il fonce avec une ardeur à peu près

égale contre P« ignorante » Angleterre et contre la «savante»
Allemagne, qu'il raille à l'occasion les représentants de toutes les écoles

et de toutes les sectes de son temps, en sorte que celui qui voudrait
faire la satire du XIXe siècle religieux trouverait dans les écrits
d'Astié une mine inépuisable, l'on ne sait trop, au début, dans quelle
catégorie le ranger, quelle étiquette lui appliquer ri).

Pourtant une étude plus attentive ne tarde pas à révéler chez

notre théologien, sinon un système, du moins une orientation fort
nette qui se laisse aisément déterminer, pourvu qu'on la considère

d'un point de vue historique. Et, croyons-nous, l'on ne risque guère
de se tromper en proposant la définition suivante : J.-F. Astié est

un fils du Réveil et un disciple de Vinet, mâtiné d'un critique
ultraindividualiste.

Un fils du Réveil premièrement. Ainsi que l'ont relevé des juges
aussi compétents que Philippe Bridel et Paul Chapuis, Astié doit
au grand mouvement religieux qui a soulevé notre protestantisme
européen au début du XIXe siècle, quelques-uns des éléments les

plus caractéristiques de sa piété, manifestement centrée sur l'expérience

du péché et de la grâce. Si enclin qu'il se soit montré, au

cours de sa carrière, à pratiquer de larges tailles dans le dogme
traditionnel, il n'a jamais consenti à ce que l'on touchât aux affirmations
chrétiennes cardinales de la misère et de la culpabilité de l'homme,
du salut offert en Jésus-Christ, de la nécessité d'une nouvelle

naissance, de la responsabilité de chacun quant à sa destinée éternelle,

Voici, à titre d'échantillon de sa verve satirique, un petit portrait comme
on en trouve beaucoup sous sa plume. Il s'agit du piétisme :

« Dans le monde, on désigne par le nom de piétistes les protestants religieux en
général... Au sein du public religieux, on désigne par piétistes des hommes plus
zélés qu'avancés, disposés à recevoir, comme la manne, toute idée bizarre de quelque
point de l'horizon qu'elle tombe, courant, sans lest et sans boussole, de-çà, de-là, et
s'écriant: Le Christ est ici il est là croyant toujours avoir infailliblement trouvé
la vérité absolue et changeant périodiquement de caprice ; il y a quelques années,
Pearsall Smith, puis l'Armée du Salut, les guérisons par la prière, les cœurs purs...
Plus cela change, plus c'est la même chose. Et, grâce à une interprétation tout à

fait arbitraire et fantastique, la Bible et Dieu sont rendus solidaires de ces agitations

maladives. » (Réalité, franchise et courage. Aux jeunes, s'il en reste. Paris,
1888, p. 5.)



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ 13

affirmations que le Réveil avait remises en évidence dans nos milieux.
Ensuite, disciple de Vinet. Assurément le polémiste du Chrétien

évangélique était d'un naturel qui ne rappelle pas précisément
celui de l'auteur de la Théologie pastorale — ce qui explique que les

idées de celui-ci changent souvent de figure lorsqu'elles sont
formulées par celui-là. Assurément aussi, l'élève a vu le maître au
travers du prisme de sa propre personnalité et je ne garantirais pas

que le Vinet qu'il a présenté comme celui de l'histoire n'empruntât
pas quelques traits au Vinet de la légende, mais l'on ne peut contester
ni qu'Astié se soit imprégné de la pensée de celui qu'il appelle aie

plus grand, le plus original des théologiens de langue française depuis
Calvin » M, ni qu'il ait conçu le dessein d'en assurer le rayonnement,
de la défendre et de la prolonger.

Astié a pris principalement trois choses chez Vinet. En premier
lieu, son anti-intellectualisme, c'est-à-dire son refus de réduire le
christianisme à un ensemble de croyances théoriques aussi bien que
sa condamnation de la méthode spéculative comme moyen de démonstration

et d'appropriation de la vérité évangélique.
En second lieu, Astié a puisé chez Vinet ce que l'on pourrait

appeler son humanisme, par où j'entends la conviction qu'entre la

nature de l'homme, considérée dans son essence la plus intime, et le

message du Christ, il y a une harmonie préétablie, une coïncidence
étroite. L'âme humaine, mise en présence de l'Evangile, de cet

Evangile qu'elle ne peut ni découvrir ni inventer, le reconnaît, le

salue comme la révélation divine, si du moins elle est sincère et
droite, si elle veut bien prêter attention au témoignage intérieur
du Saint-Esprit. C'est pourquoi la mission de la théologie consiste,

non à interposer entre l'individu et le Christ les autorités réputées
infaillibles de l'Eglise, du Livre ou du Dogme, mais bien à mettre
en évidence l'Evangile, à en dégager et à en formuler le co tenu
comme aussi à faire voir comment il répond aux vrais besoins et aux
aspirations authentiques du cœur, de la conscience et de l'intelligence.

Enfin Astié a trouvé chez Vinet le germe de son individualisme <2>,

(') La crise théologique et ecclésiastique, p. 36. — Voici la définition
qu'Astié donne lui-même de ce terme : « Il est grand temps d'accepter de bonne
grâce le sens que l'usage a attribué au mot individualisme, en le faisant
synonyme de spiritualisme chrétien, en l'employant pour désigner la tendance qui
est le dernier mot du protestantisme. Du reste, personne ne s'y trompe. Chacun
sait qu'un individualiste est un homme qui défend les droits sacrés, inaliénables
de l'individualité religieuse contre une prescription chimérique dont on veut faire



14 PHILIPPE DAULTE

ce terme signifiant sous sa plume, non je ne sais quel égotisme ou
anarchisme, mais le respect de l'individualité spirituelle, l'affirmation

du droit et du devoir de chacun de prendre position à l'égard
de la vérité, de s'assimiler librement et personnellement le message
divin sans subir de contrainte ni de la part de l'Eglise ni de celle
de l'Etat, et ensuite, comme conséquence logique ou comme garantie
nécessaire du principe, la séparation de la société civile et de la
société religieuse.

L'individualisme de Vinet ouvre, aux yeux d'Astié, un nouveau
et quatrième cycle dans l'histoire de la pensée chrétienne. L'Eglise
des premiers siècles a forgé le dogme trinitaire. Augustin a mis en
évidence l'anthropologie. La Réforme a placé la doctrine du salut
au centre de la dogmatique. Ainsi chacune des grandes vérités qui
constituent le côté objectif de l'Evangile est devenue à son tour le

principe d'un développement fécond. Mais l'individualité attend son
heure et la mission incombe à notre époque de déterminer les

rapports de l'élément objectif et de l'élément subjectif, de la « vérité
en dehors de nous» et de la «vérité en nous»^).

Cette mission, Vinet l'a conçue et ébauchée plus qu'il ne l'a
réalisée. Il a semé à pleines mains les idées nouvelles et profondes,
mais il ne les a ni poussées à leurs conséquences dernières ni
organisées en un système. Et surtout — lacune encore plus grave au

point de vue du disciple <2) —• il n'a pas fait la critique explicite
des doctrines traditionnelles qu'il rejetait, plus préoccupé d'exposer

bénéficier les traditions du passé, contre les entreprises du socialisme religieux
contemporain, qui ne connaît pas d'autres critères de la vérité que les décisions de

la majorité et le succès, et contre les séductions du cléricalisme et du matérialisme
religieux qui voudraient accorder aux institutions, aux cérémonies, aux sacrements
une valeur intrinsèque indépendamment des dispositions subjectives de l'individu.»
Encyclopéiie ies sciences religieuses. Article Iniiviiualisme, t. VI, p. 655. — (') Les

ieux nouvelles théologies, p. 257. — (a) « Il nous en coûte, certes, de le dire, mais il est
manifeste aujourd'hui que les qualités précieuses que l'on professait admirer le plus
chez Vinet ont nui au succès de la cause qu'il défendait. Faute de cet élément négatif
dont on s'accorde à louer l'absence dans ses écrits, il n'a été compris que par un
petit nombre d'hommes qui seuls ont su discerner les aperçus de tout genre,
nouveaux et féconds, voilés par ce besoin si respectable de laisser la vérité nouvelle faire
à elle seule justice de l'erreur ancienne. Il n'y a malheureusement que peu
d'intelligences auxquelles cette méthode puisse réellement profiter... Aussi longtemps
qu'une main impitoyable n'aura pas renversé l'idole, le grand troupeau des fidèles,
tout en professant adorer le vrai Dieu, s'en tiendra à son formalisme terre à terre
et à ses superstitions. Il est indispensable que quelque téméraire, quelque Carlstadt
vienne faire maison nette. » La théologie allemanie contemporaine, p. 262.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ 15

ce qu'il considérait comme la vérité que de passer au crible les

formules qui lui paraissaient erronées.

Il s'agit donc, d'une part, de démolir les édifices doctrinaux
surannés du passé et, d'autre part, d'élaborer la théologie qu'appellent

les principes posés par Vinet : théologie franchement individualiste

et spiritualiste, théologie de la conscience ou, comme Astié la

désigne aussi, « théologie indépendante », parce qu'affranchie des

mots d'ordre des deux camps entre lesquels se partage la pensée

protestante.
Si critique qu'il ait pu être, Astié, en effet, n'a pas versé dans

le libéralisme. La théologie qu'il représente entend faire front et
contre les orthodoxes et contre les libéraux. Contre les orthodoxes

tout d'abord, ou les prétendus tels : héritiers de la dogmatique du

Réveil, théoriciens de l'école pietiste, théopneustes du parti des

Gaussen et des Gasparin, qui ont le mérite de conserver la

substance de l'Evangile, mais qui s'obstinent à la lier à des formules

caduques et à un système d'autorité extérieure inadéquat. Et ensuite

contre les libéraux qui, s'ils abandonnent les armes rouillées de

l'apologétique traditionnelle et reconnaissent, en théorie tout au

moins, les droits de la recherche personnelle, vident le message chrétien

de son contenu positif et ne retiennent d'autre dogme que celui
du libre examen, oubliant qu'un principe purement formel n'est pas
plus capable de sauver les âmes que de les grouper en communautés,
en Eglises <>>. Astié a écrit tout un livre <2> pour établir qu'entre la

théologie qui s'inspire de Vinet et celle qui part de Scherer pour
aboutir à F. Buisson et à Pécaut en passant par Colani, il n'y a rien
de commun, sinon quelques coïncidences momentanées et
superficielles.

(') Si l'on veut être édifié sur les sentiments que cet hérétique d'Astié éprouvait
à l'égard des libéraux, notamment ceux de Genève, et sur la sévérité des jugements
qu'il pouvait porter sur eux, l'on n'a qu'à lire l'article La paix à tout prix ou la passion

ie l'unité, où il prend violemment à partie le dogmaticien Auguste Bouvier
qui essayait d'opérer une synthèse du libéralisme et de l'évangélisme. Astié y désigne

expressément le libéralisme comme l'ennemi. «Et quel ennemi De soi-disant
théologiens qui n'ont pour unique dogme que la négation de tout dogme. De prétendus
apôtres du libre examen qui ne se lassent pas de tourner la roue du moulin sans

s'apercevoir que depuis longtemps il n'y a plus rien à moudre... Il ne suffit pas de

revendiquer la liberté personnelle de croire, encore faut-il croire ensemble pour
former une Eglise... Le libéralisme ne possède pas un degré de foi suffisant pour
exercer autour de lui une action religieuse appréciable. » Chrétien évangélique, 1877,

p. 232 8. — (*) Les deux théologies nouvelles.



16 PHILIPPE DAULTE

On le voit, cet Astié qui passait dans certains cercles

conservateurs pour un extrémiste, un rationaliste, un affreux libéral, est

en réalité un homme du centre théologique, je dirais volontiers un
Vermittler, si ce mot, historiquement, n'impliquait une attitude de

pondération et de mesure qui n'est pas tout à fait celle de notre
fougueux penseur. Quelle que soit d'ailleurs l'étiquette qu'on lui
accole, il faut reconnaître qu'il a été, parmi nous, l'un des promoteurs

d'une théologie qui veut rompre avec l'intellectualisme de

droite comme avec celui de gauche, qui met l'accent sur l'expérience
personnelle, la vie, la communion directe avec Dieu en Christ, qui
allie la hardiesse critique à la fidélité de la foi, la liberté envers les

formules dogmatiques à l'attachement aux affirmations éternelles
de l'Evangile.

Ayant caractérisé l'orientation d'Astié, nous pouvons maintenant

examiner de plus près sa théologie. Celle-ci comprend deux

parties distinctes et inégalement développées : une partie critique
et une partie constructive.

La première qui, manifestement, est le plus en évidence a presque
monopolisé l'attention des contemporains, Astié s'étant, en quelque

sorte, spécialisé dans la démolition de certaines croyances traditionnelles.

Sa critique a porté, principalement, sur trois points : la

théopneustie, la méthode d'autorité, la confusion de la foi et de la

croyance.
La théopneustie, tout d'abord. Astié condamne de la façon la plus

catégorique et la plus explicite la théorie selon laquelle le texte de

la Bible, dans ses moindres détails comme dans sa teneur générale,
est si littéralement inspiré qu'il ne peut contenir la plus petite
défaillance de pensée, la plus légère inexactitude historique, la

plus insignifiante faute de style. A vrai dire, il ne prend guère la

peine de réfuter en forme cette conception mécanique de l'inspiration

qui réduit les témoins de la Révélation au rôle de plumes
passives écrivant sous l'impulsion du Saint-Esprit, pour la bonne
raison que cela lui paraît superflu. Le plus souvent, il se borne à

montrer que cette doctrine n'est pas vraiment orthodoxe, puisque
les pères de nos Eglises protestantes ne l'ont pas enseignée et il
somme les représentants du parti évangélique de la répudier ouver-



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ 17

tement comme aussi d'admettre la nette distinction de la Bible et
de la Parole de Dieu avec toutes les conséquences qui en résultent.

L'Ecriture n'est que le document de la Révélation. Sans doute
celle-ci retentit au travers de celle-là. Il ne faut donc pas les séparer,
mais l'on ne doit pas davantage les confondre et soutenir que tous
les passages des saints Livres sont également, et à un titre identique
et dans leur lettre même, Verbe divin. Une telle conception nous
condamnerait à méconnaître l'existence d'un progrès, d'un développement

de la Révélation et aussi — chose plus grave — à attribuer
à Dieu ce qui dans les paroles ou les écrits des témoins de l'ancienne

et de la nouvelle Alliance est sans contredit erreur ou imperfection
de la créature.

Puisque la Bible a un côté humain, présente des traces de faillibi-
lité, le problème de la vérité ne peut pas être tranché par le seul et
commode argument du : « Il est écrit ». C'est pourquoi Astié dirige,
en second lieu, quelques-unes de ses critiques les plus vives contre la
méthode d'autorité extérieure.

Pendant des siècles, la théologie classique s'est évertuée à démontrer

le caractère surnaturel du recueil canonique, estimant que, cela

fait, la partie était gagnée, qu'elle pouvait prescrire à l'homme, à

tout homme, le devoir d'admettre ce que l'Ecriture enseigne. Mais

cette méthode paraît caduque à Astié pour diverses raisons :

1. Elle n'est à la portée que d'une minorité de savants puisqu'elle
oblige celui qui la veut suivre à trancher une multitude de questions
délicates relatives à l'origine, la date, l'authenticité, la nature des

Livres saints, avant de pouvoir s'approprier l'Evangile et elle place
le peuple des fidèles sous la sujétion des théologiens, ce qu'une pensée

authentiquement réformée ne saurait accorder.

2. Cette méthode s'abuse sur la manière dont la foi prend nais

sance. Elle suppose qu'il est possible, sur l'autorité de démonstrations

objectives, de recevoir l'Evangile tout en étant étranger au
sentiment du péché, à la repentance, au besoin de la rédemption,
ce qui est faux. L'on ne va pas de l'Ecriture au Christ, mais du

Christ à l'Ecriture. Ce n'est pas parce qu'on a établi devant nous par
des preuves externes, dont la valeur, du reste, n'est pas péremptoire,
la divinité des saints Livres, que nous en venons ipso facto à croire

en Christ. C'est, au contraire, parce que le Christ nous a conquis par
l'ascendant de sa parole, de sa vie, de son sacrifice, de son triomphe

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXIII (n° 13I, I945). Z



18 PHILIPPE DAULTE

sur la mort, que nous sommes amenés à accorder à la Bible, qui lui
rend témoignage, une place et une valeur uniques G).

3. Enfin cette méthode qui prétend fonder la foi sur une autorité
extérieure : celle de l'Ecriture ou de l'Eglise, s'inspire d'un scepticisme

injustifié. Elle implique, d'une part, que l'Evangile rédempteur
n'a pas de quoi se faire connaître des âmes droites et, d'autre part,
que l'homme ne possède aucun organe propre à percevoir la voix de

Dieu, lorsque celui-ci parle. Or, au sein de sa déchéance, l'homme
reste un être doué de conscience, c'est-à-dire pourvu d'un sens spirituel

capable de discerner le Message divin quand il retentit.

La vraie méthode de la connaissance chrétienne, c'est celle de

l'assimilation directe et personnelle de la vérité. Or, entre cette
méthode et la méthode d'autorité extérieure il n'y a pas d'accord

possible, pas de conciliation concevable. Astié l'a affirmé avec une
intransigeance particulière en 1891, lors des fameuses discussions

théologiques de Chexbres : « Nos luttes ont eu pour effet, depuis

quarante ans, de mettre toujours plus en présence deux esprits exclusifs

l'un de l'autre : l'école autoritaire, prétendant éclairer le soleil

par une lumière qui lui serait extérieure et supérieure, et l'école

spiritualiste, ne s'inclinant que devant l'autorité intrinsèque de la
vérité religieuse et morale, seule en état de conférer à l'autorité
extérieure une valeur relative » <2>.

Les critiques qu'Astié a formulées contre la méthode d'autorité
contiennent une large part de vérité et elles demeurent dignes d'une
sérieuse considération. Comme le rappelait récemment dans cette
Revue M. Franz Leenhardt te), l'orthodoxie, une certaine orthodoxie
en tout cas, a eu le tort de transférer à l'Eglise ou à l'Ecriture une
autorité qui n'appartient qu'à Jésus-Christ, dans l'intention louable
de mieux assurer la souveraineté du message et de la personne du

Rédempteur. Il est donc nécessaire et utile qu'on nous mette en

garde contre le danger permanent de situer sur le même plan le

Christ et ses témoins, la Révélation et les intermédiaires par lesquels
elle se transmet, le contenu et le contenant de l'Evangile.

« L'Eglise n'a pas d'autre base que la foi en Jésus-Christ qui est le christianisme

même. C'est Jésus-Christ qui confère à la Bible son autorité, bien loin de
recevoir la sienne du saint volume. En un mot, nous allons de Jésus-Christ à la
Bible et non pas de la Bible à Jésus-Christ. » La Bible et le libéralisme, p. 85.
— Evangile et Liberté, 28 août 1891. — (3) Pour une orthoioxie libérale.
Lausanne, 1944.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ 19

Seulement le problème est plus complexe qu'Astié ne le laisse

entrevoir. Dans la réalité concrète nous ne sommes pas placés en
face d'une alternative ; nous n'avons pas à choisir entre deux partis
qui s'excluent : Aller ou de l'Ecriture au Christ ou du Christ à l'Ecriture.

Le Christ est, il doit devenir pour nous l'objet d'une communion

directe et personnelle. Mais nous ne l'atteignons pas sans aucune
médiation ; nous n'arrivons à lui que grâce au témoignage qui lui
est rendu, témoignage écrit du Livre et témoignage oral de l'Eglise.
En fait, nous allons de l'Ecriture au Christ, puis du Christ à

'Ecriture et de nouveau de l'Ecriture au Christ, selon le rythme
d'un mouvement qui se prolonge tout le long de la vie
chrétienne.

Chronologiquement nous passons tout d'abord de l'Ecriture au
Christ, du témoignage des disciples au Maître, de la connaissance

historique de Jésus, qui se transmet dans et par la communauté des

croyants, à la connaissance vivante du Sauveur qui s'inaugure dans

la foi, sous l'action du Saint-Esprit. Puis, parvenus au Christ vivant,
nous revenons à l'Ecriture et nous lui reconnaissons une valeur et
un rôle uniques à titre d'organe par lequel nous accédons à la
communion du Maître. Et enfin nous nous élevons de nouveau de l'Ecriture

au Christ, mais à un Christ mieux connu grâce à une contemplation

de plus en plus assidue du portrait que les évangiles nous en

présentent. C'est dire que si l'autorité souveraine du Christ, perçue
par la foi, confère à l'Ecriture —¦ et à l'Eglise — une autorité relative,
cette autorité relative de l'Ecriture —¦ et de l'Eglise — prépare et
aide l'homme à reconnaître l'autorité souveraine du Christ et à

s'incliner devant elle. Dès lors, la théologie n'a pas à faire un choix
exclusif entre l'autorité extérieure et l'autorité intérieure, mais bien

— ce qui est plus délicat —¦ à déterminer le rôle qui revient à

chacune d'elles et à fixer le rapport qui les unit.
Remarquons du reste qu'Astié est moins radical que certaines de

ses formules de combat ne le laissent paraître. S'il fonce souvent
avec véhémence contre l'autorité extérieure et dénonce son emploi
comme une infidélité au principe du spiritualisme protestant, il lui
reconnaît parfois une raison d'être pédagogique. Ainsi dans un
passage important de l'Introduction aux Mélanges de théologie et de

philosophie où il discute avec le libéral Vernes la question de l'autorité,

il conteste expressément que le degré d'assimilation personnelle
de la vérité par un individu représente un critère absolu et il main-



20 PHILIPPE DAULTE

tient que l'Ecriture demeure, à ses yeux, une norme spirituelle
indispensable :

Il faut vraiment une grâce d'état pour être en mesure de répudier toute
autorité extérieure. A ce compte-là, chaque individu, quelle que fût sa
condition spirituelle, sa culture, ferait chaque jour et à chaque heure, de sa

capacité à s'assimiler la vérité religieuse le critère de la réalité même de

cette vérité... Nous avons la naïveté de croire que dans l'acquisition de la
vérité religieuse, comme dans toutes les autres sciences, il y a un progrès
incessant, et nous ne réussissons pas à saisir que le moyen le plus naturel et
le plus prompt de l'assurer soit de rejeter sans retour ou de tenir en suspicion

ce qu'on ne peut s'assimiler à un certain jour et à une certaine heure,
faute de le comprendre. L'Ecriture demeure donc pour nous... une autorité
morale et religieuse, en qualité d'histoire authentique et vivante d'une
révélation que nous tenons pour bien réelle (p. xlvii s.).

Relevons en passant que notre théologien fait entendre des

sons de cloche assez différents suivant les adversaires qu'il combat.
Enfin, la troisième « hérésie » contre laquelle Astié n'a cessé de

fulminer, c'est la confusion de la foi et de la théologie. Une de ses

constantes préoccupations a été la lutte contre le dogmatisme, contre
l'illusion sans cesse renaissante qu'une doctrine humaine peut nous
fournir la formule absolue et définitive de la vérité chrétienne.
Pendant quarante ans — et avec d'autant plus d'insistance et d'âpreté
peut-être qu'il approchait davantage du terme de la carrière —
il a répété que le triomphe du spiritualisme évangélique comme la

paix et la liberté dans l'Eglise sont liés à la distinction, clairement

perçue et ouvertement professée, de la piété et de la science, de la
foi et du dogme, de la Révélation et des systèmes dans lesquels
l'on essaie de la fixer.

L'Evangile n'est pas un manuel de dogmatique, mais l'affirmation

d'un fait, le message vivant de l'intervention rédemptrice de

Dieu en Jésus-Christ. Or, dès que la pensée se concentre sur cet
Evangile et cherche à en exprimer théoriquement le contenu, elle

aboutit à des conceptions différentes, d'une part, parce que l'Evangile

est si riche et nous domine de si haut qu'aucun docteur, fût-il
le plus génial, ne peut le saisir dans toute sa plénitude et, d'autre

part, parce que les formes et les catégories intellectuelles dont les

théologiens font usage pour définir leur foi subissent la loi du temps,
se modifient et évoluent au cours des siècles.

Si donc on s'obstine à ériger en absolu l'une des interprétations



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ 21

possibles du Credo, et si on l'impose à tous les esprits comme la seule

orthodoxe, non seulement l'on sème dans l'Eglise des ferments
d'intolérance, de division, de méfiance, mais l'on abandonne le
terrain de la Réforme. C'est, en effet, l'une des thèses les plus
passionnément défendues par Astié que le principe protestant n'est
autre que l'individualisme. Sans doute Luther, Calvin et leurs émules

n'en ont pas eu pleine conscience, mais il appartient à leurs fils
spirituels de le comprendre et de proclamer explicitement le droit de

chaque croyant à formuler sa foi de son mieux sans encourir les

foudres de l'autorité ecclésiastique.
Cette distinction entre la foi et la théologie nous paraît juste et

nous sommes reconnaissant à Astié d'avoir contribué à la populariser

parmi nous, mais nous regrettons qu'il ne l'ait pas élucidée
d'une manière plus nette. Il ne suffit pas, en effet, de nous répéter
sur tous les tons : Autre est l'Evangile, le simple Evangile de Jésus-
Christ, autres sont les interprétations qu'en donnent les docteurs
de l'Eglise ; autre est l'affirmation spontanée de la foi qui s'empare
du message du salut, autres sont les systèmes dans lesquels cette
affirmation s'explicite ; autre est la piété vivante, autres sont les

formules scientifiques.
L'on aimerait encore qu'on nous montrât où commence et où

finit l'intervention de la théologie ; l'on voudrait qu'on nous fournît,
sinon une pierre de touche infaillible — c'est évidemment impossible
—¦ du moins quelques critères qui pussent nous aider à délimiter le

domaine de la foi et celui du dogme. Car enfin, et Astié le reconnaît,
la foi chrétienne n'est pas un pur sentiment, un élan tout subjectif
de l'âme, une confiance instinctive en je ne sais quelle Puissance

inconnaissable ; elle a un objet déterminé, elle comporte un élément

intellectuel, elle inclut une croyance. Mais alors quand sommes-

nous sur le terrain de la foi, et quand pénétrons-nous dans celui de

la doctrine Le premier coïncide-t-il avec le message du Nouveau
Testament et le second avec l'enseignement des docteurs

postapostoliques Ou bien les épîtres, voire même les évangiles contiennent-ils

déjà de la « théologie », c'est-à-dire des interprétations
humaines et contingentes de la Révélation et si oui, comment
distinguer celle-ci de celles-là Lorsque, par exemple, j'affirme,
avec saint Paul, le rachat de l'humanité par la mort expiatoire de

Jésus-Christ, est-ce que je fais de la théologie ou bien celle-ci ne
commence-t-elle que lorsque je propose une théorie de la rédemption,



22 PHILIPPE DAULTE

peu importe que ce soit celle d'Anselme, de Calvin, de Grotius ou de

Sabatier
A ces questions, Astié ne donne guère de réponse, ce qui est une

grave lacune, puisque seule une distinction concrète, et non pas
uniquement formelle, de la foi et de la doctrine permettrait à l'Eglise
de se frayer une voie entre le dogmatisme et l'agnosticisme ou le

latitudinarisme, ces deux écueils de toujours, en déterminant avec une
approximation suffisante la substance du Credo évangélique ou,
pour parler avec Vinet, les « vérités par lesquelles on est chrétien,
hors desquelles on ne l'est pas »ri).

Voilà pour la partie critique de la théologie de notre auteur.
Passons à la partie constructive. Au premier aspect elle paraît maigre.
Ses contemporains ne se sont pas fait faute de le relever. Et non pas
seulement les représentants de la tendance la plus conservatrice

comme ce D. Sautter qui écrivait dans une brochure de polémique :

« On aurait pu jouer un bien joli tour à M. Astié. C'eût été de le

nommer professeur de dogmatique, en y mettant pour condition
qu'il donnerait la sienne propre et ne se bornerait pas à détruire
celle des autres » <*>, mais même des hommes comme Charles Secrétan

qui terminait un compte rendu de la brochure L'orthodoxie et

le libéralisme par cette remarque plutôt cinglante : « La théologie
orthodoxe a de grands défauts, nous le voulons ; mais elle existe,
tandis que, de son propre aveu, la théologie indépendante n'existe

pas. Dans cette condition, nous la voudrions moins agressive. On
n'écarte une idée qu'en la remplaçant. Pour massacrer les revenants
il faut des esprits, ce n'est point assez des ombres. » te)

On doit bien l'avouer, le génie d'Astié le portait plus à la critique
qu'à la construction. Pourtant, si l'on se donne la peine de glaner
les éléments positifs épars dans ses écrits, l'on arrive à former une
gerbe qui n'est pas absolument méprisable. Passons-les rapidement
en revue.

Tout d'abord l'on trouve chez Astié un théisme strict. Il prend
au sérieux la personnalité et la liberté divines. Le Dieu devant lequel

Liberté religieuse et questions ecclésiastiques, p. 655. — Le cas ie M. le

prof. Astié. Lettre à M. Auguste Clarion, p. 22. — (3) Chrétien évangélique,
1873, p. 193.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ 23

s'inclinent son intelligence et son cœur, ce n'est pas le « Dieu des

philosophes » : Substance infinie, Etre suprême, inconnaissable

Absolu, c'est le « Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob », conscient
de lui-même, maître des hommes et des choses, qui entretient avec
ses créatures des rapports personnels. Dans la théologie de ses

contemporains, il dépiste immédiatement toute velléité de panthéisme,
toute tendance à sacrifier la transcendance à l'immanence divine,
et il la condamne avec la dernière énergie. Il prend ouvertement la
défense du surnaturel, du miracle contre ceux qui l'attaquent et le

nient. A la suite de Rothe qu'il suit sur ce point, il soutient que le
Dieu qui a créé la nature et l'a soumise à des lois ne peut en être

l'esclave, que, par conséquent, rien ne l'empêche d'y intervenir
quand il le veut et comme il le veut.

Avec la liberté divine, c'est aussi la liberté humaine qui est
mise en évidence. Aux yeux d'Astié, rejeter le libre arbitre, c'est

saper la base de la morale, de la religion et de l'Evangile. Si l'homme
est totalement déterminé par sa nature mauvaise, s'il ne lui reste

aucune possibilité de choix entre le bien et le mal, aucune faculté
d'obéir ou de désobéir à sa conscience, alors les notions de péché, de

culpabilité, de responsabilité se vident de tout contenu et par là
même aussi l'Evangile, cette bonne nouvelle du pardon offert à tous
ceux qui veulent le saisir par la foi, c'est-à-dire par un acte de libre
décision, perd son sens.

Assurément, depuis la chute, l'homme a perdu la capacité de

faire le bien, d'accomplir la volonté de Dieu, de se rendre agréable
à son Créateur par ses propres forces, mais il demeure jusque dans

sa déchéance un être moral. Impuissant totalement à se sauver lui-
même, il conserve le pouvoir d'accepter ou de repousser la grâce qui
lui est offerte. Quelque admiration qu'il ait pour Calvin auquel il
s'est efforcé de rendre justice dans une remarquable étude du Chrétien

évangélique, Astié ne consent pas à suivre le réformateur dans

la voie de la double prédestination.

C'est ici le point de bifurcation : on a beau avoir marché d'accord
jusqu'à présent, il faut se séparer pour ne plus se rencontrer. Nous avons deux

systèmes, deux théologies, j'ai presque dit deux religions, suivant qu'on
accorde ou qu'on refuse à l'individu un concours effectif dans l'appropriation
du salut. Toute la question se résume à savoir si c'est parce que les hommes
le veulent qu'ils acceptent ou refusent le salut, ou bien si cette détermination

s'accomplit sans aucun concours libre et réel de leur part. Il s'agit de



24 PHILIPPE DAULTE

décider si le libre arbitre perdu en fait, c'est-à-dire comme faculté de se

sauver par soi-même, existe encore en puissance, c'est-à-dire comme faculté
d'accepter et de s'approprier le salut offert G).

Prenant au sérieux la liberté humaine, Astié ne reconnaît au

péché qu'un mode d'existence contingent. Il se refuse absolument à

le faire entrer dans le plan divin. Par définition, le mal est ce qui ne
doit pas être, ce qui contredit la volonté de Dieu, ce qui, par conséquent,

ne peut en aucune manière lui être attribué. Du moment où
Dieu a appelé à l'existence des créatures libres, il s'est engagé dans

une véritable aventure, dans une aventure dont l'issue ne peut être

connue d'avance. La chute est donc, à la lettre, ce qui aurait pu ne

pas être, le suprême accident, le hors la loi par excellence. Une fois
consommée, il est vrai, le mal a pris dans l'humanité un caractère
fatal. Les descendants d'Adam n'affrontent plus l'épreuve morale
dans un état d'intégrité. Ce que les théologiens ont appelé le péché

originel est une réalité — il y a un non posse non peccare —, mais il
n'implique pas culpabilité, quoi qu'en dise l'orthodoxie augustinienne

; il constitue seulement une maladie, ainsi que l'a enseigné

Zwingli. La culpabilité n'apparaît qu'au moment où l'homme
acquiesce consciemment à sa nature mauvaise, la fait sienne en cédant
lui-même à la tentation, en désobéissant à la loi divine. Autrement
dit, l'individu ne naît pas coupable, il n'est pas responsable du

péché générique qui pèse sur sa volonté et en limite le pouvoir ; il
n'est coupable et responsable que de la part de mal proprement
personnelle qu'il y ajoute par ses libres déterminations.

Quant à la déchéance de l'humanité, à sa corruption, pour
employer le langage de Calvin, Astié la croit étendue et profonde,
mais non pas totale, absolue, puisque, par la grâce de Dieu, la chute
n'a détruit dans la créature ni la conscience ni la liberté formelle.
Ceci explique les réserves que notre théologien a toujours faites sur
l'augustinisme et dont on trouve une expression typique dans cette

page au style désinvolte et piquant que je ne résiste pas à l'envie de

lire, malgré sa longueur :

Nous avouons, à notre honte... que les Confessions de saint Augustin ne

furent jamais notre livre de chevet. Nous n'avons jamais compris l'admiration

traditionnelle qu'elles provoquent chez des personnes qui ne les ont

(') L'Institution de Calvin et la crise théologique actuelle. Chrétien évangélique,
1861, p. 468.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ 25

pas comprises, si tant est qu'elles les aient méditées. Sans être le moins du
monde pélagien, nous ne réussissons pas à retrouver en elles l'écho de nos

expériences personnelles, comme chez Pascal et chez Vinet... Au fond...
elles ne développent que les lieux communs de notre piété courante,
ordinaire, je ne dirai pas vulgaire, mais recherchée, de haut goût et de haut ton.
Or, cette piété est-elle normale et saine Comment le soutenir encore en

constatant la plus récente transformation de l'augustinisme à l'usage des

enfants, non pas précisément à la mamelle, mais de ceux qui se trouvent
entre l'époque de la dentition et l'âge de discrétion En entendant des

garçons et des fillettes chanter à gorge déployée et sur les airs de Malbrought
s'en va-t'en guerre ou de Ah/ vous dirai-je maman! leur perdition éternelle,

par suîte de leur totale corruption, si Jésus-Christ n'était venu les sauver,
les laver dans son sang, on ne peut s'empêcher de songer aux appels
contrastants du Maître qui, ne sachant découvrir sur le front des enfants aucune
trace de la tache originelle, reprend ses disciples qui les éloignent en leur
disant : « Laissez venir à moi les petits enfants et ne les empêchez point,
car le royaume des cieux est à eux et à ceux qui leur ressemblent ». Quels
soins les dogmaticiens et les exégètes orthodoxes prennent d'établir que
Jésus, en parlant ainsi, ne s'est pas écarté de la plus stricte orthodoxie En
entendant cette dogmatique classique sortir des bouches vermeilles de ces

jeunes augustiniens, espiègles, d'ailleurs, et bruyants, aux joues roses et
n'engendrant nullement la mélancolie, on se demande avec anxiété combien
de ces fruits précoces parviendront à maturité La piété raffinée, artificielle,
apprise par cœur, est le plus infaillible moyen d'empêcher la piété naturelle
et personnelle de naître. Ces petits amours de piétistes bien dressés qui
font l'ornement et l'espérance d'Israël, dans ces réunions de réveil ou de

consécration, risquent bien, quand les jeux de l'enfance auront pris fin,
d'entonner des chants moins châtiés et moins orthodoxes... Ah qui nous
débarrassera de l'augustinisme trop précoce qui engendre le puritanisme en
éducation... En face de ces abus criants, auxquels nous prêtons tous plus ou
moins la main, je ne puis assez me réjouir d'avoir appris à lire à une époque
où le piétisme anglais n'avait pas pénétré, avec le thé, dans les derniers
recoins de nos provinces ci)

Quoi qu'il en soit de l'étendue de la déchéance humaine, Astié
professe que celle-ci ne trouve son remède que dans la foi au pardon
de Dieu manifesté en Jésus-Christ. Mais s'il affirme la nécessité de

la conversion et de la nouvelle naissance, il ne développe nulle part
une sotériologie. On chercherait en vain dans ses écrits une doctrine
de la justification ou de la régénération <2>.

(') La fin ies logmes. Lausanne, 1891, p. 67 ss. — A noter cependant quelques

remarques intéressantes sur la justification dans l'article déjà cité sur Calvin.
Chrétien évangélique, 1861, p. 337-347.



26 PHILIPPE DAULTE

En revanche, il s'est expliqué un peu plus longuement sur la
christologie, quoique ce qu'il nous donne en cette matière ne soit guère
encore que programme et ébauche. Il part de l'affirmation, toujours
maintenue par l'Eglise au cours des siècles, que l'humanité et la
divinité du Christ sont hors de cause, le seul problème que la pensée
chrétienne ait à aborder étant celui de leur conciliation. Diverses
solutions de ce problème ont été proposées, mais aucune ne paraît
satisfaisante à notre théologien, la moderne théorie de la kénose pas
plus que l'antique dogme des deux natures ne résistant, d'après lui,
à un examen serré. Une revision christologique s'impose donc.

Astié en indique assez nettement la méthode. Si l'on tente d'élucider

le mystère de la personne du Sauveur, il faut partir des données

scripturaires et de l'expérience du croyant plutôt que des

formules des conciles G). Mais la solution elle-même est à peine esquissée.
Ce qui nous est dit de plus positif peut se ramener à ceci : La divinité

de Jésus-Christ doit être conçue de telle sorte qu'elle n'exclue

pas l'humanité réelle du fils de Marie. Et comme la théologie
traditionnelle a eu la tendance de relever trop exclusivement la première,
il faut aujourd'hui mettre l'accent sur la seconde, le docétisme étant
la grande hérésie dont il s'agit de triompher. Or, le meilleur moyen
de comprendre... d'entrevoir comment Dieu peut devenir homme en

Jésus-Christ, c'est, semble-t-il, d'admettre l'idée d'une préexistence

idéelle et d'une incarnation progressive du Verbe.
Avant de parler de l'ecclésiologie d'Astié, il nous faut encore

relever l'idée qu'il se fait du christianisme en général. Un mot la
résume : celui de spiritualisme. Ce qui distingue la religion
chrétienne de toutes les autres religions, ce qui lui assure une place
unique et l'élève au-dessus de tous les autres cultes, c'est la
prédominance absolue de l'esprit sur la forme dont elle témoigne. Sans

doute elle n'a pas manqué de s'exprimer, elle non plus, en des rites,
des institutions, des dogmes, mais ceux-ci ont un caractère contingent,

ils ne valent que comme organes de l'esprit qui les anime.

(') « Nous nous garderons bien... de nous placer au point de vue de l'essence
divine ou des formules trinitaires pour comprendre la personne ou la divinité de
Christ. Notre méthode, à la fois plus modeste et plus sûre, nous interdit absolument
de prendre ainsi le problème par en haut, par le côté ontologique. Nous aspirons
à nous former une conception de la personne de Christ en ne consultant que les
seules données scripturaires éclairées par la conscience chrétienne, sans nous
préoccuper des formules des conciles oecuméniques que nous n'entendons du reste ni
infirmer, ni confirmer. » La théologie allemanie contemporaine, p. 198.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ 27

C'est pourquoi les mouvements ritualistes et sacramentalistes qui
se dessinent jusque dans les Eglises protestantes ne sont-ils autre
chose qu'une chute dans le paganisme.

Avec quelle sévérité Astié ne juge-t-il pas les essais de donner

au culte réformé quelque chose de plus liturgique et de plus
mystique, quelque chose qui parle davantage aux sens et à l'imagination,

en exploitant plus largement les ressources de la poésie, de

la musique, de la peinture

Gardons-nous d'une piété à l'usage exclusif des petits maîtres et des

petites maîtresses qui a besoin de transformer les églises en boudoirs pour
y cultiver... à l'usage des raffinés, la religiosité aux dépens de la religion.
Là une musique et des chants qui vous bercent mollement, les charmes de la
peinture et de l'architecture ménagent un doux repos, entre deux plaisirs,
aux favoris de la fortune, seuls admis dans ces sanctuaires, tandis que la
lumière du soleil tamisée par les vitraux aux plus douces couleurs, ne tombe

qu'avec un extrême ménagement sur des paupières délicates que ne rougissent

pas souvent les larmes de la repentance (').

La notion de l'Eglise est de même marquée au coin du spiritualisme

et de l'individualisme les plus stricts. La théorie qui fait, ou

qui tend à faire de la communauté chrétienne une essence

platonicienne, une entité qui existerait en soi, indépendamment de ceux

qui la composent, est impitoyablement rejetée. L'Eglise est, elle ne

peut être, pour Astié, que l'ensemble des croyants, le peuple des

fidèles, la congregatio sanctorum. Voici la définition qu'il nous en

donne :

Elle est la société de ceux qui, animés de cet esprit apporté sur la terre

par Jésus-Christ, s'efforcent de s'en pénétrer toujours mieux et de le faire

régner autour d'eux. Pour appartenir à l'Eglise chrétienne, il ne suffit pas
d'être membre régulier d'une institution vénérable remontant jusqu'à la
Réformation ou jusqu'aux apôtres... Il faut posséder l'esprit de Jésus, il
est indispensable d'être entré en communion étroite avec lui (2).

Or, seule une distinction très nette de la société religieuse et de

la société civile sauvegarde cette vérité et évite les fictions des

établissements officiels qui entretiennent, par leur constitution, la
dangereuse confusion de l'ordre de la nature et de l'ordre de la grâce.
La séparation de l'Eglise et de l'Etat, il est vrai, n'a pas été enseignée

par Jésus-Christ, pour la bonne raison qu'il n'a rien statué en

(') La crise théologique et ecclésiastique, p. 27. — La Genève ie l'avenir, p. 9.



28 PHILIPPE DAULTE

ce domaine, mais elle est une conséquence logique de l'Evangile
qu'il a prêché. Astié dira même qu'elle est « le dogme par excellence,
le dogme sine qua non du spiritualisme chrétien » W.

Quant à l'organisation des communautés chrétiennes, notre
auteur la veut aussi souple et libre que possible. Puisqu'il n'y a pas
de régime ecclésiastique révélé, puisque le Nouveau Testament ne
contient pas de droit canon, les croyants peuvent se grouper comme
bon leur semble et doter leurs associations des formes organiques
qui leur paraissent les plus adéquates. Mais il est une chose que
l'on peut exiger de toutes les Eglises protestantes, c'est qu'elles
reconnaissent à leurs membres, particulièrement à leurs ministres et
à leurs docteurs, une entière liberté théologique sur la base d'une

profession de foi religieuse qui résume le message chrétien en quelques

grandes et simples affirmations, chacun gardant la faculté de

les interpréter selon ses lumières et au plus près de sa conscience.

Or, cette position qui unit la tolérance dogmatique à la fidélité
à l'Evangile, Astié a toujours soutenu qu'elle était celle de l'Eglise
libre vaudoise dès sa fondation et que le devoir était sacré de la

conserver et de la défendre.
Nos fondateurs, disait-il dans son discours de rentrée de 1876, ont placé

à la base de cette Eglise une conception de l'Evangile, claîre, positive, mais
aussi large, populaire : sans sacrifier en rien les droits imprescriptibles de

la foi, elle respecte ceux de la science...

Conservons résolument tout ce qu'il y a de bon dans nos traditions.
Nul ne l'ignore, l'Eglise libre a su contraindre à vivre ensemble des tendances

ecclésiastiques assez diverses. Aujourd'hui que des questions théologiques
viennent solliciter l'attention générale, on saura bien obliger à faire bon

ménage et les hommes qui sur la base de la profession de foi commune
travaillent à formuler une théologie nouvelle et ceux qui trouvent plus
commode et plus sûr d'interpréter cette profession à la lumière des anciens
systèmes...

Pour cela, il n'est besoin ni d'une révolution, ni même d'une simple
évolution ; la pratique pure et simple de la constitution dans la lettre et
dans l'esprit suffit amplement... L'Eglise libre possède une religion, une
foi ; elle laisse à chacun de ses membres le soin de se faire sa théologie G).

Arrivé au terme de cet exposé, nous pouvons essayer de formuler
un jugement d'ensemble sur l'œuvre et le rôle du maître dont nous

(') La crise théol. et ecclês., p. 12. — Ibii., p. 17 s.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ 29

avons tenu à évoquer la mémoire, à l'occasion du cinquantenaire
de sa mort. Paul Chapuis — nous le rappelions au début même de

ce discours — rendait à Astié, en 1894, le témoignage d'avoir « illustré
de la manière la plus féconde et la plus originale la théologie française

». Cette appréciation est-elle juste L'étude à laquelle nous

nous sommes livré la confirme-t-elle
Que le professeur de la Maison des Cèdres se soit signalé par son

originalité, singulièrement par l'originalité de sa personne et de ses

allures, cela ne fait pas l'ombre d'un doute. On trouverait difficilement

parmi les théologiens de ce pays une figure qui soit sortie

davantage de l'ordinaire, qui ait eu quelque chose de moins conventionnel

et de moins académique. Parmi les docteurs graves de son

temps, certes ce Jean-Frédéric Astié, de Nérac, devait être une

apparition imprévue.
Mais son œuvre a-t-elle été féconde A-t-elle enrichi notre

patrimoine spirituel Si on laisse de côté l'activité du polémiste qui a

brillé, en son temps, d'un vif, sinon très pur éclat, que reste-t-il de

l'énorme labeur du savant, de tant d'articles, de brochures, de

livres sortis de sa plume
Une première constatation s'impose, c'est qu'Astié a marqué

comme interprète et critique de la pensée religieuse du XIXe siècle.

Il a rendu d'abord l'inappréciable service de mettre à la portée de

ceux qui, dans nos pays latins, ne lisent pas facilement la littérature
d'outre-Rhin, quelques-unes des publications les plus importantes
de la théologie allemande. En outre, il a écrit l'histoire du mouvement

théologique de chez nous d'une manière vivante et très
personnelle qui sans doute prête à discussion, mais qui s'impose par sa

franchise, sa netteté et souvent par sa pénétration. On ne peut pas
étudier Vinet, Scherer, les représentants de l'Ecole de Strasbourg,
Charles Secrétan, sans tenir compte de ses jugements. Enfin, il a

laissé un ouvrage qui, plus que tous ses autres écrits, semble assuré

de survivre, je veux parler de cet Esprit d'Alexandre Vinet que
pratiquent tous ceux qui savent puiser à la source de notre tradition
spirituelle romande la plus authentique. Astié n'eût-il rien publié
d'autre qu'il se serait déjà acquis un titre eminent à la reconnaissance

des protestants de langue française.
Mais au point de vue de la construction doctrinale, quel a été

son rôle Il est plus difficile de le déterminer. Au dire même de

ses contemporains qui lui étaient le plus favorables, Astié a formulé



30 PHILIPPE DAULTE

des programmes plus qu'il ne les a réalisés. Lui qui réclamait à cor
et à cri un système évangélique nouveau, n'a pas édifié ce système.
Il n'a pas laissé de dogmatique. Ainsi que nous l'avons montré,
plusieurs articles, et des plus importants du Credo sont restés en
dehors du champ de ses investigations, du moins si l'on en juge par
ses écrits G). \\ n'a pas attaché non plus son nom à une interprétation

personnelle tout à fait originale de quelque doctrine particulière.

On ne trouve rien chez lui, me semble-t-il, qui équivaille à la
théorie de la double justification d'un Frédéric Godet, à l'idée de

l'absolue liberté d'un Charles Secrétan, à la notion d'obligation de

conscience d'un Gaston Frommel.
Mais alors par quoi Astié s'est-il signalé dans l'effort théologique

de son époque Par deux choses principalement : par une défense

de la méthode libérale, expérimentale, antidogmatique et par un
essai d'interprétation des thèses chrétiennes du point de vue
individualiste.

Et, tout d'abord, Astié a combattu dans les rangs des hommes

qui, au siècle dernier, ont attaqué l'intellectualisme et ont cherché
à substituer au système des autorités extérieures la méthode
d'assimilation personnelle de la vérité. Nous avons déjà dit ce que nous
pensions de cette tentative, en quoi elle était juste et nécessaire,

comme aussi les réserves qu'elle appelle. Il nous suffira d'ajouter
ici que ce libéralisme méthodologique pourrait bien reprendre demain

un regain d'actualité, lorsque la réaction dogmatique, d'ailleurs

opportune, de ces dernières années aura déployé tous ses effets et

que les docteurs de l'Eglise devront tourner leurs batteries contre
de nouveaux fronts.

Ensuite, Astié a agi sur ses contemporains comme représentant
d'un individualisme dont le germe se trouve chez Vinet, mais qui se

trouve accentué, exagéré chez le disciple, privé aussi de certains
éléments qui lui servaient de contrepoids chez le maître et en
assuraient mieux l'équilibre. Evaluer le rôle et l'influence théologiques
d'Astié revient, en somme, à apprécier son individualisme. Que

faut-il penser de son affirmation de la réalité, de la valeur et des

droits de l'individualité Est-elle fausse en soi Constitue-t-elle
une hérésie Non, elle forme bel et bien l'un des pôles de la concep-

(') Il faut se rappeler d'ailleurs qu'Astié était professeur de philosophie et
non pas de dogmatique.



LA PENSÉE RELIGIEUSE DE JEAN-FRÉDÉRIC ASTIÉ 31

tion chrétienne de l'homme, et nous savons trop aujourd'hui à quels
résultats diaboliques peuvent aboutir ceux qui la méconnaissent,

pour ne pas éprouver de la gratitude envers les penseurs qui l'ont
mise en lumière. Mais l'individualisme n'est qu'un pôle de la vérité,
le solidarisme en est l'autre.

L'individu n'est pas un absolu, un tout en soi. Il n'existe que
dans l'espèce, en fonction de l'espèce. Toute pensée, dès lors, qui
tend à isoler l'individu, à le considérer à part, à couper les liens qui
le rattachent à la communauté, soit naturelle soit spirituelle, se

condamne à une vue incomplète de l'homme et de l'Evangile.
Je ne prétends pas qu'Astié ait ignoré l'aspect collectif, générique

de la nature humaine, mais il faut reconnaître qu'il n'en a pas
tenu un compte suffisant, preuve en soit, par exemple, sa charge à

fond contre la Philosophie de la liberté dont il n'a su voir que les

spéculations aventureuses, mais dont l'effort pénétrant pour concilier

la réalité des individus et celle de l'espèce lui a complètement
échappé W.

Les bornes de ce point de vue individualiste se montrent déjà en

anthropologie et dans la doctrine du péché, mais peut-être sont-elles
le plus apparentes en ecclésiologie. Astié défend avec une vigueur
admirable l'autonomie de la société religieuse, le droit des croyants
à formuler eux-mêmes leur foi et à se grouper selon leurs convictions,
la nécessité des décisions personnelles à l'égard de l'Evangile, la
simplicité et la sobriété du culte. Mais il méconnaît trop le côté objectif,
transcendant de la communauté chrétienne comme aussi tout ce

qui est tradition, legs du passé, rôle pédagogique de l'autorité, du

dogme, de la liturgie. Il conçoit l'Eglise surtout sous l'angle et à

l'image d'une libre association qui se constitue et se maintient par
l'initiative des croyants individuels. Il ne la voit guère, ou du moins
ne la présente guère, sous l'angle d'une création de Dieu en Christ,
et le sentiment de l'unité profonde, essentielle de la société des

croyants, l'idée de l'Eglise universelle semblent bien à l'arrière-plan
de sa pensée. Cela explique que cet avocat convaincu et courageux
du librisme ait défendu le système des Eglises de professants d'une
manière un peu étroite et que l'on ne saurait recommander en tous
points.

(') Voir la « Lettre-Préface » par laquelle s'ouvre La théologie allemande
contemporaine, p. 55-159.



32 PHILIPPE DAULTE

Il resterait à apprécier le rôle qu'a joué Astié dans notre milieu

ecclésiastique. Pour le faire de façon pertinente, il faudrait retracer
dans le détail l'histoire de ses démêlés avec les fidèles et les autorités
de notre Eglise. Je n'y puis songer, puisque ce serait le sujet d'une
étude aussi longue que celle-ci. Je me bornerai à la remarque
suivante : La présence parmi nous de ce Gascon impulsif, absolu, au

ton tranchant et ironique tout ensemble a été, à certains moments,
une cause de souffrance, de trouble, voire d'irritation ; mais elle

n'en a pas moins eu quelque chose de providentiel. Elle a obligé
notre Eglise à réfléchir, à préciser ses positions, à se prononcer sur

quelques-unes des grandes questions qui, périodiquement, se dressent

devant la conscience des communautés chrétiennes : questions
de l'essence de l'Evangile, de la liberté théologique, du droit des

interprétations individuelles de la Parole de Dieu et, ce faisant,
elle nous a préservés de l'ankylose. Il se trouve que ce grand
casseur de vitres qui avait l'audace de s'écrier en public, face à ses

adversaires : « Si je n'existais pas, il faudrait m'inventer », a contribué

à aérer et à renouveler l'atmosphère de notre Eglise.
Avec le recul qui est le nôtre aujourd'hui, nous pouvons affirmer,

je crois, qu'Astié ne s'abusait pas lorsqu'il faisait à Eugène Bersier

cette fière déclaration :

Mes allures étaient de celles qui devaient particulièrement déplaire aux
habitants du pays dans lequel j'ai le privilège de vivre. Et cependant, à la
suite de débats solennels, souvent réitérés, l'autorité suprême de l'Eglise
a eu la largeur, la charité si l'on préfère, de me maintenir, malgré mes

travers, dans la pleine et entière jouissance de tous mes droits de membre

régulier de la communauté ecclésiastique. En dépit de tout le mal que je
puis lui avoir fait, j'ai rendu, par mes défauts mêmes, un service appréciable
à l'Eglise libre. Nul ne saurait l'accuser à l'avenir d'être une coterie
théologique ou ecclésiastique. La plus grande liberté dogmatique règne dans

son sein sur la base de la profession de foi exclusivement religieuse et
morale G).

Philippe DAULTE.

(') L'opportunisme et l'intransigeance, p. 4 s.


	La pensée religieuse de Jean-Frédéric Astié

