
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1944)

Heft: 132

Artikel: La version bouddhiste du récit de l'enfant prodigue d'après le
Saddharma-Pundarîka-Sûtra (version chinoise)

Autor: Chédel, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA VERSION BOUDDHISTE

DU RÉCIT DE L'ENFANT PRODIGUE

D'APRÈS LE SADDHARMA-PUNDARÎKA-SÛTRA

(Version chinoise.)

Le récit du fils prodigue est un thème favori pour les bouddhistes

et pour les chrétiens. Dans la littérature bouddhiste mahâyâniste
le récit figure au chapitre iv du Saddharma-pundarîka-Sûtra et
au chapitre IV également du Vajrasamâdhi-Sûtra.

La question ne se pose plus de savoir si le récit est d'origine
bouddhique ou si, au contraire, il est d'origine chrétienne. Les théories
établissant une influence philosophique indienne sur l'élaboration
de la dogmatique chrétienne sont périmées.

Nous n'avons, par conséquent, pas l'intention dans ce travail de

démontrer que le récit bouddhiste de l'enfant prodigue est

l'original du récit évangélique ou disons mieux sémitique, car les indianistes

ont démontré que les influences sémitiques exercèrent une
action assez importante sur la formation du mahâyânisme, par
l'intermédiaire de la Mésopotamie et de l'Iran ; mais nous examinerons

les aspects et les points de contact existant entre les récits
chrétiens et bouddhistes, en admettant une origine chrétienne et,

partant, sémitique, du récit du fils prodigue.
La traduction du texte ci-dessous est faite d'après la version

chinoise du texte sanscrit du « Lotus de la Bonne Loi » (Saddharma-
pundarîka-Sûtra) (ri.

(') Miao-ja bien houa King. Edition japonaise. Texte chinois, Kyoto, 1930.



VERSION BOUDDHISTE DE L'ENFANT PRODIGUE 147

TRADUCTION

C'est comme si un homme eût été enlevé par une troupe d'enfants alors

qu'il était jeune, qu'il se fût éloigné de la présence de son père afin de se

rendre dans un lointain pays. Le père, désolé à cause de la perte de son
fils, pleura tout en parcourant les points de l'espace durant cinquante années

entières, afin de chercher son fils (ri.
Chemin faisant, il parvient dans une grande ville ; après avoir construit

une maison, il se fixa à cet endroit et se livra aux cinq qualités du désir.

Il y acquiert une quantité d'or et de pierres précieuses, des richesses, des

grains, des conques, du cristal, du corail, des éléphants, des chevaux, des

coureurs, des bœufs, des troupeaux et des béliers ; des rentes, des intérêts, des

territoires, des esclaves masculins et féminins, des serviteurs ; il est honoré

par des milliers de créatures et il est constamment le favori du roi (ri.
Les habitants de la ville et ceux qui demeuraient dans les villages le

respectent en plaçant leurs mains devant lui ; plusieurs marchands se présentent

devant lui après avoir conclu de nombreuses affaires.
De cette façon, cet homme parvient à la richesse ; puis il devient vieux

et faible ; et il passe les jours et les nuits à penser au chagrin que lui cause
la perte de son fils (3).

« Voilà cinquante ans qu'il est parti, cet enfant insensé qu'est mon fils,
je possède de grands biens et je sens venir la mort. » Telles sont ses paroles.

Cependant ce fils qui a quitté son père dans sa jeunesse, pauvre et
misérable, va de bourg en bourg, cherchant de la nourriture et des vêtements.

Quelquefois il obtient quelque chose en cherchant, d'autres fois il ne

trouve rien ; ce misérable dépérit dans la maison des autres, le corps couvert

de gale et d'éruptions cutanées.

Cependant, il parvient un jour dans la ville où réside son père, et tout en
cherchant de la nourriture et des vêtements, il se trouve insensiblement porté
vers le lieu où est située la maison de son père.

L'homme infortuné, possesseur de grands biens, était assis sur un trône
placé près de sa porte ; un grand nombre de personnes l'entourait, un dais
d'or était suspendu en l'air au-dessus de sa tête.

Quelques intendants sont debout auprès de lui ; quelques-uns comptent
ses biens et son or ; d'autres sont occupés à tenir des écritures ; d'autres
encore perçoivent des intérêts et des revenus.

Alors le pauvre être apercevant la superbe maison du maître dit : « Comment

suis-je donc venu ici Cet homme est sans doute le roi ou le ministre
du roi. Ah puissé-je n'avoir commis aucune faute en me rendant ici Puissé-

(J) Il semble qu'on découvre dans ce passage quelques réminiscences de l'histoire

de Joseph (cf. Gen. xxxvn). — (2) Cf. Gen. xxxix, 4. — (3) Cf. Gen. xxxvn,
35-



148 ANDRÉ CHEDEL

je ne pas être saisi et jeté en prison » Tout en réfléchissant, il se mit à fuir,
en demandant où est le chemin des pauvres.

Mais le père, assis sur son trône, reconnaît son propre fils qui vient
d'arriver ; il envoie des coureurs à sa poursuite dans le but de le ramener.

Aussitôt le pauvre être est saisi par ceux qui le poursuivent ; mais à peine
est-il saisi par eux qu'il s'évanouit. « A quoi sert de résister, pense-t-il en

son for intérieur, ce sont certainement des bourreaux qui me saisissent ;

ce n'est guère le moment de penser à de la nourriture ou à des vêtements. »

En voyant son fils, le père prudent se dit : « Cet homme est un rustre, un
ignorant, enclin au mal, il ne croira pas que toute cette magnificence lui
appartient ; il ne se dira pas davantage : Cet homme est mon père ».

Le père envoie auprès de son fils plusieurs hommes boiteux, borgnes,
contrefaits, déguenillés, sales et misérables en leur disant : « Engagez cet
homme à entrer à mon service ».

« Le lieu où l'on jette les ordures de ma maison est nauséabond ; il est

rempli d'excréments et d'urine ; travaille à le nettoyer, je t'accorderai
double salaire », ainsi s'exprime le père.

Ayant ouï ces paroles, le pauvre vint et se mit à nettoyer le lieu en question,

il construisit non loin de là une hutte de chaume afin d'y habiter.
Cependant, l'homme riche était occupé sans cesse à regarder le pauvre

par la fenêtre ou par un œil-de-bœuf. Il pense: cet homme aux inclinations
misérables est mon fils qui nettoie le lieu où l'on jette les ordures.

Puis il descend, prend une corbeille et, se couvrant de vêtements

malpropres, il se présente devant le pauvre et lui adresse le reproche suivant :

« Tu ne travailles pas correctement. Je t'accorderai un salaire double ainsi

qu'une grosse ration d'huile pour frotter tes pieds ; je te donnerai des

aliments accompagnés de sel, des légumes et une tunique ».

C'est ainsi qu'il le réprimande en ce moment ; mais ensuite, cet homme
avisé l'attire à lui (en lui disant) : « Oui, tu exécutes bien ton travail en ce

lieu ; tu es certainement mon enfant, il n'y a là aucun doute ».

De cette façon, il le fait peu à peu pénétrer dans son logis et le prend à

son service ; et au bout de vingt années complètes, il parvient à lui inspirer
de la confiance.

Cependant, le père cache dans son logis son or, ses perles, ses pierres
précieuses ; il fait le compte de tout cela et pense à sa fortune.

Quant au pauvre ignare qui habite seul dans la hutte, il ne conçoit que
des idées de pauvreté. « Je n'ai aucune jouissance de cette espèce », pense-
t-il en lui-même.

Le père fortuné, ayant connaissance de ses dispositions nouvelles, se dit :

« Mon fils est parvenu à concevoir des pensées nobles ». Alors, il réunit ses

proches et ses amis et il leur dit : « Je vais donner toute ma fortune à cet
homme »tri.

(') Cf. pour ce passage et le suivant, Luc xv, 22-23.



VERSION BOUDDHISTE DE L'ENFANT PRODIGUE 149

Puis en présence du roi, des habitants de la ville et du village, ainsi que
de plusieurs marchands, il dit à cette assemblée: «Celui-là est le fils que
j'avais perdu depuis longtemps, depuis cinquante années complètes, et

j'en ai encore vu vingt autres depuis ; je l'ai perdu alors que j'habitais une
certaine ville, et c'est en le cherchant que je suis parvenu ici.

» Cet homme est le propriétaire de toute ma fortune ; je lui ai donné tout
sans exception ; qu'il use des biens de son père, selon ses besoins, je lui
remets toutes ces propriétés ».

Mais cet homme est stupéfait en pensant à son misérable état antérieur,
à ses inclinations misérables et à la grandeur de son père. En considérant
toute cette fortune, il se dit : « Aujourd'hui, me voilà donc heureux ».

(Saddharma-pundarîka-Sûtra, chap, iv, 3-35.)

Les sources israélites, et partant, sémitiques, du récit de l'enfant
prodigue se trouvent en germe dans la pensée prophétique du

VIIIe siècle, représentée par Osée. En effet, au chapitre xiv du
recueil de ce prophète, nous lisons ces paroles : « Israël, reviens à

Jahvé, ton Elohim, car tu es tombé par ton iniquité (verset 2 du

texte massorétique)... Dites-lui : Pardonne toutes les iniquités, et
reçois-nous favorablement (v. 3)... Je réparerai leur infidélité,
j'aurai pour eux un amour sincère... (v. 4), etc. »

Eaminons les points particuliers qui caractérisent la version
bouddhiste de notre récit.

Tout d'abord, cette parabole dans la littérature mahâyâniste
ne signifie pas seulement un retour à Dieu comme dans le récit

original, mais elle entend démontrer ce qu'est l'Illumination.
D'ailleurs, les deux récits contiennent ce désir de transcendance

qui réside dans tout cœur humain. Le sentiment de paix que l'on
découvre dans l'Illumination bouddhiste est bien celui du voyageur
qui regagne son foyer. Cependant il semble, au premier abord, que
le voyage fut inutile car, logiquement, à quoi sert-il de partir de

un pour aller à dix, et de revenir à un Mais du point de vue
bouddhiste, c'est que l'on n'est plus le même. La volonté est complètement

transformée, car, au retour de ce voyage à travers la
conscience du temps, la volonté est la divinité elle-même.

Il existe dans le Vajrasamâdhi-Sûtra une variante qu'on ne trouve

pas dans le Saddharma-pundarîka-Sûtra ; c'est lorsque le Bodhisattva

Apratisthita demande au Bouddha pourquoi le père fut



150 ANDRÉ CHÉDEL

assez dépourvu de bonté pour ne pas rappeler son fils errant avant

que cinquante ans fussent écoulés. Le Bouddha répondit : « On ne

doit pas interpréter ces cinquante ans comme indiquant une période
de temps ; ils signifient l'éveil d'une pensée ».

Ces termes symbolisent l'éveil de la conscience qui doit être ramenée

à la volonté et c'est alors qu'elle commence à réaliser ses « vœux
originels» (pûrva-pramiddhâna). L'éveil d'une «pensée» indique le

début de l'Ignorance et en est la condition. Lorsqu'on a triomphé,
« une pensée » est ramenée à la volonté qu'est l'Illumination. Par

conséquent, l'Illumination est un retour. Aussi dans le bouddhisme
le sens du retour à quelque chose de familier indique la volonté qui
s'installe une fois de plus dans son ancienne demeure, après avoir
erré très longtemps, apportant à l'individu un trésor spirituel riche

d'expérience.

André CHÉDEL.


	La version bouddhiste du récit de l'enfant prodigue d'après le Saddharma-Pundarîka-Sûtra (version chinoise)

