Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1944)

Heft: 132

Artikel: La version bouddhiste du récit de I'enfant prodigue d'aprés le
Saddharma-Pundarika-Satra (version chinoise)

Autor: Chédel, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA VERSION BOUDDHISTE
DU RECIT DE L’ENFANT PRODIGUE

D’APRES LE SADDHARMA - PUNDARIKA - SUTRA

(Version chinoise.)

Le récit du fils prodigue est un théme favori pour les bouddhistes
et pour les chrétiens. Dans la littérature bouddhiste mahiyaniste
le récit figure au chapitre 1v du Saddharma-pundarika-Sitra et
au chapitre IV également du Vajrasamidhi-Sitra.

La question ne se pose plus de savoir si le récit est d’origine boud-
dhique ou si, au contraire, il est d’origine chrétienne. Les théories
établissant une influence philosophique indienne sur ’élaboration
de la dogmatique chrétienne sont périmées.

Nous n’avons, par conséquent, pas l'intention dans ce travail de
démontrer que le récit bouddhiste de Penfant prodigue est ori-
ginal du récit évangélique ou disons mieux sémitique, car les india-
nistes ont démontré que les influences sémitiques exercérent une
action assez importante sur la formation du mahédyanisme, par
Pintermédiaire de la Mésopotamie et de P’Iran ; mais nous exami-
nerons les aspects et les points de contact existant entre les récits
chrétiens et bouddhistes, en admettant une origine chrétienne et,
partant, sémitique, du récit du fils prodigue.

La traduction du texte ci-dessous est faite d’apres la version
chinoise du texte sanscrit du « Lotus de la Bonne Loi» (Saddharma-
pundarika-Sitra) .

() Miao-fa bien houa King. Edition japonaise. Texte chinois, Kyoto, 1930.



VERSION BOUDDHISTE DE L’ENFANT PRODIGUE 147

TRADUCTION

C’est comme si un homme elt été enlevé par une troupe d’enfants alors
qu’il était jeune, qu’il se fit éloigné de la présence de son pére afin de se
rendre dans un lointain pays. Le pére, désolé a cause de la perte de son
fils, pleura tout en parcourant les points de I’espace durant cinquante années
entiéres, afin de chercher son fils (),

Chemin faisant, il parvient dans une grande ville ; aprés avoir construit
une maison, il se fixa a cet endroit et se livra aux cinq qualités du désir.

Il y acquiert une quantité d’or et de pierres précieuses, des richesses, des
grains, des conques, du cristal, du corail, des éléphants, des chevaux, des cou-
reurs, des beeufs, des troupeaux et des béliers ; des rentes, des intéréts, des
territoires, des esclaves masculins et féminins, des serviteurs ; il est honoré
par des milliers de créatures et il est constamment le favori du roi ().

Les habitants de la ville et ceux qui demeuraient dans les villages le res-
pectent en plagant leurs mains devant lui; plusieurs marchands se présen-
tent devant lui aprés avoir conclu de nombreuses affaires.

De cette fagon, cet homme parvient 4 la richesse ; puis il devient vieux
et faible ; et il passe les jours et les nuits a penser au chagrin que lui cause
la perte de son fils ),

« Voila cinquante ans qu’il est parti, cet enfant insensé qu’est mon fils,
je posséde de grands biens et je sens venir la mort. » Telles sont ses paroles.

Cependant ce fils qui a quitté son pére dans sa jeunesse, pauvre et misé-
rable, va de bourg en bourg, cherchant de la nourriture et des vétements.

Quelquefois il obtient quelque chose en cherchant, d’autres fois il ne
trouve rien ; ce misérable dépérit dans la maison des autres, le corps cou-
vert de gale et d’éruptions cutanées.

Cependant, il parvient un jour dans la ville o réside son pére, et tout en
cherchant de la nourriture et des vétements, il se trouve insensiblement porté
vers le lieu ou est située la maison de son pére.

L’homme infortuné, possesseur de grands biens, était assis sur un tréne
placé prés de sa porte ; un grand nombre de personnes I’entourait, un dais
d’or était suspendu en I’air au-dessus de sa téte.

Quelques intendants sont debout auprés de lui; quelques-uns comptent
ses biens et son or; d’autres sont occupés a tenir des écritures; d’autres
encore percoivent des intéréts et des revenus.

Alors le pauvre étre apercevant la superbe maison du maitre dit : « Com-
ment suis-je donc venu ici ? Cet homme est sans doute le roi ou le ministre
du roi. Ah ! puissé-je n’avoir commis aucune faute en me rendant ici ! Puissé-

(%) Il semble qu’on découvre dans ce passage quelques réminiscences de I'his-
toire de Joseph (cf. Gen. xxxvm). — (%) Cf. Gen. xxx1x, 4. — (3) Cf. Gen. xxxviI,

35



148 ANDRE CHEDEL

je ne pas étre saisi et jeté en prison ! » Tout en réfléchissant, il se mit a fuir,
en demandant ou est le chemin des pauvres.

Mais le pére, assis sur son tréne, reconnait son propre fils qui vient d’ar-
river ; il envoie des coureurs a sa poursuite dans le but de le ramener.

Aussitot le pauvre étre est saisi par ceux qui le poursuivent ; mais a peine
est-il saisi par eux qu’il s’évanouit. « A quoi sert de résister, pense-t-il en
son for intérieur, ce sont certainement des bourreaux qui me saisissent ;
ce n’est guére le moment de penser a de la nourriture ou a des vétements. »

En voyant son fils, le pére prudent se dit : « Cet homme est un rustre, un
ignorant, enclin au mal, il ne croira pas que toute cette magnificence lui
appartient ; il ne se dira pas davantage : Cet homme est mon pére »,

Le pére envoie auprés de son fils plusieurs hommes boiteux, borgnes,
contrefaits, déguenillés, sales et misérables en leur disant: « Engagez cet
homme & entrer 3 mon service »

« Le lieu ou l'on jette les ordures de ma maison est nauséabond ; il est
rempli d’excréments et d’urine; travaille 4 le nettoyer, je t’accorderal
double salaire », ainsi s’exprime le pére.

Ayant oui ces paroles, le pauvre vint et se mit a nettoyer le lieu en ques-
tion, il construisit non loin de la une hutte de chaume afin d’y habiter.

Cependant, ’homme riche était occupé sans cesse a regarder le pauvre
par la fenétre ou par un ceil-de-beeuf. Il pense: cet homme aux inclinations
misérables est mon fils qui nettoie le lieu ou l'on jette les ordures.

Puis il descend, prend une corbeille et, se couvrant de vétements mal-
propres, il se présente devant le pauvre et lui adresse le reproche suivant :
« Tu ne travailles pas correctement. Je t’accorderai un salaire double ainsi
qu’une grosse ration d’huile pour frotter tes pieds; je te donnerai des ali-
ments accompagnés de sel, des légumes et une tunique »

Cest ainsi qu’il le réprimande en ce moment ; mais ensuite, cet homme
avisé Dattire a lui (en lui disant) : « Oui, tu exécutes bien ton travail en ce
lieu ; tu es certainement mon enfant, il n’y a 13 aucun doute ».

De cette fagon, il le fait peu a peu pénétrer dans son logis et le prend a
son service ; et au bout de vingt années complétes, il parvient a lui inspirer
de la confiance,

Cependant, le pére cache dans son logis son or, ses perles, ses pierres pré-
cieuses ; il fait le compte de tout cela et pense a sa fortune.

Quant au pauvre ignare qui habite seul dans la hutte, il ne congoit que
des idées de pauvreté. « Je n’ai aucune jouissance de cette espéce », pense-
t-il en lui-méme.

Le pére fortuné, ayant connaissance de ses dispositions nouvelles, se dit :
« Mon fils est parvenu a concevoir des pensées nobles ». Alors, il réunit ses
proches et ses amis et il leur dit: « Je vais donner toute ma fortune a cet
homme » (1),

1) Cf. pour ce passage et le suivant, Luc xv, 22-23.
P P



VERSION BOUDDHISTE DE L'ENFANT PRODIGUE 149

Puis en présence du roi, des habitants de la ville et du village, ainsi que
de plusieurs marchands, il dit 4 cette assemblée : « Celui-1a est le fils que
J’avais perdu depuis longtemps, depuis cinquante années complétes, et
j’en ai encore vu vingt autres depuis ; je ’ai perdu alors que j’habitais une
certaine ville, et c’est en le cherchant que je suis parvenu ici,

» Cet homme est le propriétaire de toute ma fortune ; je lui ai donné tout
sans exception; qu’il use des biens de son pére, selon ses besoins, je lui
remets toutes ces propriétés .

Mais cet homme est stupéfait en pensant a son misérable état antérieur,
a ses inclinations misérables et a la grandeur de son pére. En considérant
toute cette fortune, il se dit ; « Aujourd’hui, me voila donc heureux ».

(Saddharma-pundarika-Sitra, chap. 1v, 3-35.)

Les sources israédlites, et partant, sémitiques, du récit de Penfant
prodigue se trouvent en germe dans la pensée prophétique du
VIII® siécle, représentée par Osée. En effet, au chapitre x1v du
recueil de ce propheéte, nous lisons ces paroles: « Israél, reviens a
Jahvé, ton Elohim, car tu es tombé par ton iniquité (verset 2z du
texte massorétique)... Dites-lui: Pardonne toutes les iniquités, et
recois-nous favorablement! (v. 3)... Je réparerai leur infidélité,
j’aurai pour eux un amour sincere... (v. 4), etc.»

Eaminons les points particuliers qui caractérisent la version
bouddhiste de notre récit.

Tout d’abord, cette parabole dans la littérature mahiyaniste
ne signifie pas seulement un retour & Dieu comme dans le récit
original, mais elle entend démontrer ce qu’est I’Illumination.
D’ailleurs, les deux récits contiennent ce désir de transcendance
qui réside dans tout cceur humain, Le sentiment de paix que l’on
découvre dans I'Illumination bouddhiste est bien celui du voyageur
qui regagne son foyer. Cependant il semble, au premier abord, que
le voyage fut inutile car, logiquement, & quoi sert-il de partir de
un pour aller a dix, et de revenir a un ? Mais du point de vue boud-
dhiste, c’est que l’on n’est plus le méme. La volonté est complete-
ment transformée, car, au retour de ce voyage a travers la con-
science du temps, la volonté est la divinité elle-méme.

11 existe dans le Vajrasamdidhi-Sitra une variante qu’on ne trouve
pas dans le Saddbarma-pundarika-Sitra; c’est lorsque le Bodhi-
sattva Apratisthita demande au Bouddha pourquoi le pere fut



150 ANDRE CHEDEL

assez dépourvu de bonté pour ne pas rappeler son fils errant avant
que cinquante ans fussent écoulés. Le Bouddha répondit: « On ne
doit pas interpréter ces cinquante ans comme indiquant une période
de temps ; ils signifient I’éveil d’une pensée ».

Ces termes symbolisent 1’éveil de la conscience qui doit étre rame-
née a la volonté et c’est alors qu’elle commence a réaliser ses « veeux
originels » (pirva-pramiddhina). L'éveil d’une « pensée» indique le
début de I’Ignorance et en est la condition. Lorsqu’on a triomphé,
«une pensée» est ramenée a la volonté qu’est 'Illumination. Par
conséquent, ’Illumination est un retour. Aussi dans le bouddhisme
le sens du retour a quelque chose de familier indique la volonté qui
s’installe une fois de plus dans son ancienne demeure, apreés avoir
erré trés longtemps, apportant a 'individu un trésor spirituel riche
d’expérience.

André CHEDEL.



	La version bouddhiste du récit de l'enfant prodigue d'après le Saddharma-Pundarîka-Sûtra (version chinoise)

