Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1944)

Heft: 132

Artikel: Etude critique : notion de révélation christologie dans la "dogmatique"
de Karl Barth

Autor: Rilliet, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380449

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOTION DE REVELATION ET CHRISTOLOGIE
DANS LA «DOGMATIQUE» DE KARL BARTH

La lecture des volumes parus de la Kirchliche Dogmatik demande certes
un effort de longue haleine, mais le lecteur qui Pentreprend est largement
payé de sa peine par la clarté ainsi obtenue sur la pensée parfois si abstruse
du dogmaticien balois. Rendons-lui cet hommage d’étre parvenu a nous
donner au moyen de ces livres considérables une vision trés nette de ce que
— que le terme plaise ou déplaise — nous appellerons son systéme. Le mot
avait été prononcé dés Papparition du Rémerbrief, tant le lecteur avait alors
déja le sentiment d’une classification ordonnée des pensées émises, I’'im-
pression qu’il y avait dans cette ceuvre si originale une maniére trés précise
et trés mire de voir les faits bibliques. Mais dans ce commentaire fameux,
le systéme n’apparaissait qu’indirectement : il était difficile de le saisir dans
sa cohérence.

La Dogmatik nous apporte une conception de la révélation qui frappe
immédiatement le lecteur par la logique rigoureuse avec laquelle elle est
exposée. I1 y a un point de départ, une ou deux grandes idées dont tout le
reste est rationnellement déduit. Ce caractére rationnel de Pexposé est
d’ailleurs reconnu et revendiqué par I'auteur dans un passage (I/1, p. 312)
ou 1l distingue solgneusement une théologie rationaliste d’une méthode
rationnelle d’élaborer les pensées regues dans la soumission a PEcriture
sainte. De toute maniére, nous ne pouvons que nous incliner devant la mai-
trise avec laquelle Karl Barth manie la logique déductive. Son ceuvre, a
cet égard, n’est pas sans offrir une parenté frappante avec celles des grands
philosophes romantiques : Fichte, Hegel, Schelling.

Nous ne voulons pas discuter maintenant dans quelle mesure ces déduc-
tions reposent vraiment sur un point de départ scripturaire. Il y a certes
beaucoup de rapport entre le systéme barthien et PEcriture : mais nous ne
croyons pas lui faire tort en disant que, comme les grandes philosophies,
il a une cohésion interne qui peut étre relevée et admirée, indépendamment



REVELATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 125

du jugement de vérité qu’a la lumiére de la Bible et de notre propre foi nous
devons chercher & porter sur lui.

Au centre du systéme, nous trouvons une notion de la révélation. Elle
domine et explique tout. A elle vient se suspendre par des fils logiques aisé-
ment discernables tout le reste de I’ceuvre. Cette conception de la révélation
est tirée de Kierkegaard. Qu’on lise pour s’en convaincre les Miettes philo-
sophigues. Tout le barthisme est en germe dans cet ouvrage et nous n’arri-
vons pas a voir comment Karl Barth — si différent de Kierkegaard a tant
d’égards (¥ — pourrait récuser cette ascendance de sa pensée. Dans cet
ouvrage curieux et difficile, le penseur danois reprenant et dépassant cer-
tains aspects du socratisme (2) a posé la question de nos rapports avec la
vérité. Celle-ci, estime-t-il, n’est pas en nous et, au contraire de ce que pen-
sait Socrate, il ne suffit pas de se connaitre soi-méme. La vérité est essen-
tiellement hors de nous: logiquement, en effet, P’homme qui cherche la
vérité ne I’a pas en lui-méme, sinon pourquoi la chercherait-il ? L’homme
est donc hors de la vérité et loin qu’il désire vraiment la vérité, il s’éloigne
plutdt d’elle et c’est elle qui le cherche. L’homme doit étre défini comme la
non-vérité et Dieu comme le seul maitre possible de vérité,

Imaginons cependant une intelligence désireuse de se porter a la rencontre
de la vérité : elle entreprend un effort dans lequel elle ne peut que se briser ;
elle se heurtera 4 sa limite, car Dieu est absolument différent d’elle et «la
différence absolue ne peut pas méme étre pensée par lintelligence » (3),
Un penseur en quéte de la vérité ne peut donc qu’aboutir au paradoxe, c’est-
a-dire arriver jusqu’au point ou sa pensée se brise devant I’inconnaissable.
Les meilleurs penseurs seraient donc les plus paradoxaux, en ce que c’est
a eux que la limit. de Dintelligence apparait le plus clairement . D’ou la
déclaration de Kietkegaard : « Il ne faut pas penser de mal du paradoxe,
cette passion de la pensée, et les penseurs qui en manquent sont comme
des amants sans passion, c’est-a-dire de piétres partenaires. Mais le paroxysme
de toute passion est toujours de vouloir sa propre perte, et c’est également
la supréme passion de Iintelligence que de rechercher le choc, nonobstant
que ce choc, d’une fagon ou d’autre, méne a sa propre ruine» (5).

Dans une telle perspective, impossible de prouver Dieu ou de le saisir de
quelque maniére. Dieu échappe par définition a la pensée. C’est en quelque
sorte I’a prior: du systéme que nulle part ’homme ne peut posséder la moindre
parcelle de vérité. La seule forme de vérité humainement accessible, c’est

(*) L’élément personnel, si important dans I'ccuvre de Kierkegaard, ne joue
pas de role chez Barth : rien dans la Dogmatik des confessions voilées que nous
apportent les Stades ou la Répétition ! — (%) Voir notre étude sur « Kierkegaard
et Socrate », Rev. de théol. et de philos. 1943, p. 114 s. — (3) Miettes philosophiques,
trad. Ferlov et Gateau, p. 111. — (4) Nous retrouvons dans le Rimerbrief et la
Dogmatik une estime analogue pour certains intellectuels destructeurs : Nietzsche,
Overbeck, Drews, Strauss: voir I/1, p. 26, I/2, p. 384, Romerbrief (5° édition),
p- 289, etc. — (5) Miettes philosopbigues, méme trad., p. 1o0.



126 FEAN RILLIET

le néant de notre effort intellectuel, c’est Pacceptation du paradoxe. Nous
sommes ici sur le chemin de la foi qui consiste 4 s’incliner devant notre
limite, ou plus exactement a souffrir devant elle (), mais cette souffrance
est féconde. Dans ce brisement de soi-méme devant ’inconnu, ’homme qui
croyait se connaitre «se perd en perplexité sur lui-méme, et au lieu de la
connaissance de soi prend conscience du péché, etc.» (), Dans ce choc que
Kierkegaard appelle Pinstant, la vraie situation de 'homme (non-vérité
devant la vérité) se découvre. Relevons cependant que le philosophe peut
regimber devant cette mort intellectuelle et prétendre y échapper : il peut,
en d’autres termes, ne pas s’incliner devant I’inconnu qu’est Dieu, mais essayer
de le réduire: «nos philosophes, écrit avec ironie Kierkegaard, répétant
Shakespeare, ne sont-ils pas la pour ravaler au quotidien et au banal les
choses surnaturelles » 3),

Cette extraordinaire méditation sur nos rapports avec la vérité est, nous
PPavons dit, a la base du barthisme. Barth adopte tel quel ce qu’un autre
siécle efit appelé le pyrrhonisme (4 de Kierkegaard et c’est dans cette accep-
tation qu’il faut situer son fameux rejet de Pimmanence. Aucune vérité en
la possession de ’homme, ni sur le plan de I’histoire, ni sur celui de la pensée :
voila ce que 'auteur des Mrettes a enseigné a 'auteur de la Kirchliche Dog-
matik ; une vérité hors de nous, une vérité que nous ne pouvons découvrir,
mais qui peut, elle, nous révéler 2 nous-mémes en nous apprenant notre
état de non-vérité.

On ne saurait trop souligner la commodité d’une telle solution : elle offre
sur beaucoup d’autres ’avantage d’étre absolue (5). Elle enléve tout a ’homme
et supprime d’un coup toutes nos perplexités quant a la fixation des limites
de son pouvoir intellectuel. L’homme, étant non-vérité, ne peut rien pos-
séder : ni rationnellement, ni méme moralement, il ne peut retenir une
parcelle de vérité. Celle-ci est toujours hors de lui: dans le choc de Pinstant,
son néant g’illumine, puis la nuit retombe. Tout au plus gardera-t-il le sou-
venir de cet éclair ol sa non-vérité s’est découverte, Barth est un kierke-
gaardien conséquent lorsqu’il établit (I/1, p. 194-260) le caractére de la
rencontre entre ’homme et la révélation: le hic et nmunc correspond trés
bien a la notion kierkegaardienne de I'instant ; dans le choc provoqué par
Dieu, Phomme découvre son existence et se voit qualifié de rebelle. Il est
suprémement abaissé quoique, découvrant Celui qui le renverse, il trouve en
méme temps un fondement a son existence. Mais de cette rencontre révé-
latrice, 'homme ne regoit rien qu’il puisse garder. Il n’y a pas d’hommes
pleux devenus en quelque sorte possesseurs de Dieu et de sa parole. Méme
le chrétien reste absolument non-vérité en sorte que §’il essayait de décou-
vrir en lul-méme un résultat de ses premiéres rencontres avec la Parole, il

(*) Mizettes philosophiques, p. 132. — (2) Id. p. 121. — (3)1d. p. 123s. — (4)
VineT, Etudes sur Pascal.— (5) Il est évident que, vis-a-vis d’un certain optimisme
moral et intellectuel, le kierkegaardisme a une valeur de protestation, mais il
dépasse de beaucoup le but a atteindre. '



REVELATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ RARL BARTH 127

entreprendrait une tiche aussi vaine que celle de ’homme qui voudrait dans
un étang puiser le reflet de la lune avec une passoire (I/1, p. 226). La for-
mule est frappante : elle est surtout absolument logique avec la conception
esquissée dans les Miettes philosophigues.

Cette remarquable cohérence du systéme nous est déja apparue comme
un trait caractéristique de la Dogmatik : Barth est un excellent logicien,
L’idée jetée par Kierkegaard dans la circulation intellectuelle, il la prend,
PPétire dans toutes les directions par une minutieuse analyse. Pour s’en rendre
compte, il faut aller tout de suite au cceur de la Dogmatik, au chapitre consacré
a poser la question de lessence de la Parole de Diew (0. Titre déja logique
avec le systéme, car Dieu étant I'insaisissable, sa Parole ne peut étre sondée
directement : ce n’est qu’indirectement que ’on pourra dire ce qu’elle est.
Remarquons 4 ce propos que ce caractére indirect de la description se retrouve
dans toute P’ceuvre de Karl Barth. Son Ethique, par exemple, ne pouvant
étre la mise en ordre de vérités morales immanentes, sera une suite de déduc-
tions indirectes, dans le domaine 'éthique, de certains caractéres de la
Parole (),

La description indirecte de la Parole, logique avec le refus de toute imma-
nence de la vérité, pourrait étre appelée une méditation philosophique sur
la maniére dont la Vérité nous atteint @), Karl Barth s’efforce de ne pas
tant décrire 'homme saisi par la vérité — ce qui serait une forme d’anthro-
pologie — que la vérité saisissant ’homme.

La vérité, constate-t-il, nous atteint sous la forme d’une parole : le dis-
cours ecclésiastique, PEcriture sainte, enfin la révélation elle-méme sont
parole. Or la notion de parole (I/1, p. 138-139) emporte celle de spiritualité.
Spirituelle, la parole est «la forme dans laquelle la raison se communique
a la raison, et la personne a la personne» (p. 139). La parole revét donc un
caractére rationnel (ceci en opposition au numineux d’Otto). Enfin elle est
réelle et vraie et de ce fait place ’homme qu’elle atteint devant une décision :
la Parole réclame une réponse 4.

Mais que Dieu parle, cela implique aussi le caractére personnel de la révé-
lation. La Parole est active: elle ne consiste pas dans la communication
de vérités impersonnelles dont nous pourrions ensuite disposer. Clest a
propos de ce caractére dynamique de la Parole qu’apparait ce qui sépare
Barth de ’ancienne orthodoxie. La Bible ne saurait étre pour lui un code de
vérités données une fois pour toutes. La vérité nous vient sans doute a tra-
vers ]a Bible, mais elle ne reste pas emprisonnée en elle : le tort de I’ortho-

(*) Dogmatik, I/1, p. 128 sq. — (2) Voir a ce propos la brochure Rechtfertigung
und Recht (Evang. Buchhandlung Zollikon, 1938). — (3) Il y a un amusant para-
doxe a constater qu'aprés avoir nié toute possibilité pour 'homme de posséder la
vérité, il est cependant possible d’écrire une Dogmatik qui compte déja plus de
3000 pages. — (4) La réponse, chez Barth, correspond a I'idée kierkegaardienne
de la décision. (Voir les Etudes kierkegaardiennes de M. Jean Wanr, chap. VIII,

p- 257 s.)



128 FEAN RILLIET

doxie est d’admettre 'immanence, une immanence surnaturellement donnée
si Pon peut dire, mais cela, pour Barth, est déja trop (0.

Dynamique, personnelle, la Parole est encore dirigée vers nous. L’homme
est en fait le but de la Parole. Mais il n’en est jamais le Maitre: elle
doit lui étre toujours redite a nouveau (p. 145). Par ailleurs, venue d’en
dehors de lui, la Parole /imite et fonde notre existence. On peut la qua-
lifier de réconciliation, car elle rétablit, entre Dieu et nous, un rapport inter-
rompu (p. 147).

Ainsi cette premiére analyse de la révélation, congue comme une parole
venue de Dieu a nous, contient en germe toute la Dogmatique : Pactivité
de la Parole et le fait qu’elle prend Pinitiative du rapport d’une part, la
constatation que ce rapport a la fois nous limite et nous fonde, voila
les deux grandes lignes sur lesquelles la logique du théologien va tra-
vailler (),

Sur la premiére de ces deux voies, nous trouvons logiquement la notion
déja esquissée par Kierkegaard de la Gleichzeitigheit. Une parole qui n’est
pas emprisonnée dans I’histoire est toujours actuelle, contemporaine. L’his-
toire peut lul servir de véhicule, d’ou la distinction entre historisch (ce qui
appartient au plan de Phistoire) et geschichtlich (ce qui, au travers de I’his-
toire, conduit a une rencontre réelle entre I’homme et Dieu) (I/1, p. 343).
Le Jésus de lhistoire peut étre 'occasion d’une rencontre entre ’homme et
Dieu, mais ce n’est pas nécessairement le cas: «des milliers de gens pou-
vaient avoir vu et entendu le Rabbi de Nazareth, mais ce fait historique
(dieses historische) n’était pas la révélation». La notion de Geschichte,
trés étroitement apparentée 4 celle d’existence chez Kierkegaard, désigne
donc simplement «le fait que ce que la Bible appelle révélation est toujours
un rapport concret avec un homme concret ». De ce point de vue, une légende
(p. 345) peut étre créatrice d’histoire (Geschichte) : en d’autres termes, a
travers un récit biblique qui n’est pas historisch, Dieu peut rencontrer
I’homme. On voit 4 quelles audaces conduit le refus de toute immanence :
la question de savoir §’il y a des événements contenant la vérité ne se pose
plus. Une indifférence compléte quant a Phistoricité des récits évangéliques
remplace dans le barthisme ’importance peut-é&tre excessive que le XIXe¢siécle
finissant avait mis a discuter authenticité de chaque parole, de chaque
épisode. Mais cette extraordinaire liberté A 1’égard des faits évangéliques )

(1) Une conception supranaturaliste de I'Ecriture se heurte nécessairement 2
la conception de Barth : celui-ci signale 4 maintes reprises le caractére particulier
de sa position (voir I/1, p. 115, 127; I/2, p. 577, 580s.). — (?) Le lecteur de la
Dogmatik est souvent frappé de voir 4 quel point les mémes idées sont sans cesse
reprises sous une forme nouvelle. Ainst la question de IEcriture traitée au
début du vol. I/1 est reprise vol. I/2, p. 500 sq.; la christologie est abordée vol.
I/1, p. 404 sq., pour étre reprise I/2, p. 1-49, et de nouveau p. 134-221. — (3) Voir
dans Die Auferstehung der Toten (2* éd., Munchen, 1926), le commentaire que
donne Barth de I Cor. xv, 4 (pages 77-80).



REVELATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 129

— logique, constatons-le encore une fois, avec la répudiation de toute imma-
nence — ne contredit-elle pas Pexpérience millénaire de I’'Eglise pour laquelle
la vie du Christ, des prophétes, des apétres est un don de Dieu en son essence
méme ? On mesure ici a quel point la construction barthienne s’éléve sur
une base de scepticisme : son auteur, ne I’oublions pas, a été I’éléve de Drews
(I/2, p. 19) et cet élément de son évolution spirituelle explique bien des
choses.

Toute immanence étant répudiée, il devient évident que n’importe quelle
parcelle de la réalité matérielle ou intellectuelle peut devenir véhicule de
la Parole : « Dieu peut parler par le communisme russe, par un concert de
filite, par un arbuste en fleur ou par un chien mort» (I/1, p. 55), constate
Barth. Si les récits bibliques sont le lieu de la Révélation, ce n’est donc pas
a cause de leur contenu, mais a cause du libre choix de Dieu (). La liberté
divine est donc Dexplication du mystére, devant lequel Barth s’incline,
qu’un certain livre, la Bible, soit la place par laquelle Dieu nous parle. Mais
ce fait n’implique de sa part aucune concession a Pimmanence: rien en
somme, de plus divin dans la Bible qu’ailleurs, elle n’est et ne doit étre qu’un
véhicule.

Ici encore tout est logique avec le point de départ. Admettre que I’Ecri-
ture sainte contienne des vérités, descendues en quelque sorte ici-bas, entrées
dans I"immanence, ce serait rompre avec des principes adoptés une fois pour
toutes. Ce serait limiter la liberté de la Révélation, ce que Karl Barth ne
veut a aucun prix. Au contraire, il exige, avec Pimpérieux vouloir du logicien,
que le lieu par lequel Dieu nous rencontre, le vozle en méme temps qu’il le
dévotle. Cest un de ses principes de connaissance religieuse que le moyen de
communication choisi ne correspond pas 4 la chose qu’il veut communiquer,
mais au contraire la contredit. Nous retrouvons sous cette forme élaborée,
élevée a la hauteur d’un principe épistémologique, la notion kierkegaar-
dienne du paradoxe. Pour défendre la liberté de la révélation, Barth estime
que enveloppe de la révélation ne peut pas prouver la valeur de son con-
tenu. Ainsi (I/1, p. 171) Eglise est humainement une société semblable
d’autres sociétés, la prédication est un discours quelconque, le sacrement
est un symbole placé dans le voisinage compromettant de bien d’autres
symboles ; la Bible est Ihistoire d’une religion asiatique et de ses prolon-
gements hellénistiques, Jésus-Christ est, a bien des égards, unfondateur de
religion comme un autre. La Parole de Dieu est donc revétue d’un voile,
elle n’a rien de brillant, et on ne peut méme pas dire qu’elle refléte Dieu
(I/1, p. 172) comme le miroir refléte le visage de ’homme, car dans le miroir
les traits de ’homme apparaissent distinctement. A ce caractére, si impor-
tant pour lui de la Révélation, Barth donne le nom de Welthaftigkeit, mot
qui s’applique 4 tout ce qui est emprisonné dans le monde. La lumiére pour

(1) Chez Barth, comme chez Kierkegaard, l'autorité ne saurait avoir aucun
point d’appui dans 'immanence. (Voir WaHL, ouvr. cité, p. 397-398.)

REV, DE THEOL, ET DE PHIL. — N, S., t. XXX1 (N° 132 1944). 9



130 FEAN RILLIET

lui ne luit pas dans les ténébres, mais 4 travers elles : « Le lieu ou Dieu se
révele est objectivement et subjectivement le monde dans lequel régne le
péché. La forme de la Parole de Dieu est donc réellement celle du monde qui
s’oppose a Dieu» (I/1, p. 172). Ici Kierkegaard nous parait dépassé, ou plus
exactement 1l a été retravaillé, complété, prolongé par un esprit plus systé-
matique que le sien. La notion du paradoxe a enfanté, grace a Barth, une
théorie nouvelle de la connaissance religieuse.

Il vaut la peine de s’arréter un moment sur cette conséquence logique du
refus absolu de I'immanence, méme d’une immanence qui serait un don de
Dieu. La Bible et le Christ lui-méme ramenés a la Welthaftigheit: voila
qui efit bien étonné Calvin! Le chapitre VIII de I’Institution ne porte-t-il
pas ce titre peu barthien : « Qu’il y a des preuves assez certaines, en tant que
la raison humaine le porte, pour rendre I’Ecriture indubitable ». Et comme
elle est aussi loin du barthisme Paffirmation que la doctrine de Pierre et
Paul a «en sol une majesté céleste pour tenir en bride, voire attacher de
prés tous ceux qui font les rétifs» (Inst. I, 8, 10). Pour Calvin, il reste en
I’homme déchu un certain sens de la beauté et de la vérité divine, et ce don
restauré dans sa plénitude par ’Esprit-Saint donnera au chrétien de saluer
avec admiration le message qui le rachéte (. Par rapport a Barth, le réfor-
mateur, sans aucun doute, est immanentiste, en ce que la révélation est
pour lui Pinsertion de vérités positives en ce monde pécheur, lumiéres dans
les ténébres ! Et Calvin nous semble plus proche, infiniment plus proche de
IEcriture que Barth. Celui-ci, tenu par la logique de son systéme, ne peut
pas rendre justice a ’extraordinaire complexité du message biblique sur la
révélation. Sans nous arréter pour Pinstant a la notion biblique du Christ —
qui pour les évangélistes porte bel et bien ici-bas, sous le voile de I’huma-
nité, les traits ineffagables de la divinité — relevons ’embarras que causent
a Barth les déclarations néo-testamentaires sur la révélation premiére
ou naturelle. Il faut toute la subtilité de son exégese pour se délivrer de
Rom. 1: 18 ou de Actes 14 : 15 et 17: 22. Mais il y parvient (2) en arrachant
ces textes a la perspective historique dans laquelle saint Paul les a rédigés,
en faisant de cette « vérité retenue captive » dont parle I’apdtre, non pas
la confiscation de principes immanents de justice déposés par Dieu dans
la création, mais le refus d’une révélation actuelle de la vérité éternelle au
travers de la Welthaftigkeit (1/2, p. 333). Les paiens sont maintenant devant
le Christ, comme jadis les seuls Israélites (I/z, p. 332) : 4 sa lumiére, notre
maniére d’étre humaine apparait comme une lutte contre la vérité (I/z,
p- 333). Le probléme d’une révélation naturelle, au sens d’un dépdt fait par

(1) II faut noter combien le point de vue de Calvin est nuancé: Sans la foi,
ces preuves de UEcriture ne suffiront jamais 4 la faire vraiment admettre ; cepen-
dant, si certains « arrogants » méprisent le style simple des Evangiles, quiconque
«a une goutte d’honnesteté » devra en subir I'influence (Inst. I, 8, 10). Calvm,
a la fois maintient le réle illuminateur de 'Esprit saint et une certaine connais-
sance naturelle. — () Dogmank 1/z, p. 332.



REVELATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 131

Dieun d’éléments de la vérité en ce monde, est volatilisé. Il ne reste que I’éter-
nelle rebellion devant Péternelle révélation (),

Pour en revenir a la Welthaftigkeit, précisons que, pour Karl Barth, elle
ne devient jamais un voile transparent du divin. En vertu de ce qu’il appelle
I Einseitigkeit de la Parole (I/1, p. 181-182) celle-ci est ou totalement voilée,
ou totalement dévoilée. Cest le voile lui-méme qui brusquement devient
le véhicule de la révélation, mais lorsque cette illumination s’accomplit,
rien ne nous explique pourquoi ce véhicule-1a a été choisi plutét qu’un autre.
Entre Dieu et nous le mystére subsiste toujours, barriére infranchissable.

Cette doctrine du Dieu voilé n’a peut-étre pas regu une attention suffi-
sante. On pourrait la prendre comme une théorie cosmologique : le monde
qui parait profane est en réalité divin, mais c’est Dieu seul qui peut nous
le dire. La réalité, qui semble vide de Dieu, recoit de lui une valeur reli-
gieuse. On pourrait parler de panthéisme voilé : le non de la réalité profane
serait en réalité le ous de Dieu ). Mais Barth soumet cette découverte a la
liberté divine ; il maintient une nette distinction entre Dieu et la réalité
terrestre ou humaine qui a la fois le voile ou le dévoile. Il n’empéche que le
monde semble devenir I’enveloppe de Dieu, que le négatif risqué d’apparaitre
nécessaire au positif qui se manifeste a travers lul. Le refus de toute imma-
nence vide bien la réalité humaine et terrestre de I’élément divin, mais il
aboutit, par un curieux retour des choses, a faire de I’élément humain et
terrestre le voile nécessaire de Dieu. C’est sans doute ce qui a conduit le
jésuite Przywara a parler, & propos du barthisme, d’un renversement du
panthéisme qui trouvait Dieu dans I’essence de ’homme: Karl Barth lui
trouverait ’homme dans l’essence de Dieu (voir I/1, p. 178). Barth s’est
défendu en rappelant Pimportance qu’il accorde a laliberté divine (I/1, p. 179).
La question, 4 notre avis, reste cependant ouverte.

Insensiblement nous avons passé, en traitant de la Welthaftigkeit de la
Parole, au second élément de la notion barthienne de la révélation, a I’idée
que le rapport établi par linitiative de la Parole a la fois limite ’homme
et le fonde. Dans sa rencontre avec Dieu, 'homme découvre ce qu’il est,
une réalité perdue, déchue, ne possédant en elle rien de divin, appartenant
complétement & ce monde profane. Et pourtant, par la découverte méme
de sa limite, il se trouve devant Dieu, il est un néant que Dieu accepte,
une obscurité qu’il éclaire.

(1) On voit I'abime qui sépare Emile Brunner de Barth. Leur controverse ne
pouvait qu’aboutir au fameux Nein de Barth (Miinchen, Kaiser, 1934). Brunner a
bien vu que leur mésentente dépendait « von einem einseitigen Offenbarungsbegriff »
de Barth (Natur und Gnade, Tiibingen, Mohr, 1934, p. 35-36). Barth ne veut voir
que I'élément aczuel de la Révélation et refuse a celle-ci de rien inscrire de durable.
Comme nous I'exposons, ces justes remarques de Brunner doivent étre complétées
par l'attention donnée au concept de la Welthaftigkeir. — (%) Il est curleux de
relire 4 cet égard I'étude sur « Le chrétien dans la société » (dans Parole de Dieu et
parole bumaine, Je Sers, Labor, 1933). Voir aussi Dogmatik, 11/1, p. 334-361, en
particulier les p. 352-354.



132 YEAN RILLIET

La révélation est le dévoilement d’un Dieu qui est notre Dieu. L’homme
ne peut le découvrir, mais lui peut se découvrir a nous (Selbstenthiillung :
I/1, p. 333). Cette révélation consiste en un dédoublement de Dieu : il devient
lui-méme son Doppelginzer ; il se divise en sorte qu’il est a la fois le Dieu
caché et le Dieu dévoilé, le Dieu voilé et «le Dieu qui sous la forme de ce
qu’il n’est pas lui-méme peut étre encore Dieu» (I/1, p. 334). Ce don de se
révéler dans une forme qui n’est pas la sienne est une partie de la Seigneu-
rerie divine. C’est elle que Barth appelle sa filialité. Nous retrouvons, en
somme, transportée dans la trinité, la notion si importante de la W elthaftig-
keit. En Christ, le Deus revelatus reste le Deus absconditus (1)1, p. 338) et
Barth dit a son propos: « Ce n’est pas la forme qui révéle (comme telle),
parle, console, agit, aide, mais Dieu sous cette forme » (I/1, p. 339).

Ainsi, toute la conception du Christ, centre de la Trinité, que la Dogmatik
nous offre est dominée par la conception barthienne de la connaissance
religieuse. La logique du systéme méne a ce que le Fils ne doit rien avoir
de visiblement divin. Dieu doit rester aussi caché en lui que dans n’importe
quel fragment dela réalité profane qu’il aura choisie pour se révéler. Posant
la question de savoir «si ’existence de ’homme Jésus de Nazareth en soi
aurait été la parole révélatrice de Dieu », Barth répond par la négative, car
ce serait, estime-t-il, admettre «la possibilité pour I’homme de dévoiler
Dieu et de se mettre ainsi sur la méme plateforme que Dieu et d’en devenir
le maftre » (I/1, p. 341). Ainsi il faut que Phumanité de Jésus ne contienne
pas la divinité, au sens d’une immanence, sous peine de mettre Dieu a la
merci de ’homme. Et c’est pourquoi Barth rejette aussi bien le « beau Sei-
gneur Jésus» de la mystique, le Sauveur du piétisme, que le Jésus-maitre
de sagesse de I'Aufklirung, le Jésus substance d’une humanité élevée, de
Schleiermacher ou le Jésus incorporation de I'idée de religion de Hegel. On
le voit, la volonté de faire du Christ le lieu ot ’homme découvre sa limite,
ou il est saisi par Dieu sans rien pouvoir saisir de lui, conduit Barth
a oter du Christ tout ce qui pourrait faire de lui un objet d’admiration
humaine, C’est, & son avis, la raison de la mort du Christ. La divinité du
Christ, conclut-il, n’est pas immanente de maniére continue: limmanence
de sa divinité est toujours un bvénement, c’est le Pére qui glorifie le Fils
(Jean 17: 1).

Il est extrémement intéressant d’approfondir cette christologie congue en
fonction d’une théorie trés originale de la connaissance religieuse. La Trinité
n’est pas bitie — comme dans ’Eglise ancienne — en fonction des questions
qui se posent sur le terrain biblique a4 propos des rapports du Pére et du
Fils : comment le Fils, incarnation du Pére, peut-il le prier ? etc. Mais la
Trinité est ici dans Pétroite dépendance d’une épistémologie : Dieu connu
au travers de ce qui le voile, la limite de Dieu étant le moyen dont il s
sert pour se révéler, selon le tableau que nous donne la Dogmatik elle-

méme (1) :

(0 I/, p. 35T,



REVELATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 133

Enthillung — Verbiillung —  Mitteilung
Gestalt —  Fretheit —  Geschichtlichkeit
Paques — Vendredi saint — Pentecote

Fils —  Pere — Saint-Esprit

Le Dieu voilé se dévoile, commenterons-nous, tout en restant voilé (# elt-
haftigkeit, Einseitigkeit) dans sa révélation méme, et dans cette espéce de
feu, au travers duquel il saisit Phomme et le place devant lui, se fait con-
naitre a lui (Instant, la Geschichte, la Mitteilung, Pentecbte).

La Trinité, d’ailleurs, pour Barth n’est pas composée de trois personnes.
Cette doctrine, & ses yeux, souligne avant tout l’unité de la Révélation :
Révélateur, révélation, fait d’étre révélés sont identiques, en sorte que nous
avons 24 faire au méme Dieu dans une triple manifestation (I/1, p. 369). Dieu
est trois fols autrement Dieu, mais en chacune de ses maniéres d’étre, il
demeure personnel (I/1, p. 378) et libre. La Trinité barthienne se distingue
donc par son caractére dynamique : on pourrait parler, 4 propos de cette
repetitio @ternitatis in @ternitate, d’un mouvement éternel de Dicu dirigé
vers ’homme (O,

Cela briévement résumé, nous pouvons revenir au caractére fondamental
de cette révélation qui consiste en une limitation de I’homme, Dieu le Pére,
remarque Barth, nous est connu en un homme : Jésus de Nazareth, mais
cette révélation n’est pas un apport positif de sainteté et d’amour dans I’im-
manence. C’est essentiellement comme négation qu’est congue Dactivité
illuminatrice du Christ. Jésus nous place en effet devant un Dieu-pére qui
n’assure pas et ne confirme pas Pexistence humaine, mais, au contraire, la
supprime (I/1, p. 407-409). Jésus nous place devant la mort de I’homme :
toute son histoire est une histoire de mort, en sorte que suivre Jésus, c’est
accepter de mourir devant Dieu. Sur ce point si important de son systéme,
Barth n’a pas varié depuis le Romerbrief. La christologie de la Dogmatik
correspond & celle qu’il développait 4 propos de Rom. 1: 23. Jésus, en nous
apportant la limite de ’homme, nous place devant le Dieu qui est au dela
de Phomme et dont la volonté de faire vivre n’apparait — paradoxe ! —
que dans la limite posée par la mort. Dieu s’affirme comme notre Créateur
a travers la mort, car s’il veut que nous mourions, c’est afin de nous
donner une autre vie. On ne peut dire, en effet, que le Pére soit identique
a la mort (I/1, p. 408), mais c’est en étendant sur 'homme les signes de la
mort qu’il entre dans sa vie. La ligne de la Croix nous révéle sa volonté,
qui est volonté de faire vivre, « la mort est vaincue dans la mort
et la négation vaincue dans la négation» @ (I/1, p. 408). Ainsi apparait

(*) A la différence du mouvement éternel que Hegel place en Dieu et qui se
déroule hors de 'homme. — (2) Contre Brunner (Nein, p. 52), Barth avait insisté
sur le fait que la découverte de notre limite n’est pas un fait psychologique dépen-
dant de nous. La négation de notre vie ne peut venir que du dehors, de Dieu. Le
désespoir est un acte de Dieu en nous, du moins cette rristesse selon Dieu dont

parle I’apdtre (p. §3-54)-



134 FEAN RILLIET

un Dieu, totalement étranger a notre vie, et cependant seule source de vie.

En Jésus, par la connaissance de notre limite, nous rencontrons le Pére,
mais en lui, en méme temps, nous sommes aussi saisis par le Fils, car si Dieu
nous limite par la révélation, c’est qu’il est tourné vers nous: il y a donc
établissement d’un rapport réel entre Dieu et nous (I/1, p. 427). L’extraor-
dinaire de la révélation consiste précisément en ce que dans ’acte de récon-
ciliation notre éloignement de Dieu se révéle a nous: en le voyant tourné
vers nous, nous nous découvrons ses ennemis ; en méme temps, la révélation
nous apprend notre péché et la grace de Dieu : « C’est seulement le Fils qui
pense de nouveau a la maison du Pére qui se sait un Fils perdu» (I/1, p. 428).

Il serait intéressant — mais avec les points de repére que nous lui signalons,
le lecteur pourra faire lui-méme ce travail — de montrer comment Barth
répartit entre Pére et Fils les divers éléments de la révélation. Le Pére, c’est,
nous I’avons vu, essentiellement celui qui nous limite en Jésus, et Jésus, notre
limite, étant une parole de Dieu a nous adressée, apparait en méme temps
comme le Fils, c’est-a-dire le réconciliateur. Cette répartition des caractéres de
la révélation entre le Pére et le Fils a quelque chose de trés artificiel. La révé-
lation, telle que Barth la congoit est essentiellement une: la personne de
Dieu, la personne du Fils correspondent simplement aux divers moments
de Pacte révélateur. Et le Saint-Esprit n’est que la réalité de cet acte attei-
gnant dans son existence ’homme qu’il limite et fonde.

Plus digne d’attention nous parait le lien étroit unissant ce que on pour-
rait appeler la conception négative du Christ avec une description de la
révélation qui voit en elle le fondement de I’existence humaine par sa limi-
tation. Le Christ, pour Barth, est essentiellement la limite de ’homme, mais
en tant que négation, il est en méme temps affirmation. Aux textes du
Rémerbrief, que nous avons déja cités dans la Revue de théologie et de philo-
sophie (1942, p. 232), la Dogmatik apporte d’utiles compléments. Outre les
passages I/1, p. 407-409 signalés plus haut, relevons les considérations du
volume I/2, p. 117 et suivantes. Le Christ est celui qui limite toutes les
puissances de ce siécle en se soumettant avec elles 4 la mort. En lui, nous
nous trouvons devant un prodigieux abaissement de I’humanité. Tout le
péché humain est en Christ devant Dieu et il regoit sa punition. C’est Dieu
lui-méme qui la porte en Christ, en sorte que la «les rapports de I’existence
et du péché, du péché et de la mort ressortent de maniére aussi durement
impitoyable » (I/2, p. 121). Dieu lui-méme est descendu «dans cette obscurité
dans laquelle ’homme doit se tenir devant lui et marcher» (I/2, p. 119).
Ainsi le caractére caché de Dieu devient événement et tout le sens de la vie
du Christ se découvre dans le Vendredi saint (I/z, p. 118). C’est une erreur,
estime Barth, que de chercher la révélation dans la personnalité religieuse
originale de Jésus ou la piété et la maniére de vivre de I'Eglise primitive
(I/2, p. 112) : rien ne doit retenir notre attention en lui que le non absolu
que Dieu dit sur la vie humaine, ce #on qui contient le ouz absolu aussi de
la révélation. -



REVELATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 135

Un Christ dont nous dirons qu’il est a la fois le non et le oui de Dieu sur
Pexistence humaine, une réconciliation au travers d’un jugement, une ren-
contre dans une limitation : voila la christologie barthienne. Répétons-le
encore une fois, en nous excusant de monotones redites, que la persévérance
de Barth 4 revenir sur le méme point de vue nous impose : le Christ, grandeur
purement négative, mais révélateur par son abaissement méme.

Il saute aux yeux qu’une vision aussi particuliére du Christ, si elle a de
la puissance, se heurte a Popinion générale de ’Eglise sur les rapports en
Christ de Phumanité et de la divinité. Prenons les réformateurs, nous ne
trouvons pas chez eux un abaissement pareil de Jésus. Comme elle donne
une valeur positive a ’Ecriture, la christologie calviniste garde pour ’homme
Jésus une vénération qui contredit la W elthaftigkeit barthienne. Le heurt
des deux points de vue apparait dans la Dogmatik (I/2, p. 167) ou Barth
regrette que Calvin n’en soit pas demeuré 4 une conception de 'humanité
du Christ comme vilem et abjectam conditionem, mais ait écrit a propos de
Jean 1: 14: Caeterum, « caro» minime hic pro corrupta natura accipitur
(ut sepe apud Paulum) sed pro homine mortali. Divergence analogue avec
Luther, qui a dit de Jésus : « Quia fuit integer, sanissimi corporis, mundissi-
me carnis, sine peccato conceptus » (Enarr. 53 cap. lesaiz, 1544, cité I/z,
p- 168) 0. C’est que pour Barth, conséquent avec sa notion de la Welt-
haftigkeit, il ne saurait y avoir en Christ aucune pénétration de ’humain
par le divin (). La parole a été faite chair, cela signifie pour lui qu’elle a été
homme ; le Fils n’est pas devenu, précise-t-il (I/2, p. 163), un homme, mais
une nature humaine ; il n’y a pas en Christ un homme indépendant d’un
Dieu et cet homme n’a pas préexisté (I/2, p. 164) : Jésus n’est ni un demi-
dieu, ni un ange, ni un homme idéal. L humanité de Christ est la chair de
I’homme qui se tient sous le jugement divin, qui est devenue incapable de
connaitre Dieu et de ’aimer. En devenant chair, la Parole a revétu «la
forme concréte de la nature humaine sous le signe de la chute d’Adam, la
forme concréte de tout ce monde qui doit étre vu a travers la mort du Christ
comme le monde ancien et déja perdu» (I/2, p. 165). Est-ce a dire que le
Christ ait été pécheur ? Non, sans doute ; en ce qui le concerne, le Fils de
Dieu n’a pas par lui-méme produit et confirmé cette forme de péché; il a
été, écrit M. Karl Barth, « innocemment coupable » (I/z, p. 167) ; sans péché,
il est devenu péché, mais nous ne devons pas en tirer prétexte pour diminuer
sa pleine solidarité avec nous. Le Christ a d’ailleurs passé pour un pécheur,
a preuve sa naissance et les soupgons qu’elle provoqua ainsi que la part
prise par lui au mouvement de repentance du Baptiste : « Sa situation était
intérieurement et extérieurement celle dun homme pécheur ».

(*) Les deux réformateurs sont fidéles 2 la pensée des grands conciles : Tél€tov
év avBpwmétnTt dit la formule de Chalcédoine. — () Barth n’envisage pas par
ailleurs une humanité purifiée du péché, méme en restant totalement distincte
de la divinité. Une humanité parfaite serait déja une déchirure dans le voile épais
de la Welthaftigkeit.



136 FEAN RILLIET

Le probléme qui se pose ici sur le plan du barthisme est d’une délicatesse
infinie. La logique de la W elthaftigkeit réclamerait une participation réelle
du Christ au péché ; ainsi seulement serait maintenu jusqu’au bout le carac-
tére paradoxal de la révélation, ainsi seulement nous serions slrs de ne
pas trouver le divin habitant en Christ. Le refus de toute immanence a de
cruelles exigences et 'on sent Barth embarrassé, désireux de ne pas abandonner
son systéme, hésitant cependant. Et pourtant son exposé étonne pénible-
ment le lecteur habitué a entourer — comme les apdtres et par eux — le
Fils de ’homme d’une admiration respectueuse : « Demandons-nous, lisons-
nous (I/z, p. 171), en quoi consiste concrétement Pabsence du péché du
Christ ou positivement son obéissance ! On aura peine & regarder a tel ou
tel avantage (ou trait de caractére), vertus ou bonnes ceuvres de cet homme.
Car le Nouveau Testament n’a nullement représenté Christ comme ’homme
moral idéal... obéissance de Jésus-Christ ne consiste en rien d’autre que
d’avoir voulu, et cela avec toutes ses conséquences, étre Dieu en la chair,
le porteur divin de la charge que ’homme doit porter ». En Christ, précise-
t-1l encore ailleurs (II/2, p. 180), c’est la volonté éternelle de Dieu d’étre
dans la personne de son Fils « le Fils de 'homme, le Fils de ’homme perdu ».
En Christ, comme déja en Israél, Dieu élit pour lui ce qui est indigne de
lui: « La caducité de la chair, I’agonie, la mort, pour I’enlever aux hommes
et revétir les hommes 4 cette place avec sa magnificence » (I1/2, p. 287).

On ne saurait dénier 4 cette conception du Christ comme limite de ’homme
beaucoup de grandeur. Depuis longtemps le tragique de notre destinée
n’avait trouvé un aussi bon peintre : misére et grandeur, le salut apparais-
sant dans I’extréme abaissement. Mais la christologie barthienne fait-elle
vraiment justice & la description de Jésus que nous donnent les Evangiles ?
Il n’est pas rien que vide et misére humaine le second Adam dont Matthieu,
Marc, Luc et Jean nous ont légué la merveilleuse image. I1 est « doux et
humble de cceur », il recéle en lui toutes les Béatitudes, il est parfait comme
son Pére céleste est parfait, en sorte qu’il ose dire de lui-méme : « Celui qui
m’a vu a vu le Pére ». Le Crucifié n’est pas un étre dénué de toute vie morale:
il est la victime innocente et miséricordieuse qui intercéde pour ses bour-
reaux méme. 8’1l jette le cri angoissé de Golgotha : « Mon Dieu, mon Dieu,
pourquoi m’as-tu abandonné », ce n’est pas que la réalité de la condamnation
renverse, comme le note justement Calvin «sa fiance parfaite » (Opera Cal-
vini, t. 46, col. 921): ce n’est que de «l’appréhension naturelle» Vinet,
saluant dans son fameux cantique la divinité du Christ brillant dans son
abalssement méme :

«Mon ceil, sous le sanglant nuage,
Qui me dérobe ta beauté,

A retrouvé de ton visage
L’ineffagable majesté »

est en accord avec le réformateur de Genéve : « Tametst enim ab omnibus
conspici potuit Christi gloria, tamen, maxime parti, propter cecitatem inco-



REVELATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 137

gnita juit» (Opera, t. 47, col. 15) et il précise ainsi sa pensée : « Unde sequitur
Dei majestatem non fuisse exinanitam, quamvis carne circumdata esset : latuit
quidem sub carnis bumilitate, sed ita tamen ut fulgorem suum emitteret »,
Entre Calvin et le piétisme ou la mystique, la distance sur ce point n’est
pas bien grande.

Logique avec sa conception de la connaissance religieuse, la vision que
Barth nous offre du Christ s’¢loigne de celle des Evangiles, et ceci peut nous
servir de pierre de touche. Le don de Dieu au monde en Christ, c’est plus
que le message de réconciliation regu au travers de la limite. Cette consta-
tation nous invite 4 nous retourner vers une description de la Trinité qui
en détruit en fait les personnes, les absorbant les unes dans les autres, et a
nous demander la valeur d’une théorie qui voit dans le négatif Pantichambre
du positif ? Pour quiconque s’intéresse un peu a ’histoire de la philosophie,
la trinité barthienne n’est pas sans offrir une étrange analogie avec la tri-
nité fameuse de Hegel (). Etre, non-étre, devenir : le mouvement de la vérité
qui a fait la gloire du philosophe romantique ne se retrouverait-il pas sous
une forme nouvelle dans le jeu de absconditus et du revelatus, dans ce pas-
sage de la mort a la vie qui produit la Geschichte ? Dans le systéme hégélien,
I’idée, de thése en anti-thése et en synthése se développe, se précise, s’enri-
chit ; elle pénétre toute la réalité en sorte que la marche du Dieu est le moteur
secret de ’évolution. Partout et en toute chose, il y a un passage au devenir
par le jeu de P’étre et du non-étre. Or Kierkegaard, critique acerbe de Hegel,
s’en est beaucoup inspiré, On sait que dans le Fournal () il se range dans la
catégorie de « ceux a qui la vie réserve d’éprouver ce que veut dire au fond
la dialectique hégélienne ». Le heurt fécond de P’étre et du non-étre, il I’a
ressenti en lui-méme : aussi le reproche qu’il adresse surtout a Hegel est-il
d’avoir mis la vérité hors de I’individu comme objet de contemplation. Il
lui en veut aussi de cet optimisme selon lequel toute opposition se résout
si vite en une médiation. A une dialectique que nous suivons comme un
tableau placé devant nous et par conséquent hors de nous, Kierkegaard
substitue donc une vérité qui se saisit de nous, qui nous emporte dans son
mouvement. Dans la vie humaine, il y a un négatif et un positif dont "oppo-
sition est nécessaire, car elle produit P’existence. Il ne faut donc jamais ’atté-
nuer : le pardon, par exemple, ne doit pas effacer la repentance, I’homme,
pour étre vrai, doit étre a la fois dans 'un et dans Pautre @), Le péché qui
nous sépare de Dieu est ce qui nous place devant lui. Cest par le péché que
I’homme se met a exister, en sorte que «la peccabilité est la progression
de Pindividu» @, De méme, dans la Logique de Hegel, I’étre ne devient
quelque chose que parce qu’il est en méme temps le non-étre. L’existence

(1) En mettant au centre de la Dogmatik la Trinité, Barth se rencontre avec
les théologiens hégéliens Marheinecke et Martensen (I/1, p. 319). — (2) Fournal,
trad. Ferlov et Gateau, p. 24. Gallimard, éd., 1941. — (3) Stadien, trad. allemande
de Schrempf. Buwvres, vol. VI, p. 435 s. — (4) Le concept d’angoisse, trad. Ferlov
et Gateau, 1935. p. §5.



138 YEAN RILLIET

kierkegaardienne, tiraillée entre un positif et un négatif, faite d’actes suc-
cessifs, donne ainsi a la contradiction une place plus grande encore que
Phégélianisme.

Dans quelle mesure cet hégélianisme intériorisé, subjectif a-t-il été repris
par Barth ? Le rapport entre Kierkegaard et le philosophe que celui-ci
poursuivait de ses sarcasmes peut difficilement étre nié et nous renvoyons
de nouveau le lecteur a cet égard aux excellentes Etudes kierkegaardiennes
de M. Jean Wahl (. Mais parler de ’hégélianisme de Barth, n’est-ce pas
oser une boutade, une impertinence, plutét que travailler sérieusement ?
Nous ne le pensons pas: si ’hégélianisme a marqué si nettement la pensée
de Kierkegaard, adversaire acharné de Hegel cependant, il n’est pas impos-
sible que des éléments hégéliens, au travers des Miettes philosophiques et
du Concept d’angoisse, aient filtré jusque dans la Dogmatik. Cette tension du
positif et du négatif qui ne doit pas étre supprimée, ce oui et ce non qui
toujours s’opposent, sont part du mouvement de la vérité. Il y a bel et bien
dans le barthisme une dialectique trinitaire dans laquelle le croyant vient
s'insérer grice a la révélation mais qui fait partie de ’essence méme de
Dieu. L’Eternité de Dieu, dans Barth comme dans Hegel, est en mouvement,
mais alors que, dans la Logique spéculative, il s’agit d’un mouvement que
nous contemplons, qui est hors de nous, dans la Dogmatik, a la fois il nous
est transcendant et il se saisit de nous et nous emporte en lui.

Il est remarquable et révélateur que Barth n’admette aucun affaiblis-
sement de la nécessaire tension entre le positif et le négatif. Le croyant doit
rester simul peccator et justus, I’opposition entre le temps nouveau et le
temps ancien (I/z, p. 64) ne doit pas se résoudre, le Christ est homme (2) et
Dieu. Dans la réalité humaine elle-méme, la lumiére de la révélation fera
saillir des oppositions : les uns savent que Dieu se réconcilie avec un monde
perdu, tandis que d’autres I’ignorent, les uns sont les témoins de la gréce,
tandis que les autres, par leur existence méme, sont les témoins du rejet et
de la perdition (voir II/2, p. 388). Le désir kierkegaardien de maintenir
toutes les oppositions est fidélement suivi et ainsi la dialectique de Hegel
est jetée dans la vie @ : nulle médiation n’est admise. La synthése demeure
toujours au dela et la vérité se regoit dans les heurts renouvelés d’un positif
et d’un négatif tous deux nécessaires. Il serait intéressant d’examiner de ce
point de vue le rapport des confessions chrétiennes: luthéranisme, calvi-
nisme et anglicanisme, correspondant pour Barth a des oppositions impor-

(*) Voir a ce sujet notre article déja cité de la Revue de théol. et de philos., 1942,
pP- 234, et dans la méme Revue (1935, p. 261), les intéressantes remarques de
M. Arnold Reymond sur le rapport de Kierkegaard et de Hegel. On consultera
avec profit, sur ce point comme sur d’autres, le Soeren Kierkegaard de W. RurTEN-
BEck (Berlin, Trowitsch, 1929), en particulier p. 346 et 358. — (2) Homme au
sens trés négatif que Barth donne toujours a4 ce terme. — (3) Il y a la une
influence analogue 4 celle que Hegel a exercée sur Karl Marx, théoricien de la
latte des classes.



REVELATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 139

tantes, réelles, nécessaires (voir I/2, p. 929-930) ; de méme la diversité des
écoles théologiques (I/2, p. 932). L’attitude d’une Eglise parlant a4 I’Etat
fait sans doute aussi partie de la méme dialectique. Alors que dans le sys-
téme hégélien les oppositions se résolvent, puis se créent a nouveau dans
une succession incessante, dans la dialectique kierkegaardo-barthienne le
heurt des caractéres se maintient, la synthése reste 4 venir (eschatologisme).
La barriére entre positif et négatif doit étre ici-bas maintenue, mais (I/z2,
p- 104) : «le caractére eschatologique de la réconciliation et de la révélation
divines ne signifie nullement une négation de leur présence. Celui qui s’an-
nonce a moi et frappe a ma porte est comme tel un étre futur (zukinftiger),
C’est-a-dire comme un étre qui doit venir vers mol (zu mir kommender)
déja présent ». Cet avenir de Dieu n’est-il pas une présence « plus intense
que tout ce que nous appelons présence» ? Ici encore Barth traduit en
quelque sorte Kierkegaard en langage théologique. Pour ce dernier. Pexis-
tence est devenir, et ce devenir, remarque M. Jean Wahl (0, est un devenir
discontinu « fait de sauts qualitatifs, de uetapooeg elg dAho Tévog, suite de
révolutions, de crises ot il y a réellement création de quelque chose de
nouveau, création de 1’dA\o yévog». Un autre commentateur, Thust, cité
par M. Wahl @), a mis en lumiére la catégorie de linstant prochain, de
Iinstant suivant et remarqué que pour Kierkegaard, il n’y a jamais d’ins-
tant que prochain. Cet au-dela de toute synthése correspondant a la volonté
d’accentuer la contradiction hégélienne en refusant toute médiation, a donc
passé sous le couvert d’un vocabulaire nouveau dans la Kirchliche Dogmatik.

En relevant la parenté de Barth et de Hegel dans leur opposition méme @),
nous ne prétendons pas avoir jugé la cause. Les deux penseurs rendent
justice, chacun a leur maniére, au dualisme dont la vie nous offre le spec-
tacle. Drame, misére, péché sont autant de formes vivantes du non-étre.
L’existence humaine contient un non qu’elle est condamnée a trainer péni-
blement avec elle, mais ce non peut étre occasion de progrés et de connais-
sance. Une philosophie qui veut en faire abstraction a perdu contact avec
le réel @), La souffrance stimule ’homme et loblige a Peffort ; le péché,
lorsqu’il en a conscience, ’humilie et le courbe devant Dieu. Ce fut un des
mérites de la philosophie romantique (Schelling, Hegel et ce Kierkegaard
que 'on a nommé avec raison — lui, ’adversaire des romantiques — «le
plus romantique des romantiques ») que de spéculer sur I’existence du mal.

(*) Etudes kierkegaardiennes, p. 268, M. Wahl suit ici Ruttenbeck (Soren Kierke-
gaard Berlin, 1929, p. 215). — (?) Ouvr. cité, p. 268, en note. — (3) Il vaudrait
la peine de se livrer & une étude plus détaillée des rapports existant’ entre
Hegel, Kierkegaard et Barth. Alors que Kierkegaard a arraché a I'objectif la dia-
lectique hégélienne et I'a conduite dans sa vie, alors qu’il est passionnément sub-
jectif, le barthisme, par un mouvement contraire, tend a se dégager du subjectivisme
kierkegaardien et & insister sur I'élément objectif de la dialectique (d’ol sa doc-
trine de la Trinité). — (4) D’ou l'opposition de Hegel a I’Aufklirung (Want,
ouvr. cité, p. 132).



140 FEAN RILLIET

Mais le défaut commun de I’hégélianisme, du kierkegaardisme et du bar-
thisme tient 4 ce qu’ils admettent le non-étre comme une nécessité. Sous des
formes trés différentes, nous l’avons vu, ils exaltent la contradiction. Dieu
se sert d’elle et méme y participe : elle est source de vie, d’existence ou de
connaissance. Or si la mort, salaire du péché, joue dans I’Ecriture, de la
Genése 4 la Croix, un réle important, elle y est nettement distinguée de la
révélation elle-méme. La souffrance prépare ’homme a rencontrer Dieu,
elle lui rappelle sa caducité en face de I’Eternel, mais la vérité dans son
essence n’en consiste pas moins en communications positives : les dix com-
mandements, le sermon sur la montagne, la personne de Jésus-Christ, ses
miracles, ses paraboles, ’incarnation, la communion des sarments avec le
cep. Morale, foi, obéissance, charité descendent ici-bas en certains hommes
et dans le Fils de Dieu @), La notion biblique de révélation s’oppose aussi
bien a I'immanentisme hégélien qu’au paradoxe kierkegaardo-barthien.,
Plutét que sur le terrain de la spéculation, c’est sur celui de la pédagogie
que le théologien trouverait les termes les plus propres a traduire le message
biblique : il y rencontrerait les notions de chitiment, d’enseignement,
d’exemple, il y montrerait la formation d’une d4me que son Dieu tantét
abaisse, tantot console, tantdt secourt. Il serait ainsi mieux a méme de
décrire ce salut du pécheur que I’Ecriture nous peint et dans le mouvement

duquel elle veut nous entrainer.
Jean RirvieT.

(r) 11 est étonnant de voir avec quelle facilité tant de pasteurs contemporains
ont accepté la négation barthienne d'une vie chrétienne positive. Celle-ci n’était
cependant pas liée a une théologie de 'expérience destinée a passer, comme toute
théologie : Ayez en vous les sentiments qui étaient en Fésus-Christ. Le Christ, modéle
et source de vie pure, ne se trouve pas seulement dans ’Aufklirung, mais dans
IEpitre aux Philippiens, chez Chrysostome, Calvin, etc.



	Étude critique : notion de révélation christologie dans la "dogmatique" de Karl Barth

