
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1944)

Heft: 132

Artikel: Étude critique : notion de révélation christologie dans la "dogmatique"
de Karl Barth

Autor: Rilliet, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTION DE REVELATION ET CHRISTOLOGIE

DANS LA «DOGMATIQUE» DE KARL BARTH

La lecture des volumes parus de la Kirchliche Dogmatik demande certes
un effort de longue haleine, mais le lecteur qui l'entreprend est largement
payé de sa peine par la clarté ainsi obtenue sur la pensée parfois si abstruse
du dogmaticien bâlois. Rendons-lui cet hommage d'être parvenu à nous
donner au moyen de ces livres considérables une vision très nette de ce que
— que le terme plaise ou déplaise — nous appellerons son système. Le mot
avait été prononcé dès l'apparition du Römerbrief, tant le lecteur avait alors

déjà le sentiment d'une classification ordonnée des pensées émises,
l'impression qu'il y avait dans cette œuvre si originale une manière très précise
et très mûre de voir les faits bibliques. Mais dans ce commentaire fameux,
le système n'apparaissait qu'indirectement : il était difficile de le saisir dans

sa cohérence.

La Dogmatik nous apporte une conception de la révélation qui frappe
immédiatement le lecteur par la logique rigoureuse avec laquelle elle est

exposée. U y a un point de départ, une ou deux grandes idées dont tout le

reste est rationnellement déduit. Ce caractère rationnel de l'exposé est
d'ailleurs reconnu et revendiqué par l'auteur dans un passage (I/l, p. 312)
où il distingue soigneusement une théologie rationaliste d'une méthode
rationnelle d'élaborer les pensées reçues dans la soumission à l'Ecriture
sainte. De toute manière, nous ne pouvons que nous incliner devant la maîtrise

avec laquelle Karl Barth manie la logique deductive. Son œuvre, à

cet égard, n'est pas sans offrir une parenté frappante avec celles des grands
philosophes romantiques : Fichte, Hegel, Schelling.

Nous ne voulons pas discuter maintenant dans quelle mesure ces déductions

reposent vraiment sur un point de départ scripturaire. Il y a certes
beaucoup de rapport entre le système barthien et l'Ecriture : mais nous ne

croyons pas lui faire tort en disant que, comme les grandes philosophies,
il a une cohésion interne qui peut être relevée et admirée, indépendamment



RÉVÉLATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 125

du jugement de vérité qu'à la lumière de la Bible et de notre propre foi nous
devons chercher à porter sur lui.

Au centre du système, nous trouvons une notion de la révélation. Elle
domine et explique tout. A elle vient se suspendre par des fils logiques
aisément discernables tout le reste de l'œuvre. Cette conception de la révélation
est tirée de Kierkegaard. Qu'on lise pour s'en convaincre les Miettes
philosophiques. Tout le barthisme est en germe dans cet ouvrage et nous n'arrivons

pas à voir comment Karl Barth —¦ si différent de Kierkegaard à tant
d'égaids (ri —. pourrait récuser cette ascendance de sa pensée. Dans cet

ouvrage curieux et difficile, le penseur danois reprenant et dépassant
certains aspects du socratisme (ri a posé la question de nos rapports avec la
vérité. Celle-ci, estime-t-il, n'est pas en nous et, au contraire de ce que pensait

Socrate, il ne suffit pas de se connaître soi-même. La vérité est
essentiellement hors de nous : logiquement, en effet, l'homme qui cherche la
vérité ne l'a pas en lui-même, sinon pourquoi la chercherait-il L'homme
est donc hors de la vérité et loin qu'il désire vraiment la vérité, il s'éloigne
plutôt d'elle et c'est elle qui le cherche. L'homme doit être défini comme la
non-vérité et Dieu comme le seul maître possible de vérité.

Imaginons cependant une intelligence désireuse de se porter à la rencontre
de la vérité : elle entreprend un effort dans lequel elle ne peut que se briser ;

elle se heurtera à sa limite, car Dieu est absolument différent d'elle et « la
différence absolue ne peut pas même être pensée par l'intelligence » (3).

Un penseur en quête de la vérité ne peut donc qu'aboutir au paradoxe, c'est-
à-dire arriver jusqu'au point où sa pensée se brise devant l'inconnaissable.
Les meilleurs penseurs seraient donc les plus paradoxaux, en ce que c'est
à eux que la limiti, de l'intelligence apparaît le plus clairement (4). D'où la
déclaration de Kieikegaard: «Il ne faut pas penser de mal du paradoxe,
cette passion de la pensée, et les penseurs qui en manquent sont comme
des amants sans passion, c'est-à-dire de piètres partenaires. Mais le paroxysme
de toute passion est toujours de vouloir sa propre perte, et c'est également
la suprême passion de l'intelligence que de rechercher le choc, nonobstant

que ce choc, d'une façon ou d'autre, mène à sa propre ruine » (s).

Dans une telle perspective, impossible de prouver Dieu ou de le saisir de

quelque manière. Dieu échappe par définition à la pensée. C'est en quelque
sorte l'a priori du système que nulle part l'homme ne peut posséder la moindre

parcelle de vérité. La seule forme de vérité humainement accessible, c'est

L'élément personnel, si important dans l'œuvre de Kierkegaard, ne joue
pas de rôle chez Barth : rien dans la Dogmatik des confessions voilées que nous
apportent les Staies ou la Répétition —• (a) Voir notre étude sur « Kierkegaard
et Socrate», Rev. ie théol. et ie philos. 1943, p. 114 s. — (3) Miettes philosophiques,
trad. Ferlov et Gateau, p. ni. — (4) Nous retrouvons dans le Römerbrief et la

Dogmatik une estime analogue pour certains intellectuels destructeurs : Nietzsche,
Overbeck, Drews, Strauss : voir I/i, p. 26, I/2, p. 384, Römerbrief (5° édition),
p. 289, etc. — (5) Miettes philosophiques, même trad., p. 100.



126 JEAN RILLIET

le néant de notre effort intellectuel, c'est l'acceptation du paradoxe. Nous
sommes ici sur le chemin de la foi qui consiste à s'incliner devant notre
limite, ou plus exactement à souffrir devant elle (ri, mais cette souffrance
est féconde. Dans ce brisement de soi-même devant l'inconnu, l'homme qui
croyait se connaître « se perd en perplexité sur lui-même, et au lieu de la
connaissance de soi prend conscience du péché, etc. » (ri. Dans ce choc que
Kierkegaard appelle l'instant, la vraie situation de l'homme (non-vérité
devant la vérité) se découvre. Relevons cependant que le philosophe peut
regimber devant cette mort intellectuelle et prétendre y échapper : il peut,
en d'autres termes, ne pas s'incliner devant l'inconnu qu'est Dieu, mais essayer
de le réduire : « nos philosophes, écrit avec ironie Kierkegaard, répétant
Shakespeare, ne sont-ils pas là pour ravaler au quotidien et au banal les

choses surnaturelles » (3).

Cette extraordinaire méditation sur nos rapports avec la vérité est, nous
l'avons dit, à la base du barthisme. Barth adopte tel quel ce qu'un autre
siècle eût appelé le pyrrhonisme (ri de Kierkegaard et c'est dans cette acceptation

qu'il faut situer son fameux rejet de l'immanence. Aucune vérité en
la possession de l'homme, ni sur le plan de l'histoire, ni sur celui de la pensée :

voilà ce que l'auteur des Miettes a enseigné à l'auteur de la Kirchliche
Dogmatik ; une vérité hors de nous, une vérité que nous ne pouvons découvrir,
mais qui peut, elle, nous révéler à nous-mêmes en nous apprenant notre
état de non-vérité.

On ne saurait trop souligner la commodité d'une telle solution : elle offre

sur beaucoup d'autres l'avantage d'être absolue (5). Elle enlève tout à l'homme
et supprime d'un coup toutes nos perplexités quant à la fixation des limites
de son pouvoir intellectuel. L'homme, étant non-vérité, ne peut rien
posséder : ni rationnellement, ni même moralement, il ne peut retenir une

parcelle de vérité. Celle-ci est toujours hors de lui : dans le choc de l'instant,
son néant s'illumine, puis la nuit retombe. Tout au plus gardera-t-il le
souvenir de cet éclair où sa non-vérité s'est découverte. Barth est un
kierkegaardien conséquent lorsqu'il établit (I/l, p. 194-260) le caractère de la
rencontre entre l'homme et la révélation : le hic et nunc correspond très
bien à la notion kierkegaardienne de l'instant ; dans le choc provoqué par
Dieu, l'homme découvre son existence et se voit qualifié de rebelle. Il est

suprêmement abaissé quoique, découvrant Celui qui le renverse, il trouve en
même temps un fondement à son existence. Mais de cette rencontre
révélatrice, l'homme ne reçoit rien qu'il puisse garder. Il n'y a pas d'hommes

pieux devenus en quelque sorte possesseurs de Dieu et de sa parole. Même
le chrétien reste absolument non-vérité en sorte que s'il essayait de découvrir

en lui-même un résultat de ses premières rencontres avec la Parole, il

Miettes philosophiques, p. 132. — II. p. 121. —• (i) II. p. 123 s. — (4)

Vinet, Etuies sur Pascal. — (5) Il est évident que, vis-à-vis d'un certain optimisme
moral et intellectuel, le kierkegaardisme a une valeur de protestation, mais il
dépasse de beaucoup le but à atteindre.



RÉVÉLATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ RARL BARTH 127

entreprendrait une tâche aussi vaine que celle de l'homme qui voudrait dans

un étang puiser le reflet de la lune avec une passoire (I/l, p. 226). La
formule est frappante : elle est surtout absolument logique avec la conception
esquissée dans les Miettes philosophiques.

Cette remarquable cohérence du système nous est déjà apparue comme
un trait caractéristique de la Dogmatik : Barth est un excellent logicien.
L'idée jetée par Kierkegaard dans la circulation intellectuelle, il la prend,
l'étiré dans toutes les directions par une minutieuse analyse. Pour s'en rendre

compte, il faut aller tout de suite au cœur de la Dogmatik, au chapitre consacré
à poser la question le l'essence le la Parole le Dieu (ri. Titre déjà logique
avec le système, car Dieu étant l'insaisissable, sa Parole ne peut être sondée

directement : ce n'est qu'indirectement que l'on pourra dire ce qu'elle est.

Remarquons à ce propos que ce caractère indirect de la description se retrouve
dans toute l'œuvre de Karl Barth. Son Ethique, par exemple, ne pouvant
être la mise en ordre de vérités morales immanentes, sera une suite de déductions

indirectes, dans le domaine éthique, de certains caractères de la
Parole (ri.

La description indirecte de la Parole, logique avec le refus de toute immanence

de la vérité, pourrait être appelée une méditation philosophique sur
la manière dont la Vérité nous atteint (3). Karl Barth s'efforce de ne pas
tant décrire l'homme saisi par la vérité — ce qui serait une forme d'anthropologie

— que la vérité saisissant l'homme.
La vérité, constate-t-il, nous atteint sous la forme d'une parole : le

discours ecclésiastique, l'Ecriture sainte, enfin la révélation elle-même sont

parole. Or la notion de parole (I/l, p. 138-139) emporte celle de spiritualité.
Spirituelle, la parole est « la forme dans laquelle la raison se communique
à la raison, et la personne à la personne » (p. 139). La parole revêt donc un
caractère rationnel (ceci en opposition au numineux d'Otto). Enfin elle est

réelle et vraie et de ce fait place l'homme qu'elle atteint devant une décision :

la Parole réclame une réponse (ri.
Mais que Dieu parle, cela implique aussi le caractère personnel de la

révélation. La Parole est active : elle ne consiste pas dans la communication
de vérités impersonnelles dont nous pourrions ensuite disposer. C'est à

propos de ce caractère dynamique de la Parole qu'apparaît ce qui sépare
Barth de l'ancienne orthodoxie. La Bible ne saurait être pour lui un code de

vérités données une fois pour toutes. La vérité nous vient sans doute à

travers la Bible, mais elle ne reste pas emprisonnée en elle : le tort de l'ortho-

(¦) Dogmatik, I/i, p. 128 sq. — (2) Voir à ce propos la brochure Rechtfertigung
uni Recht (Evang. Buchhandlung Zollikon, 1938). — (3) Il y a un amusant paradoxe

à constater qu'après avoir nié toute possibilité pour l'homme de posséder la

vérité, il est cependant possible d'écrire une Dogmatik qui compte déjà plus de

3000 pages. —- (4) La réponse, chez Barth, correspond à l'idée kierkegaardienne
de la décision. (Voir les Etules kierkegaariiennes de M. Jean Wahl, chap. Vili,
p. 257 s.)



128 JEAN RILLIET

doxie est d'admettre l'immanence, une immanence surnaturellement donnée
si l'on peut dire, mais cela, pour Barth, est déjà trop (ri.

Dynamique, personnelle, la Parole est encore lirigêe vers nous. L'homme
est en fait le but de la Parole. Mais il n'en est jamais le Maître : elle
doit lui être toujours redite à nouveau (p. 145). Par ailleurs, venue d'en
dehors de lui, la Parole limite et fonde notre existence. On peut la qualifier

de réconciliation, car elle rétablit, entre Dieu et nous, un rapport
interrompu (p. 147).

Ainsi cette première analyse de la révélation, conçue comme une parole
venue de Dieu à nous, contient en germe toute la Dogmatique : l'activité
de la Parole et le fait qu'elle prend l'initiative du rapport d'une part, la
constatation que ce rapport à la fois nous limite et nous fonde, voilà
les deux grandes lignes sur lesquelles la logique du théologien va
travailler (ri.

Sur la première de ces deux voies, nous trouvons logiquement la notion
déjà esquissée par Kierkegaard de la Gleichzeitigkeit. Une parole qui n'est

pas emprisonnée dans l'histoire est toujours actuelle, contemporaine. L'histoire

peut lui servir de véhicule, d'où la distinction entre historisch (ce qui
appartient au plan de l'histoire) et geschichtlich (ce qui, au travers de
l'histoire, conduit à une rencontre réelle entre l'homme et Dieu) (I/l, p. 343).
Le Jésus de l'histoire peut être l'occasion d'une rencontre entre l'homme et

Dieu, mais ce n'est pas nécessairement le cas : « des milliers de gens
pouvaient avoir vu et entendu le Rabbi de Nazareth, mais ce fait historique
(dieses historische) n'était pas la révélation ». La notion de Geschichte,

très étroitement apparentée à celle d'existence chez Kierkegaard, désigne
donc simplement « le fait que ce que la Bible appelle révélation est toujours
un rapport concret avec un homme concret ». De ce point de vue, une légende
(p. 345) peut être créatrice d'histoire (Geschichte) : en d'autres termes, à

travers un récit biblique qui n'est pas historisch, Dieu peut rencontrer
l'homme. On voit à quelles audaces conduit le refus de toute immanence :

la question de savoir s'il y a des événements contenant la vérité ne se pose
plus. Une indifférence complète quant à l'historicité des récits évangéliques
remplace dans le barthisme l'importance peut-être excessive que le XIXe siècle

finissant avait mis à discuter l'authenticité de chaque parole, de chaque
épisode. Mais cette extraordinaire liberté à l'égard des faits évangéliques (3)

(') Une conception supranaturaliste de l'Ecriture se heurte nécessairement à

la conception de Barth : celui-ci signale à maintes reprises le caractère particulier
de sa position (voir I/i, p. 115, 127 ; I/2, p. 577, 580 s.). —¦ (3) Le lecteur de la

Dogmatik est souvent frappé de voir à quel point les mêmes idées sont sans cesse

reprises sous une forme nouvelle. Ainsi la question de l'Ecriture traitée au
début du vol. I/l est reprise vol. I/2, p. 500 sq. ; la christologie est abordée vol.

I/i, p. 404 sq., pour être reprise I/2, p. 1-49, et de nouveau p. 134-221. — (3) Voir
dans Die Auferstehung 1er Toten (2° éd., München, 1926), le commentaire que
donne Barth de I Cor. xv, 4 (pages 77-80).



RÉVÉLATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 129

•—¦ logique, constatons-le encore une fois, avec la répudiation de toute immanence

— ne contredit-elle pas l'expérience millénaire de l'Eglise pour laquelle
la vie du Christ, des prophètes, des apôtres est un don de Dieu en son essence

même On mesure ici à quel point la construction barthienne s'élève sur
une base de scepticisme : son auteur, ne l'oublions pas, a été l'élève de Drews

(I/2, p. 19) et cet élément de son évolution spirituelle explique bien des

choses.

Toute immanence étant répudiée, il devient évident que n'importe quelle
parcelle de la réalité matérielle ou intellectuelle peut devenir véhicule de

la Parole : « Dieu peut parler par le communisme russe, par un concert de

flûte, par un arbuste en fleur ou par un chien mort » (I/l, p. 55), constate
Barth. Si les récits bibliques sont le lieu de la Révélation, ce n'est donc pas
à cause de leur contenu, mais à cause du libre choix de Dieu (ri. La liberté
divine est donc l'explication du mystère, devant lequel Barth s'incline,
qu'un certain livre, la Bible, soit la place par laquelle Dieu nous parle. Mais

ce fait n'implique de sa part aucune concession à l'immanence : rien en

somme, de plus divin dans la Bible qu'ailleurs, elle n'est et ne doit être qu'un
véhicule.

Ici encore tout est logique avec le point de départ. Admettre que l'Ecriture

sainte contienne des vérités, descendues en quelque sorte ici-bas, entrées
dans l'immanence, ce serait rompre avec des principes adoptés une fois pour
toutes. Ce serait limiter la liberté de la Révélation, ce que Karl Barth ne

veut à aucun prix. Au contraire, il exige, avec l'impérîeux vouloir du logicien,

que le lieu par lequel Dieu nous rencontre, le voile en même temps qu'il le

dévoile. C'est un de ses principes de connaissance religieuse que le moyen de

communication choisi ne correspond pas à la chose qu'il veut communiquer,
mais au contraire la contredit. Nous retrouvons sous cette forme élaborée,
élevée à la hauteur d'un principe épistémologique, la notion kierkegaar-
dienne du paradoxe. Pour défendre la liberté de la révélation, Barth estime

que l'enveloppe de la révélation ne peut pas prouver la valeur de son
contenu. Ainsi (I/l, p. 171) l'Eglise est humainement une société semblable à

d'autres sociétés, la prédication est un discours quelconque, le sacrement
est un symbole placé dans le voisinage compromettant de bien d'autres

symboles ; la Bible est l'histoire d'une religion asiatique et de ses

prolongements hellénistiques, Jésus-Christ est, à bien des égards, un fondateur de

religion comme un autre. La Parole de Dieu est donc revêtue d'un voile,
elle n'a rien de brillant, et on ne peut même pas dire qu'elle reflète Dieu

(I/l, p. 172) comme le miroir reflète le visage de l'homme, car dans le miroir
les traits de l'homme apparaissent distinctement. A ce caractère, si important

pour luì de la Révélation, Barth donne le nom de Welthaftigkeit, mot
qui s'applique à tout ce qui est emprisonné dans le monde. La lumière pour

(') Chez Barth, comme chez Kierkegaard, l'autorité ne saurait avoir aucun
point d'appui dans l'immanence. (Voir Wahl, ouvr. cité, p. 397-398.)

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXII (n° 132 I944). 9



130 JEAN RILLIET

lui ne luit pas dans les ténèbres, mais â travers elles : « Le lieu où Dieu se

révèle est -objectivement et subjectivement le monde dans lequel règne le

péché. La forme de la Parole de Dieu est donc réellement celle du monde qui
s'oppose à Dieu » (I/l, p. 172). Ici Kierkegaard nous paraît dépassé, ou plus
exactement il a été retravaillé, complété, prolongé par un esprit plus
systématique que le sien. La notion du paradoxe a enfanté, grâce à Barth, une
théorie nouvelle de la connaissance religieuse.

U vaut la peine de s'arrêter un moment sur cette conséquence logique du
refus absolu de l'immanence, même d'une immanence qui serait un don de

Dieu. La Bible et le Christ lui-même ramenés à la Welthajtigkeit : voilà
qui eût bien étonné Calvin Le chapitre VIII de l'Institution ne porte-t-il
pas ce titre peu barthien : « Qu'il y a des preuves assez certaines, en tant que
la raison humaine le porte, pour rendre l'Ecriture indubitable ». Et comme
elle est aussi loin du barthisme l'affirmation que la doctrine de Pierre et
Paul a « en soi une majesté céleste pour tenir en bride, voire attacher de

près tous ceux qui font les rétifs » (lnst. I, 8, 10). Pour Calvin, il reste en
l'homme déchu un certain sens de la beauté et de la vérité divine, et ce don
restauré dans sa plénitude par l'Esprit-Saint donnera au chrétien de saluer

avec admiration le message qui le rachète (ri. Par rapport à Barth, le

réformateur, sans aucun doute, est immanentiste, en ce que la révélation est

pour lui l'insertion de vérités positives en ce monde pécheur, lumières dans
les ténèbres Et Calvin nous semble plus proche, infiniment plus proche de

l'Ecriture que Barth. Celui-ci, tenu par la logique de son système, ne peut
pas rendre justice à l'extraordinaire complexité du message biblique sur la
révélation. Sans nous arrêter pour l'instant à la notion biblique du Christ —
qui pour les évangélistes porte bel et bien ici-bas, sous le voile de l'humanité,

les traits ineffaçables de la divinité — relevons l'embarras que causent
à Barth les déclarations néo-testamentaires sur la révélation première
ou naturelle. Il faut toute la subtilité de son exégèse pour se délivrer de

Rom. 1 : 18 ou de Actes 14 : 15 et 17 : 22. Mais il y parvient (ri en arrachant
ces textes à la perspective historique dans laquelle saint Paul les a rédigés,
en faisant de cette « vérité retenue captive » dont parle l'apôtre, non pas
la confiscation de principes immanents de justice déposés par Dieu dans

la création, mais le refus d'une révélation actuelle de la vérité éternelle au

travers de la Welthaftigkeit (I/2, p. 333). Les païens sont maintenant devant
le Christ, comme jadis les seuls Israélites (I/2, p. 332) : à sa lumière, notre
manière d'être humaine apparaît comme une lutte contre la vérité (I/2,
p. 333). Le problème d'une révélation naturelle, au sens d'un dépôt fait par

(') Il faut noter combien le point de vue de Calvin est nuancé : Sans la foi,
ces preuves de l'Ecriture ne suffiront jamais à la faire vraiment admettre ; cependant,

si certains « arrogants » méprisent le style simple des Evangiles, quiconque
« a une goutte d'honnesteté » devra en subir l'influence (lnst. I, 8, 10). Calvin,
à la fois maintient le rôle illuminateur de l'Esprit saint et une certaine connaissance

naturelle. — (2) Dogmatik I/2, p. 332.



RÉVÉLATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 131

Dieu d'éléments de la vérité en ce monde, est volatilisé. Il ne reste que l'éternelle

rebellion devant l'éternelle révélation (ri.
Pour en revenir à la Welthaftigkeit, précisons que, pour Karl Barth, elle

ne devient jamais un voile transparent du divin. En vertu de ce qu'il appelle
VEinseitigkeit de la Parole (I/i, p. 181-182) celle-ci est ou totalement voilée,
ou totalement dévoilée. C'est le voile lui-même qui brusquement devient
le véhicule de la révélation, mais lorsque cette illumination s'accomplit,
rien ne nous explique pourquoi ce véhicule-là a été choisi plutôt qu'un autre.
Entre Dieu et nous le mystère subsiste toujours, barrière infranchissable.

Cette doctrine du Dieu voilé n'a peut-être pas reçu une attention
suffisante. On pourrait la prendre comme une théorie cosmologique : le monde

qui paraît profane est en réalité divin, mais c'est Dieu seul qui peut nous
le dire. La réalité, qui semble vide de Dieu, reçoit de lui une valeur
religieuse. On pourrait parler de panthéisme voilé : le non de la réalité profane
serait en réalité le oui de Dieu (ri. Mais Barth soumet cette découverte à la
liberté divine ; il maintient une nette distinction entre Dieu et la réalité
terrestre ou humaine qui à la fois le voile ou le dévoile. Il n'empêche que le
monde semble devenir l'enveloppe de Dieu, que le négatif risque d'apparaître
nécessaire au positif qui se manifeste à travers lui. Le refus de toute immanence

vide bien la réalité humaine et terrestre de l'élément divin, mais il
aboutit, par un curieux retour des choses, à faire de l'élément humain et

terrestre le voile nécessaire de Dieu. C'est sans doute ce qui a conduit le

jésuite Przywara à parler, à propos du barthisme, d'un renversement du

panthéisme qui trouvait Dieu dans l'essence de l'homme : Karl Barth lui
trouverait l'homme dans l'essence de Dieu (voir I/l, p. 178). Barth s'est

défendu en rappelant l'importance qu'il accorde à la liberté divine (I/l, p. 179).
La question, à notre avis, reste cependant ouverte.

Insensiblement nous avons passé, en traitant de la Welthaftigkeit de la
Parole, au second élément de la notion barthienne de la révélation, à l'idée

que le rapport établi par l'initiative de la Parole à la fois limite l'homme
et le fonde. Dans sa rencontre avec Dieu, l'homme découvre ce qu'il est,
une réalité perdue, déchue, ne possédant en elle rien de divin, appartenant
complètement à ce monde profane. Et pourtant, par la découverte même
de sa limite, il se trouve devant Dieu, il est un néant que Dieu accepte,
une obscurité qu'il éclaire.

(*) On voit l'abîme qui sépare Emile Brunner de Barth. Leur controverse ne

pouvait qu'aboutir au fameux Nein de Barth (München, Kaiser, 1934). Brunner a

bien vu que leur mésentente dépendait « von einem einseitigen Offenbarungsbegriff »

de Barth (Natur und Gnade, Tübingen, Mohr, 1934, p. 35-36). Barth ne veut voir
que l'élément actuel de la Révélation et refuse à celle-ci de rien inscrire de durable.
Comme nous l'exposons, ces justes remarques de Brunner doivent être complétées

par l'attention donnée au concept de la Welthaftigkeit. — (2) Il est curieux de

relire à cet égard l'étude sur « Le chrétien dans la société » (dans Parole de Dieu et

parole humaine, Je Sers, Labor, 1933). Voir aussi Dogmatik, II/i, p. 334-361, en

particulier les p. 352-354.



132 JEAN RILLIET

La révélation est le dévoilement d'un Dieu qui est notre Dieu. L'homme
ne peut le découvrir, mais lui peut se découvrir à nous (Selbstenthüllung :
I/l, p. 333). Cette révélation consiste en un dédoublement de Dieu : il devient
lui-même son Doppelgänzer ; il se divise en sorte qu'il est à la fois le Dieu
caché et le Dieu dévoilé, le Dieu voilé et « le Dieu qui sous la forme de ce

qu'il n'est pas lui-même peut être encore Dieu » (I/l, p. 334). Ce don de se

révéler dans une forme qui n'est pas la sienne est une partie de la Seigneu-
rerie divine. C'est elle que Barth appelle sa filialité. Nous retrouvons, en

somme, transportée dans la trinité, la notion si importante de la Welthaftigkeit.

En Christ, le Deus revelatus reste le Deus absconditus (I/l, p. 338) et
Barth dit à son propos : « Ce n'est pas la forme qui révèle (comme telle),
parle, console, agit, aide, mais Dieu sous cette forme» (I/l, p. 339).

Ainsi, toute la conception du Christ, centre de la Trinité, que la Dogmatik
nous offre est dominée par la conception barthienne de la connaissance

religieuse. La logique du système mène à ce que le Fils ne doit rien avoir
de visiblement divin. Dieu doit rester aussi caché en lui que dans n'importe
quel fragment de la réalité profane qu'il aura choisie pour se révéler. Posant
la question de savoir « si l'existence de l'homme Jésus de Nazareth en soi

aurait été la parole révélatrice de Dieu », Barth répond par la négative, car
ce serait, estime-t-il, admettre « la possibilité pour l'homme de dévoiler
Dieu et de se mettre ainsi sur la même plateforme que Dieu et d'en devenir
le maître » (I/l, p. 341). Ainsi il faut que l'humanité de Jésus ne contienne

pas la divinité, au sens d'une immanence, sous peine de mettre Dieu à la
merci de l'homme. Et c'est pourquoi Barth rejette aussi bien le « beau

Seigneur Jésus » de la mystique, le Sauveur du piétisme, que le Jésus-maître
de sagesse de VAufklärung, le Jésus substance d'une humanité élevée, de

Schleiermacher ou le Jésus incorporation de l'idée de religion de Hegel. On
le voit, la volonté de faire du Christ le lieu où l'homme découvre sa limite,
où il est saisi par Dieu sans rien pouvoir saisir de lui, conduit Barth
à ôter du Christ tout ce qui pourrait faire de lui un objet d'admiration
humaine. C'est, à son avis, la raison de la mort du Christ. La divinité du

Christ, conclut-il, n'est pas immanente de manière continue : l'immanence
de sa divinité est toujours un événement, c'est le Père qui glorifie le Fils
(Jean 17 : 1).

Il est extrêmement intéressant d'approfondir cette christologie conçue en
fonction d'une théorie très originale de la connaissance religieuse. La Trinité
n'est pas bâtie —¦ comme dans l'Eglise ancienne —• en fonction des questions
qui se posent sur le terrain biblique à propos des rapports du Père et du
Fils : comment le Fils, incarnation du Père, peut-il le prier etc. Mais la
Trinité est ici dans l'étroite dépendance d'une epistemologie : Dieu connu
au travers de ce qui le voile, la limite de Dieu étant le moyen dont il se

sert pour se révéler, selon le tableau que nous donne la Dogmatik elle-
même (ri :

(»I/i, p. 351.



RÉVÉLATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 133

Enthüllung — Verhüllung — Mitteilung
Gestalt — Freiheit — Geschichtlichkeit

Pâques — Vendredi saint — Pentecôte

Fils — Père — Saint-Esprit

Le Dieu voilé se dévoile, commenterons-nous, tout en restant voilé
(Welthaftigkeit, Einseitigkeit) dans sa révélation même, et dans cette espèce de

feu, au travers duquel il saisit l'homme et le place devant lui, se fait
connaître à lui (l'Instant, la Geschichte, la Mitteilung, Pentecôte).

La Trinité, d'ailleurs, pour Barth n'est pas composée de trois personnes.
Cette doctrine, à ses yeux, souligne avant tout l'unité de la Révélation :

Révélateur, révélation, fait d'être révélés sont identiques, en sorte que nous

avons à faire au même Dieu dans une triple manifestation (I/l, p. 369). Dieu
est trois fois autrement Dieu, mais en chacune de ses manières d'être, il
demeure personnel (I/l, p. 378) et libre. La Trinité barthienne se distingue
donc par son caractère dynamique : on pourrait parler, à propos de cette

repetitio ceternitatis in œternitate, d'un mouvement éternel de Dieu dirigé
vers l'homme (ri.

Cela brièvement résumé, nous pouvons revenir au caractère fondamental
de cette révélation qui consiste en une limitation de l'homme. Dieu le Père,

remarque Barth, nous est connu en un homme : Jésus de Nazareth, mais

cette révélation n'est pas un apport positif de sainteté et d'amour dans

l'immanence. C'est essentiellement comme négation qu'est conçue l'activité
illuminatrice du Christ. Jésus nous place en effet devant un Dieu-père qui
n'assure pas et ne confirme pas l'existence humaine, mais, au contraire, la

supprime (I/l, p. 407-409). Jésus nous place devant la mort de l'homme :

toute son histoire est une histoire de mort, en sorte que suivre Jésus, c'est

accepter de mourir devant Dieu. Sur ce point si important de son système,
Barth n'a pas varié depuis le Römerbrief. La christologie de la Dogmatik
correspond à celle qu'il développait à propos de Rom. 1 : 23. Jésus, en nous

apportant la limite de l'homme, nous place devant le Dieu qui est au delà
de l'homme et dont la volonté de faire vivre n'apparaît — paradoxe —
que dans la limite posée par la mort. Dieu s'affirme comme notre Créateur
à travers la mort, car s'il veut que nous mourions, c'est afin de nous
donner une autre vie. On ne peut dire, en effet, que le Père soit identique
à la mort (I/i, p. 408), maïs c'est en étendant sur l'homme les signes de la

mort qu'il entre dans sa vie. La ligne de la Croix nous révèle sa volonté,
qui est volonté de faire vivre, « la mort est vaincue dans la mort
et la négation vaincue dans la négation » (ri (I/i, p. 408). Ainsi apparaît

(*) A la différence du mouvement éternel que Hegel place en Dieu et qui se

déroule hors de l'homme. — (2) Contre Brunner (Nein, p. 52), Barth avait insisté
sur le fait que la découverte de notre limite n'est pas un fait psychologique dépendant

de nous. La négation de notre vie ne peut venir que du dehors, de Dieu. Le
désespoir est un acte de Dieu en nous, du moins cette tristesse selon Dieu dont
parle l'apôtre (p. 53-54).



134 JEAN RILLIET

un Dieu, totalement étranger à notre vie, et cependant seule source de vie.
En Jésus, par la connaissance de notre limite, nous rencontrons le Père,

mais en lui, en même temps, nous sommes aussi saisis par le Fils, car si Dieu
nous limite par la révélation, c'est qu'il est tourné vers nous : il y a donc
établissement d'un rapport réel entre Dieu et nous (I/i, p. 427). L'extraordinaire

de la révélation consìste précisément en ce que dans l'acte de
réconciliation notre éloignement de Dieu se révèle à nous : en le voyant tourné
vers nous, nous nous découvrons ses ennemis ; en même temps, la révélation
nous apprend notre péché et la grâce de Dieu : « C'est seulement le Fils qui
pense de nouveau à la maison du Père qui se sait un Fils perdu » (I/l, p. 428).

Il serait intéressant — mais avec les points de repère que nous lui signalons,
le lecteur pourra faire lui-même ce travail —¦ de montrer comment Barth
répartit entre Père et Fils les divers éléments de la révélation. Le Père, c'est,
nous l'avons vu, essentiellement celui qui nous limite en Jésus, et Jésus, notre
limite, étant une parole de Dieu à nous adressée, apparaît en même temps
comme le Fils, c'est-à-dire le réconciliateur. Cette répartition des caractères de

la révélation entre le Père et le Fils a quelque chose de très artificiel. La
révélation, telle que Barth la conçoit est essentiellement une : la personne de

Dieu, la personne du Fils correspondent simplement aux divers moments
de l'acte révélateur. Et le Saint-Esprit n'est que la réalité de cet acte
atteignant dans son existence l'homme qu'il limite et fonde.

Plus digne d'attention nous paraît le lien étroit unissant ce que l'on pourrait

appeler la conception négative du Christ avec une description de la
révélation qui voit en elle le fondement de l'existence humaine par sa
limitation. Le Christ, pour Barth, est essentiellement la limite de l'homme, mais

en tant que négation, il est en même temps affirmation. Aux textes du

Römerbrief, que nous avons déjà cités dans la Revue de théologie et de

philosophie (1942, p. 232), la Dogmatik apporte d'utiles compléments. Outre les

passages I/l, p. 407-409 signalés plus haut, relevons les considérations du
volume I/2, p. 117 et suivantes. Le Christ est celui qui limite toutes les

puissances de ce siècle en se soumettant avec elles à la mort. En lui, nous

nous trouvons devant un prodigieux abaissement de l'humanité. Tout le

péché humain est en Christ devant Dieu et il reçoit sa punition. C'est Dieu
lui-même qui la porte en Christ, en sorte que là « les rapports de l'existence
et du péché, du péché et de la mort ressortent de manière aussi durement
impitoyable » (I/2, p. 121). Dieu lui-même est descendu «dans cette obscurité
dans laquelle l'homme doit se tenir devant lui et marcher» (I/2, p. 119).
Ainsi le caractère caché de Dieu devient événement et tout le sens de la vie
du Christ se découvre dans le Vendredi saint (I/2, p. 118). C'est une erreur,
estime Barth, que de chercher la révélation dans la personnalité religieuse
originale de Jésus ou la piété et la manière de vivre de l'Eglise primitive
(I/2, p. 112) : rien ne doit retenir notre attention en lui que le non absolu

que Dieu dit sur la vie humaine, ce non qui contient le oui absolu aussi de

la révélation.



RÉVÉLATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 135

Un Christ dont nous dirons qu'il est à la fois le non et le oui de Dieu sur
l'existence humaine, une réconciliation au travers d'un jugement, une
rencontre dans une limitation : voilà la christologie barthienne. Répétons-le
encore une fois, en nous excusant de monotones redites, que la persévérance
de Barth à revenir sur le même point de vue nous impose : le Christ, grandeur

purement négative, mais révélateur par son abaissement même.

Il saute aux yeux qu'une vision aussi particulière du Christ, si elle a de

la puissance, se heurte à l'opinion générale de l'Eglise sur les rapports en
Christ de l'humanité et de la divinité. Prenons les réformateurs, nous ne

trouvons pas chez eux un abaissement pareil de Jésus. Comme elle donne

une valeur positive à l'Ecriture, la christologie calviniste garde pour l'homme
Jésus une vénération qui contredit la Welthaftigkeit barthienne. Le heurt
des deux points de vue apparaît dans la Dogmatik (I/2, p. 167) où Barth
regrette que Calvin n'en soit pas demeuré à une conception de l'humanité
du Christ comme vilem et abjectam conditionem, mais ait écrit à propos de

Jean 1 : 14 : Caeterum, « caro » minime hic pro corrupta natura accipitur
(ut sœpe apud Paulum) sel pro homine mortali. Divergence analogue avec

Luther, qui a dit de Jésus : « Quia fuit integer, sanissimi corporis, mundissi-
mœ carnis, sine peccato conceptus » (Enarr. 53 cap. Iesaise, 1544, cité I/2,
p. 168) (ri. C'est que pour Barth, conséquent avec sa notion de la Welt-

hajtigkeit, il ne saurait y avoir en Christ aucune pénétration de l'humain

par le divin (ri. Ea parole a été faite chair, cela signifie pour lui qu'elle a été

homme ; le Fils n'est pas devenu, précise-t-il (I/2, p. 163), un homme, mais

une nature humaine ; il n'y a pas en Christ un homme indépendant d'un
Dieu et cet homme n'a pas préexisté (I/2, p. 164) : Jésus n'est ni un demi-
dieu, ni un ange, ni un homme idéal. L'humanité de Christ est la chair de

l'homme qui se tient sous le jugement divin, qui est devenue incapable de

connaître Dieu et de l'aimer. En devenant chair, la Parole a revêtu « la
forme concrète de la nature humaine sous le signe de la chute d'Adam, la
forme concrète de tout ce monde qui doit être vu à travers la mort du Christ
comme le monde ancien et déjà perdu» (I/2, p. 165). Est-ce à dire que le
Christ ait été pécheur Non, sans doute ; en ce qui le concerne, le Fils de

Dieu n'a pas par lui-même produit et confirmé cette forme de péché ; il a

été, écrit M. Karl Barth, « innocemment coupable » (I/2, p. 167) ; sans péché,
il est devenu péché, mais nous ne devons pas en tirer prétexte pour diminuer
sa pleine solidarité avec nous. Le Christ a d'ailleurs passé pour un pécheur,
à preuve sa naissance et les soupçons qu'elle provoqua ainsi que la part
prise par lui au mouvement de repentance du Baptiste : « Sa situation était
intérieurement et extérieurement celle d'un homme pécheur ».

(') Les deux réformateurs sont fidèles à la pensée des grands conciles : xeXeiov
èv àvOpunróxr|Ti dit la formule de Chalcédoine. — Barth n'envisage pas par
ailleurs une humanité purifiée du péché, même en restant totalement distincte
de la divinité. Une humanité parfaite serait déjà une déchirure dans le voile épais
de la Welthaftigkeit.



136 JEAN RILLIET

Le problème qui se pose ici sur le plan du barthisme est d'une délicatesse
infinie. La logique de la Welthaftigkeit réclamerait une participation réelle
du Christ au péché ; ainsi seulement serait maintenu jusqu'au bout le caractère

paradoxal de la révélation, ainsi seulement nous serions sûrs de ne

pas trouver le divin habitant en Christ. Le refus de toute immanence a de

cruelles exigences et l'on sent Barth embarrassé, désireux de ne pas abandonner
son système, hésitant cependant. Et pourtant son exposé étonne péniblement

le lecteur habitué à entourer —¦ comme les apôtres et par eux — le
Fils de l'homme d'une admiration respectueuse : « Demandons-nous, lisons-
nous (I/2, p. 171), en quoi consiste concrètement l'absence du péché du
Christ ou positivement son obéissance On aura peine à regarder à tel ou
tel avantage (ou trait de caractère), vertus ou bonnes œuvres de cet homme.
Car le Nouveau Testament n'a nullement représenté Christ comme l'homme
moral idéal... l'obéissance de Jésus-Christ ne consiste en rien d'autre que
d'avoir voulu, et cela avec toutes ses conséquences, être Dieu en la chair,
le porteur divin de la charge que l'homme doit porter ». En Christ, précise-
t-il encore ailleurs (II/2, p. 180), c'est la volonté éternelle de Dieu d'être
dans la personne de son Fils « le Fils de l'homme, le Fils de l'homme perdu ».

En Christ, comme déjà en Israël, Dieu élit pour lui ce qui est indigne de

lui : « La caducité de la chair, l'agonie, la mort, pour l'enlever aux hommes
et revêtir les hommes à cette place avec sa magnificence » (II/2, p. 287).

On ne saurait dénier à cette conception du Christ comme limite de l'homme
beaucoup de grandeur. Depuis longtemps le tragique de notre destinée
n'avait trouvé un aussi bon peintre : misère et grandeur, le salut apparaissant

dans l'extrême abaissement. Mais la christologie barthienne fait-elle
vraiment justice à la description de Jésus que nous donnent les Evangiles
Il n'est pas rien que vide et misère humaine le second Adam dont Matthieu,
Marc, Luc et Jean nous ont légué la merveilleuse image. Il est « doux et
humble de cœur », il recèle en lui toutes les Béatitudes, il est parfait comme
son Père céleste est parfait, en sorte qu'il ose dire de lui-même : « Celui qui
m'a vu a vu le Père ». Le Crucifié n'est pas un être dénué de toute vie morale :

il est la victime innocente et miséricordieuse qui intercède pour ses

bourreaux même. S'il jette le cri angoissé de Golgotha : «Mon Dieu, mon Dieu,
pourquoi m'as-tu abandonné », ce n'est pas que la réalité de la condamnation

renverse, comme le note justement Calvin « sa fiance parfaite » (Opera
Calvini, t. 46, col. 921) : ce n'est que de « l'appréhension naturelle ». Vinet,
saluant dans son fameux cantique la divinité du Christ brillant dans son
abaissement même :

« Mon œil, sous le sanglant nuage,
Qui me dérobe ta beauté,
A retrouvé de ton visage
L'ineffaçable majesté »

est en accord avec le réformateur de Genève : « Tametsi enim ab omnibus
conspici potuit Christi gloria, tarnen, maxima parti, propter cacitatem inco-



RÉVÉLATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 137

gnita fuit » (Opera, t. 47, col. 15) et il précise ainsi sa pensée : « Unde sequitur
Dei majestatem non fuisse exinanitam, quamvis carne circumdata esset : latuit
quidem sub carnis humilitate, sed ita tarnen ut fulgorem suum emitteret ».

Entre Calvin et le piétisme ou la mystique, la distance sur ce point n'est

pas bien grande.
Logique avec sa conception de la connaissance religieuse, la vision que

Barth nous offre du Christ s'éloigne de celle des Evangiles, et ceci peut nous
servir de pierre de touche. Le don de Dieu au monde en Christ, c'est plus
que le message de réconciliation reçu au travers de la limite. Cette constatation

nous invite à nous retourner vers une description de la Trinité qui
en détruit en fait les personnes, les absorbant les unes dans les autres, et à

nous demander la valeur d'une théorie qui voit dans le négatif l'antichambre
du positif Pour quiconque s'intéresse un peu à l'histoire de la philosophie,
la trinité barthienne n'est pas sans offrir une étrange analogie avec la
trinité fameuse de Hegel (ri. Etre, non-être, devenir : le mouvement de la vérité
qui a fait la gloire du philosophe romantique ne se retrouverait-il pas sous

une forme nouvelle dans le jeu de Vabsconditus et du revelatus, dans ce passage

de la mort à la vie qui produit la Geschiebte Dans le système hégélien,
l'idée, de thèse en anti-thèse et en synthèse se développe, se précise, s'enrichit

; elle pénètre toute la réalité en sorte que la marche du Dieu est le moteur
secret de l'évolution. Partout et en toute chose, il y a un passage au devenir

par le jeu de l'être et du non-être. Or Kierkegaard, critique acerbe de Hegel,
s'en est beaucoup inspiré. On sait que dans le Journal G) il se range dans la

catégorie de « ceux à qui la vie réserve d'éprouver ce que veut dire au fond
la dialectique hégélienne ». Le heurt fécond de l'être et du non-être, il l'a
ressenti en lui-même : aussi le reproche qu'il adresse surtout à Hegel est-il
d'avoir mis la vérité hors de l'individu comme objet de contemplation. Il
lui en veut aussi de cet optimisme selon lequel toute opposition se résout
si vite en une médiation. A une dialectique que nous suivons comme un
tableau placé devant nous et par conséquent hors de nous, Kierkegaard
substitue donc une vérité quî se saisit de nous, qui nous emporte dans son
mouvement. Dans la vie humaine, il y a un négatif et un positif dont l'opposition

est nécessaire, car elle produit l'existence. Il ne faut donc jamais l'atténuer

: le pardon, par exemple, ne doit pas effacer la repentance, l'homme,

pour être vrai, doit être à la fois dans l'un et dans l'autre (3). Le péché qui
nous sépare de Dieu est ce qui nous place devant lui. C'est par le péché que
l'homme se met à exister, en sorte que « la peccabilité est la progression
de l'individu » U). De même, dans la Logique de Hegel, l'être ne devient
quelque chose que parce qu'il est en même temps le non-être. L'existence

(J) En mettant au centre de la Dogmatik la Trinité, Barth se rencontre avec
les théologiens hégéliens Marheinecke et Martensen (I/i, p. 319). —- (l) Journal,
trad. Ferlov et Gateau, p. 24. Gallimard, éd., 1941. —- (3) Stadien, trad, allemande
de Schrempf. Œuvres, vol. VI, p. 435 s. — (4) Le concept l'angoisse, trad. Ferlov
et Gateau, 1935. p. 55.



138 JEAN RILLIET

kierkegaardienne, tiraillée entre un positif et un négatif, faite d'actes
successifs, donne ainsi à la contradiction une place plus grande encore que
l'hégélianisme.

Dans quelle mesure cet hégélianisme intériorisé, subjectif a-t-il été repris
par Barth Le rapport entre Kierkegaard et le philosophe que celui-ci
poursuivait de ses sarcasmes peut difficilement être nié et nous renvoyons
de nouveau le lecteur à cet égard aux excellentes Etudes kierkegaariiennes
de M. Jean Wahl (ri. Mais parler de l'hégélianisme de Barth, n'est-ce pas
oser une boutade, une impertinence, plutôt que travailler sérieusement
Nous ne le pensons pas : si l'hégélianisme a marqué si nettement la pensée
de Kierkegaard, adversaire acharné de Hegel cependant, il n'est pas impossible

que des éléments hégéliens, au travers des Miettes philosophiques et
du Concept l'angoisse, aient filtré jusque dans la Dogmatik. Cette tension du

positif et du négatif qui ne doit pas être supprimée, ce oui et ce non qui
toujours s'opposent, sont part du mouvement de la vérité. Il y a bel et bien
dans le barthisme une dialectique trinitaire dans laquelle le croyant vient
s'insérer grâce à la révélation mais qui fait partie de l'essence même de

Dieu. L'Eternité de Dieu, dans Barth comme dans Hegel, est en mouvement,
mais alors que, dans la Logique spéculative, il s'agit d'un mouvement que
nous contemplons, qui est hors de nous, dans la Dogmatik, à la fois il nous
est transcendant et il se saisit de nous et nous emporte en lui.

Il est remarquable et révélateur que Barth n'admette aucun affaiblissement

de la nécessaire tension entre le positif et le négatif. Le croyant doit
rester simul peccator et Justus, l'opposition entre le temps nouveau et le

temps ancien (I/2, p. 64) ne doit pas se résoudre, le Christ est homme (ri et
Dieu. Dans la réalité humaine elle-même, la lumière de la révélation fera
saillir des oppositions : les uns savent que Dieu se réconcilie avec un monde

perdu, tandis que d'autres l'ignorent, les uns sont les témoins de la grâce,
tandis que les autres, par leur existence même, sont les témoins du rejet et
de la perdition (voir II/2, p. 388). Le désir kierkegaardien de maintenir
toutes les oppositions est fidèlement suivi et ainsi la dialectique de Hegel
est jetée dans la vie (3) : nulle mêliation n'est admise. La synthèse demeure

toujours au delà et la vérité se reçoit dans les heurts renouvelés d'un positif
et d'un négatif tous deux nécessaires. Il serait intéressant d'examiner de ce

point de vue le rapport des confessions chrétiennes : luthéranisme,
calvinisme et anglicanisme, correspondant pour Barth à des oppositions impor-

(') Voir à ce sujet notre article déjà cité de la Revue le théol. et le philos., 1942,

p. 234, et dans la même Revue (1935, p. 261)5 les intéressantes remarques de

M. Arnold Reymond sur le rapport de Kierkegaard et de Hegel. On consultera
avec profit, sur ce point comme sur d'autres, le Soeren Kierkegaari de W. Rutten-
beck (Berlin, Trowitsch, 1929), en particulier p. 346 et 358. — (2) Homme au
sens très négatif que Barth donne toujours à ce terme. — (3) Il y a là une
influence analogue à celle que Hegel a exercée sur Karl Marx, théoricien de la
lutte des classes.



RÉVÉLATION ET CHRISTOLOGIE CHEZ KARL BARTH 139

tantes, réelles, nécessaires (voir I/2, p. 929-930) ; de même la diversité des

écoles théologiques (I/2, p. 932). L'attitude d'une Eglise parlant à l'Etat
fait sans doute aussi partie de la même dialectique. Alors que dans le
système hégélien les oppositions se résolvent, puis se créent à nouveau dans

une succession incessante, dans la dialectique kierkegaardo-barthienne le

heurt des caractères se maintient, la synthèse reste â venir (eschatologisme).
La barrière entre positif et négatif doit être ici-bas maintenue, mais (I/2,
p. 104) : « le caractère eschatologique de la réconciliation et de la révélation
divines ne signifie nullement une négation de leur présence. Celui qui
s'annonce à moi et frappe à ma porte est comme tel un être futur (zukünftiger),
c'est-à-dire comme un être qui doit venir vers moi (zu mir kommenler)
déjà présent ». Cet avenir de Dieu n'est-il pas une présence « plus intense

que tout ce que nous appelons présence » Ici encore Barth traduit en

quelque sorte Kierkegaard en langage théologique. Pour ce dernier l'existence

est devenir, et ce devenir, remarque M. Jean Wahl (ri, est un devenir
discontinu « fait de sauts qualitatifs, de ueTotßao'eic eiç âXXo yÉvoç, suite de

révolutions, de crises où il y a réellement création de quelque chose de

nouveau, création de l'âXXo révoç ». Un autre commentateur, Thust, cité

par M. Wahl (ri, a mis en lumière la catégorie de l'instant prochain, de

l'instant suivant et remarqué que pour Kierkegaard, il n'y a jamais d'instant

que prochain. Cet au-delà de toute synthèse correspondant à la volonté
d'accentuer la contradiction hégélienne en refusant toute médiation, a donc

passé sous le couvert d'un vocabulaire nouveau dans la Kirchliche Dogmatik.
En relevant la parenté de Barth et de Hegel dans leur opposition même (3),

nous ne prétendons pas avoir jugé la cause. Les deux penseurs rendent
justice, chacun à leur manière, au dualisme dont la vie nous offre le
spectacle. Drame, misère, péché sont autant de formes vivantes du non-être.
L'existence humaine contient un non qu'elle est condamnée à traîner
péniblement avec elle, mais ce non peut être occasion de progrès et de connaissance.

Une philosophie qui veut en faire abstraction a perdu contact avec
le réel (4). La souffrance stimule l'homme et l'oblige à l'effort ; le péché,

lorsqu'il en a conscience, l'humilie et le courbe devant Dieu. Ce fut un des

mérites de la philosophie romantique (Schelling, Hegel et ce Kierkegaard

que l'on a nommé avec raison —¦ lui, l'adversaire des romantiques —¦ « le

plus romantique des romantiques ») que de spéculer sur l'existence du mal.

Etules kierkegaarHennés, p. 268, M. Wahl suit ici Ruttenbeck (Sôren Kierke-
gaari, Berlin, 1929, p. 215). — (2) Ouvr. cité, p. 268, en note. —¦ (3) Il vaudrait
la peine de se livrer à une étude plus détaillée des rapports existant entre
Hegel, Kierkegaard et Barth. Alors que Kierkegaard a arraché à l'objectif la

dialectique hégélienne et l'a conduite dans sa vie, alors qu'il est passionnément
subjectif, le barthisme, par un mouvement contraire, tend à se dégager du subjectivisme
kierkegaardien et à insister sur l'élément objectif de la dialectique (d'où sa
doctrine de la Trinité). — (4) D'où l'opposition de Hegel à 1'Aufklärung (Wahl,
ouvr. cité, p. 152).



140 JEAN RILLIET

Mais le défaut commun de l'hégélianisme, du kierkegaardisme et du
barthisme tient à ce qu'ils admettent le non-être comme une nécessité. Sous des

formes très différentes, nous l'avons vu, ils exaltent la contradiction. Dieu
se sert d'elle et même y participe : elle est source de vie, d'existence ou de

connaissance. Or si la mort, salaire du péché, joue dans l'Ecriture, de la
Genèse à la Croix, un rôle important, elle y est nettement distinguée de la
révélation elle-même. La souffrance prépare l'homme à rencontrer Dieu,
elle lui rappelle sa caducité en face de l'Eternel, mais la vérité dans son

essence n'en consiste pas moins en communications positives : les dix
commandements, le sermon sur la montagne, la personne de Jésus-Christ, ses

miracles, ses paraboles, l'incarnation, la communion des sarments avec le

cep. Morale, foi, obéissance, charité descendent ici-bas en certains hommes

et dans le Fils de Dieu (ri. La notion biblique de révélation s'oppose aussi

bien à l'immanentisme hégélien qu'au paradoxe kierkegaardo-barthien.
Plutôt que sur le terrain de la spéculation, c'est sur celui de la pédagogie

que le théologien trouverait les termes les plus propres à traduire le message
biblique : il y rencontrerait les notions de châtiment, d'enseignement,
d'exemple, il y montrerait la formation d'une âme que son Dieu tantôt
abaisse, tantôt console, tantôt secourt. Il serait ainsi mieux à même de

décrire ce salut du pécheur que l'Ecriture nous peint et dans le mouvement
duquel elle veut nous entraîner.

Jean Rilliet.

(') Il est étonnant de voir avec quelle facilité tant de pasteurs contemporains
ont accepté la négation barthienne d'une vie chrétienne positive. Celle-ci n'était
cependant pas liée à une théologie de l'expérience destinée à passer, comme toute
théologie : Ayez en vous les sentiments qui étaient en Jésus-Christ. Le Christ, modèle
et source de vie pure, ne se trouve pas seulement dans l'Aufklarung, mais dans

l'Epître aux Philippiens, chez Chrysostome, Calvin, etc.


	Étude critique : notion de révélation christologie dans la "dogmatique" de Karl Barth

