Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1944)

Heft: 131

Artikel: Orthodoxie contre libéralisme : un proces a réviser
Autor: Leenhardt, Franz-J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380445

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME :
UN PROCES A REVISER

Pour classer les propositions théologiques en justes et fausses,
pour apprécier le vrai et s’écarter de Perreur, rien n’est plus cou-
rant, semble-t-il, que 'usage de ces mots qui disent tout ce qu’on
est incapable de dire avec précision : orthodoxie, libéralisme. Que
Pon prenne 'un ou P'autre pour mesure, on est maitre du terrain,
on sait a4 quol s’en tenir. On le croit du moins. En réalité, Partifi-
cielle certitude que donnent ces mots ! Loin de se rapporter a des
grandeurs précises et fixes, ils sont imprécis comme elles. A Pexa-
men, 'orthodoxie et le libéralisme se révelent réalités complexes et
mouvantes. Complexes, parce qu’ils sont un mélange instable d’affir-
mations doctrinales et de principes méthodologiques. Mouvantes,
parce que leur histoire montre que leurs doctrines se sont accom-
modées de méthodes contraires. Il faut apporter un peu de préci-
sion en cette affaire, dans ’espoir que le proces qui oppose Portho-
doxie et le libéralisme porte enfin sur les véritables problémes.

FEsus EsT LE CHRIST,
OU LE PROBLEME DE LA CONNAISSANCE HISTORIQUE.

Qu’est-ce que 'orthodoxie ?

En son essence, orthodoxie est la profession de la foi aposto-
lique : Jésus est le Christ. Les innombrables variations et les néces-
saires approfondissements dont cette premiere formule est suscep-

N.B. — Travail présenté & la Société vaudoise de théologie. le 31 janvier 1944.

REV. DE THEOL, ET DE PHIL, — N, S., t, XXXII (N°® 131, 1944). 4



50 FRANZ-¥. LEENHARDT

tible ne modifient pas sa substance, si du moins ils sont correcte-
ment conduits. Tout se rameéne finalement a ces trois mots, parce
que tout en découle : Jésus est Christ.

La foi orthodoxe parle de Jésus. Certes, elle ne se contente pas
de parler de Lui; elle ajoute nécessairement ce qui est utile pour
dire en quel sens elle parle de Lui. Rien ne peut diminuer cepen-
dant Pimportance du fait qu’elle parle de Fésus, c’est-a-dire d’un
personnage historique, de Jésus de Nazareth.

Il est inutile de souligner longuement que l’existence historique
de Jésus a été de tout temps la présupposition absolue de la foi
chrétienne. On a insisté avec raison sur le caractére particulier que
donnait a cette foi son réalisme historique (cf. L. LABERTHONNIERE,
Le réalisme chrétien et Pidéalisme gree, 1904). L’orthodoxie se dis-
soudrait dans une métaphysique ou dans une mythologie en cédant
le moindre pouce de son exigence historique. Elle a eu raison de
combattre des hérésies qui la menagaient.

Si la foi n’est pas une simple connaissance des faits historiques,
I’homologation des événements survenus a telle date, en tel lieu,
affectant tel personnage, cette connaissance est toujours impliquée
dans la foi, parce que toutes les affirmations de la foi sont relatives
a ce personnage historique. Ces affirmations dépassent Ihistoire,
mais elles s’appuient a elle. En préchant le Christ de la foi, l’or-
thodoxie annonce le Jésus de I’histoire (1.

Logiquement, la premi¢re démarche de l'orthodoxie est donc de
connaitre ’objet historique de sa foi, sans lequel elle serait vaine.
Ce serait une banalité de le dire, et une faute de gofit d’y insister,
si nous ne devions rappeler la conséquence inéluctable qu’il faut
tirer de ces affirmations, & savoir la nécessité de recourir a la méthode
historique pour obtenir la connaissance la meilleure, la plus sfre,
la plus complete de l'objet historique de la foi. Celui-ci ne peut
échapper aux lois de la connaissance historique. Nous le connais-
sons par des témoignages seulement, qu’il faudra donc examiner,
comparer, etc... Chacun sait tout ce que cela signifie, tout ce labeur
scientifique par lequel on dépiste les sources d’erreur pour tenter
d’établir les faits avec un maximum de certitude. Si on considere

() Ce que nous disons ici du caractére historique de Jésus, il faut le dire déja
de DI'histoire du peuple élu. Nous simplifions notre exposé en ne parlant que de
Jésus, mais on devra étendre ce que nous disons, mutatis mutandis, i toute 'histoire
de la Révélation.



ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME 51

les choses du point de vue de la logique, la connaissance del’objet
de la fol est en premier lieu une connaissance profane. La foi peut
naturellement jaillir et croitre dans une ignorance complete des
problémes historiques que souléve son objet, mais elle repose sur
une connaissance historique, au moins implicite, comme sur sa
pierre de fondation. Et quand nous parlons ici de cette connais-
sance nécessaire de Jésus de Nazareth en tant qu’objet historique
de la foi chrétienne, nous entendons bien une connaissance qui fait
appel aux meilleures méthodes d’investigation ; nous revendiquons
pour cette recherche les mémes droits et les mémes obligations que
pour toute recherche de caractere historique ; nous la voulons libre
de s’adapter aux exigences de son objet, animée du seul désir de
trouver la vérité historique, afin d’étre capable d’établir les faits
comme faits historiques.

Aujourd’hui, sous la pression des évidences, on concede assez
volontiers les droits d’une telle enquéte méthodique sur les faits
de I’histoire évangélique, mais c’est un peu toujours a contre-ceeur,
et souvent on retirera d’une main ce qu’on avait accordé de 'autre.
Divers facteurs expliquent ce double jeu.

D’abord, de par sa nature méme, la documentation évangélique
sur laquelle on travaille se préte mal a un traitement rigoureuse-
ment scientifique. La pensée chrétienne qui a présidé a leur rédac-
tion ne se souciait pas d’exactitude historique ; on s’intéressait
bien aux faits, mais on ne les distinguait pas de l'interprétation
qu’on en donnait. Le sens critique est presque une invention des
temps modernes.

En outre, les faits avaient par eux-mémes un caractére ambigu
qui poussait a la confusion de l’histoire et de la métaphysique, car
Jésus n’était pas un événement de T’histoire comme la chute des
feuilles ou 1’éruption d’un volcan. Bien qu’il fit historique comme
eux en tant que fait, il était en méme temps, aux yeux de la foi,
un événement porteur d’une substance métaphysique. Jésus était
précisément le Christ, le Fils de Dieu, le porteur de I’Esprit saint,
le Logos fait chair. Sa vie n’était pas seulement une vie d’homme,
mais elle incarnait pour les croyants une réalité étrangere a I’homme.
Ses gestes et ses paroles manifestaient un autre monde, le monde
ou Dieu régne, Je Royaume de Dieu, le monde a venir. Dans ces
conditions, l’histoire portait, derriere ses apparences, toute une
métaphysique, et la foi se préoccupait avant tout de retenir ce qui



52 FRANZ-¥. LEENHARDT

donnait son vrai sens aux faits d’apparence banale, ce qui consti-
tuait 4 ses yeux la substance méme de I’histoire.

L’influence de la doctrine de linspiration, courante dans le
judaisme contemporain, a également poussé I’Eglise chrétienne a
abandonner les exigences naturelles et légitimes de esprit a I’égard
des faits de I’histoire sainte. Il était tout a fait normal, et il était
spirituellement juste, que les dcrits dans lesquels était consigné
tout le savoir de ’Eglise chrétienne sur son Seigneur fussent élevés
au-dessus du commun des livres et qu’on les considérit comme
Pinstrument par excellence dont Dieu se servait pour continuer la
révélation qu’il avait donnée de lui-méme en Jésus, puisque ces
livres permettaient de le connaitre, de le rencontrer. Il était spiri-
tuellement juste qu’on vit dans ces écrits une sorte de canal accrédité
du Saint-Esprit promis par Jésus a son Eglise. Malheureusement,
on en vint a prendre le vase de terre pour le trésor dont il assurait
la préservation et la présentation. On étendit I'idée de Pinspiration
a la lettre des écrits. On accrédita le vase a cause du trésor. Cette
extension eQit été sans conséquence grave, si elle fiit restée le fait
de la piété, si elle elit exprimé seulement la foi du croyant et son
attitude réceptive vis-a-vis du vase qui contenait le trésor : il fallait
bien que ce vase fiit mis a part, puisqu’il contenait seul I’eau vive.
Mais on tomba dans I’erreur quand on fit de Pinspiration la garante
de la documentation évangélique. Le Saint-Esprit endossait alors
la responsabilité de sa vérité historique. De Pinspiration on concluait
a D’infaillibilité documentaire.

Si nous ajoutons a cela les conséquences qu’eut I'invasion du
mode grec de penser dans Pesprit de I’Eglise, ’hypertrophie de
Pintérét spéculatif chez les théologiens du moyen 4ge, leur dépré-
occupation des études historiques et exégétiques, le regne de la
Regula fidei qui décourageait toute recherche 4 cause des limites
qu’elle lui imposait, nous avons une explication suffisante du nau-
frage de l'intérét historique et du triomphe du dogmatisme par
Pétablissement d’une doctrine rigide de Pinspiration des Ecritures.
Se flit-on intéressé a Ihistoire, il était devenu impossible de s’y
intéresser librement.

La contradiction était manifeste, dans laquelle s’enfermait ainsi
I’Eglise chrétienne. On ne peut scier la branche sur laquelle on est
assis | Certains le comprirent, des longtemps, et 'on vit des esprits
éclairés revendiquer les droits et la nécessité de la recherche histo-



ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME 53

rique, ’école d’Antioche notamment ; mais en vain. L’orthodoxie
avait lié parti avec une méthode : elle entendait répudier toute autre
maniére de parvenir a la vérité que celle de son choix. Par malheur,
sa méthode était en pleine contradiction avec sa doctrine ; elle
annoncait la venue du Fils de Dieu parmi nous et elle Ienlevait
en méme temps a notre histoire !

En face de cette fatale dérive, le redressement opéré par la
Réforme mérite la plus grande gratitude. Il fallut le payer trés cher,
malheureusement, car Porthodoxie établie ne comprit pas, ou ne
voulut pas comprendre. Contre le dogmatisme traditionnel, les
théologiens du XVIe siecle affirmerent le devoir de sonder ’Ecriture.
Cette protestation biblique était en méme temps celle de la foi et
celle du bon sens. La foi voulait qu’on retrouvat le Christ, le chef
de PEglise, au dela de la tradition, des peres et des conciles. Le
bon sens voulait qu’on interrogedt pour cela ses témoins premiers,
et qu'on fit appel aux ressources dont dispose toute enquéte his-
torique. De méme que la Sagesse divine avait préparé un terrain
favorable a Pexpansion de la foi par l'unification de ’Empire romain
et de sa langue au début de 1’¢re chrétienne, de méme clle offrait
a la restauration de la foi évangélique les richesses de la Renais-
sance, son intérét pour 'antique, sa connaissance des langues. Calvin
fut un grand humaniste, ce qui ne ’empécha pas d’étre un tres
grand théologien ! Son sens historique est incomparablement au-
dessus de celui des théologiens du moyen 4ge, et lui assure un
immense avantage.

Le dogmatisme ne tarda pas cependant a ’emporter de nouveau,
et Pon vit bient6t une situation comparable a celle d’autrefois. L’or-
thodoxie protestante, au lien de poursuivre 'ceuvre de Calvin en
ce domaine, selon sa propre méthode, rivalisa avec lorthodoxie
catholique pour enlever a I’histoire ses droits élémentaires. Les
raisons de cette défaillance sont connues, nous n’avons pas a y
insister (@,

() Nous souhaiterions que la réaction théologique contemporaine fit plus
précise sur la question biblique. Aprés avoir paru reconnaitre les droits et les devoirs
de la recherche historique, elle tend de plus en plus 4 une théopneustie prathue,
dont on voudrait connaitre la Justlﬁcatlon theorlque Les réponses évasives ou
« existenclelles » qu'on donne a certaines questlons precxses ne peuvent satisfaire
durablement. La notion de « Parole de Dieu » souffre d’une dangereuse ambiguité.
Elle répond a tout et, par suite, a rien.



54 FRANZ-¥. LEENHARDT

Contre Porthodoxie établie, tant catholique que protestante, une
réaction s’affirma. Au sein de I’Eglise d’abord, puis en marge de
PEglise, finalement contre elle, une offensive incoercible s’en pre-
nait aux positions tenues jusque-la pour inexpugnables. Le XIX¢ sie-
cle a vu cette marée submerger les pauvres défenses des théses tra-
ditionnelles orthodoxes. En vain lutta-t-on, il fallut composer. Les
condamnations prononcées par Rome contre le modernisme biblique
n’ont rien résolu et la dette sera plus lourde 4 payer.

La réaction historiciste du XIXe siécle fut excessive, mais il faut
confesser a sa décharge que l'orthodoxie établie porte pour une
trop grande part la responsabilité de ses exceés. Sa rigidité inintelli-
gente, son refus de courir le risque de la foi en accordant a la recherche
historique une liberté sans laquelle elle n’a ni sens pour la foi ni
intérét pour Pesprit, ont poussé bien des croyants dans le camp
des adversaires. L’orthodoxie a fourni 4 ses ennemis mémes des
armes efficaces contre elle. On ne pouvait étre plus dépourvu en
méme temps de la simplicité de la colombe et de la prudence du
serpent.

Naturellement, cette réaction historiciste, dans la mesure ou elle
fut excessive, fut un malheur et reste un mal. Il faut distinguer,
dans la réaction en faveur d’une connaissance historique de 'objet
de la foi, entre ce qui vient de Dieu et ce qui vient du Malin ! Sous
prétexte de servir ce qu’on appela d’abord la Raison, ensuite la
Science, un nouveau dogmatisme s’installa, mais hostile aux données
essentielles de la foi chrétienne. Les revendications contre la méthode
de Porthodoxie établie ne furent souvent qu’un moyen de ’attaquer
d’autant plus efficacement qu’on I’atteignait sur son propre terrain ;
cependant on n’en voulait pas seulement a sa méthode ; on espérait
discréditer la foi chrétienne elle-méme, en sa forme orthodoxe en
tout cas.

Ainsi en arriva-t-on a compromettre la recherche historique, en
Passociant a des préoccupations qui n’avaient plus rien de commun
avec 1’étude scientifique et objective. On utilisa une méthode a des
fins philosophiques ou dogmatiques. Le libéralisme théologique finit
par se croire autorisé a se poser en défenseur attitré des droits de
la méthode scientifique. L’attitude craintive de Porthodoxie vis-a-
vis de cette méthode méme donnait a cette prétention les appa-
rences de la légitimité.

Au lieu de s’enfermer dans une réserve apeurée, 'orthodoxie efit dit



ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME 55

reviser ses positions et entreprendre une critique serrée de la méthode
qu’on invoquait contre elle (V. Elle efit sans doute abandonné des
sécurités trompeuses, qui lui sont enlevées quand méme morceau
par morceau ; mais elle et en revanche prévenu des crises et
empéché des exces. Elle efit fait notamment une critique de la
connaissance historique ; elle efit montré combien ’assurance des
savants et des demi-savants dans leurs démarches, et leur confiance
dans leurs conclusions, dépassaient ce qu’autorisaient les moyens
d’investigation dont ils disposent. Elle efit mis en lumiere le réle
des jugements de vraisemblance dans tout travail historique, et elle
efit montré par la-méme 4 quel point les conclusions des historiens
manquent d’une véritable objectivité. Elle elit révélé le role de ce
que Pascal appelait cruellement I’idée de derriere la téte, cette idée
précongue qu’on ne voit pas et qu’on ignore souvent, alors qu’elle
guide Desprit et décide de ses choix. Elle et dénoncé I'intervention
de la philosophie dans le travail historique, et puisqu’il n’est pas
possible de se passer d’une philosophie pour comprendre T’histoire,
elle efit obligé ses adversaires a jouer cartes sur table.

On serait injuste a 1’égard de bien des efforts remarquables entre-
pris depuis un siécle, en oubliant ceux qui essaye¢rent de répondre a
certaines de ces exigences. Mais ils restérent isolés, mal vus, sinon
dénigrés ou combattus. Dans son ensemble, 'orthodoxie établie eut
peur, et sa frayeur n’est pas encore passée.

Nous devons aujourd’hui déplorer que les défenseurs de Iortho-
doxie n’aient pas été a la hauteur de leurs responsabilités. Ils ont
mal compris la doctrine de P'inspiration et ils ont tourné le dos a
une méthode « libérale », permettant ainsi a leurs adversaires de la
monopoliser. On en vint a associer étroitement les revendications
méthodologiques de la science et les doctrines théologiques libérales
ou rationalistes. Il fallait dénoncer le doctrinarisme de ceux qui se
prétendaient les représentants authentiques de la science histo-
rique @, il fallait courageusement prendre de leurs mains leurs

() Nous ne présentons ici que quelques allusions concernant la critique qu'il
faudrait faire de la méthode historique dans son application aux origines chré-
tiennes. De trés longs développements seraient nécessaires pour traiter le sujet
a fond. Pour des indications plus complétes, cf. Franz-]. LEeNHARDT, L’étude
bistorigue du Nouveau Testament et la foi. Georg, Genéve, 1934. — (?) On est
affligé de voir avec quelle facilité les théologiens libéraux distribuent le reproche
de déloyauté intellectuelle ou d’obscurantisme.



56 FRANZ-§. LEENHARDT

armes et s’en servir tout autrement. L’orthodoxie doit revendiquer
le privilege du libéralisme scientifique, qui est simplement le prin-
cipe du maximum d’objectivité possible dans la recherche, la volonté
d’adapter sa méthode a Pobjet, le désir de trouver la vérité et de
Paccepter quand elle s’impose. Rien de cela n’est incompatible
avec la foi orthodoxe ; celle-ci réclame au contraire une connaissance
techniquement Ja meilleure possible de son objet historique. Inverse-
ment, rien de cela n’est solidaire d’une doctrine théologique libérale ;
c’est 4 tort qu’on lie toujours libéralisme de la méthode et libéra-

lisme de la doctrine.

JEsus EsT LE cHRIST,
OU LE PROBLEME DE LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE.

L’orthodoxie affirme que Jésus est lz Christ. Elle porte un juge-
ment double ; relatif d’une part au caractére historique et, d’autre
part, a la signification métaphysique du fait Jésus. Elle déclare
non seulement que Jésus a existé, qu’il fit et qu’il dit ceci ou cela,
mais encore que sa vie, ses paroles et ses actes présentent un intérét
unique, en tant qu’il s’agit du Christ. Elle ne se contente pas de
dire de Jésus qu’il fut, elle précise qui il fut.

Nous n’avons pas a insister longuement pour expliquer la portée
de Taffirmation que Jésus fut le Christ. Sous ce terme aussi bien
que sous les termes plus ou moins synonymes de Fils de Dieu, Fils
de ’homme, Logos incarné, elle exprime la méme pensée : ce Jésus
est dans ’histoire un événement unique et absolu, Dieu est la mys-
térieusement présent, il s’est incarné sous les apparences humaines.
On peut longtemps s’essayer a approfondir le probleme des relations
de la nature humaine et de la nature divine dans le fils de Marie ;
on peut préférer telle vue a telle autre, ou bien se refuser a soumettre
aux mesures de notre raisonnement un phénomeéne qui échappe
probablement 4 ses prises logiques. Peu importe | L’essentiel n’est
pas de rendre compte de ce mystére inexplicable. L’essentiel est de
reconnaitre qu’en ce point de I'histoire le surnaturel envahit le
naturel. L’événement peut bien se rattacher par des connexions
évidentes aux enchainements de I’histoire ; il leur échappe en méme
temps par tout ce que la foi reconnait en lui de charge métaphysique.

Cette réalité métaphysique se présente, dans le plan des réalités
historiques, sous les traits de la prétention de Jésus de marquer



ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME 57

un moment décisif dans le déroulement de la vie des hommes, pris
individuellement aussi bien que collectivement. Jésus pensait que
son ministére signifiait un commencement nouveau dans les rela-
tions de I'homme avec Dieu. Désormais une question absolument
urgente est posée a ’homme, 4 tout homme et a chaque homme, dont
dépend la grande affaire de sa vie actuelle et future. §i ce Jésus
est justifié a se présenter comme le Christ de Dieu, sa vie est le
grand événement de 'histoire et son enseignement révéle la pensée
de Dieu sur le monde et sur ’homme. Rien n’est donc aussi impor-
tant pour les hommes que de prendre parti devant cette prétention.
Il s’agit de répondre a la méme question que Jésus posait déja, il
y a fort longtemps : « Qui dit-on que je suis ! Qui dites-vous que
je suis ? » Tout se ramene finalement a cela, puisque toute la signi-
fication qu’il conviendra de donner a cette vie et a ces paroles dépend
de la qualité qu’on reconnaitra a la personne de Jésus. Il s’agit
de dire si Pon reconnait en Jésus celui qu’il prétend étre, si 'on se
reconnait déterminé par cette prétention, si ’on se croit vraiment
dans une histoire dominée par lintervention de Dieu en Jésus-
Christ, en sorte que la vie individuelle comme la vie collective ait
a s’orienter selon ’Evangile.

Rien n’est abstrait dans cette proclamation de Jésus-Christ, rien
n’y est statique ni spéculatif. Elle propose aux hommes une question
qui les engage. Lorsque l'orthodoxie déclare que Jésus est le Christ,
elle proclame que Jésus est le Seigneur de tout homme, que chacun
est dominé — qu’il le sache ou qu’il le méconnaisse — par son inter-
vention dans notre histoire. En sorte que la prédication du nom
de Jésus-Christ met réellement ceux qu’elle atteint en face de la
question décisive que Jésus pose a tout homme : « Qui dites-vous
que je suis ? » Jésus-Christ est ainsi présent dans la parole qui
annonce son nom et c’est en face de Lul que I’dme est mise en
devoir de choisir entre foi et incrédulité, obligée de prendre parti
pour ou contre Dieu présent en Christ.

Cette décision suprémement importante n’est point une démarche
de la raison. L’élaboration intellectuelle ne la prépare ni ne la justifie.
Elle jaillit dans ’Ame comme spontanément, comme 1’évidence des
objets sensibles jaillit dans D’esprit en s’imposant a lui. Clest ici
I’objet spirituel qui s’impose a 1’dme, avec son évidence propre,
évidence d’une autre nature, sans doute, mais spontanée et contrai-
gnante. La connaissance que produit ainsi ’objet spirituel, le Christ,



58 FRANZ-¥. LEENHARDT

dans I’dme de ’homme qui lui est confronté, s’appelle la foi. La
foi est cette connaissance de soi que le Christ donne par 'action
mystérieuse de son Esprit agissant au for intérieur de ’homme.
C’est déja ce que Jésus déclarait a Pierre qui venait de professer sa
messianité : « Dieu, lui dit-il, t’a révélé cela et non la chair ou le
sang ». C’est dire que cette connaissance est en réalité une révéla-
tion, une ceuvre de PEsprit saint. « Nul ne peut dire que Jésus est
Seigneur, écrira ’apétre Paul plus tard, si ce n’est par IEsprit
saint. » C’est dire aussi a quel point elle est une « expérience », c’est-
a-dire I’action de Pobjet sur le sujet, ’action intérieure de Jésus-
Christ sur le croyant.

L’orthodoxie est donc consciente de la portée du probleme soulevé
par son affirmation que Jésus est le Christ. Elle n’introduit pas a
la dérobée un élément métaphysique dans les coulisses de I’histoire.
Elle reconnait son devoir de présenter une doctrine de la connais-
sance qui soit adaptée a son objet. La foi est 4 ses yeux cette con-
naissance du fait historique « Jésus » au titre de Christ, de Fils de
Dieu. Si telle est en principe la position de Porthodoxie, il faut avouer
que l'orthodoxie établie ne s’en est pas tenue a cette conception
de la foi. A force d’insister sur la portée métaphysique de I’histoire,
elle a oublié I’histoire pour ne retenir que le contenu métaphysique.
Elle a perdu de vue les faits de P'incarnation pour n’en plus garder
que la formule. Le Jésus de I’histoire céda la place a une christologie
savante et subtile. Au lieu de préparer a ’dme une rencontre vivante,
elle lui offrait des théories 4 mémoriser. Connaijtre Christ et la puis-
sance de la résurrection se réduisait a savoir le catéchisme. Une foi
intellectuelle remplacait la foi véritable. On savait par cceur, mais
le cceur ne savait plus rien. L’étre intérieur n’était plus engagé dans
un vivant dialogue avec Celui qui a les paroles de la vie éternelle.
On parlait savamment du Christ, mais le Christ ne parlait plus.

Chacun sait ce que fut, et ce qu’est, 'intellectualisme de certaine
orthodoxie établie. Sans doute ne faut-il pas simplifier injustement,
comme font souvent ceux qui s’en prennent 2 l'orthodoxie. Derriere
le reproche d’intellectualisme ils cachent le véritable grief de leurs
attaques. Ils en veulent en réalité au dogme professé par 'orthodoxie
davantage encore qu’a sa méthode. On ne doit pas se permettre
d’accuser 'orthodoxie d’avoir ignoré la véritable foi. Auguste Saba-
tier s’est permis ce reproche en saluant dans Pavénement d’une
théologie symbolo-fidéiste le commencement de I’¢re véritablement



ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME 59

chrétienne ! ® Jugement surprenant qui réveéle Pincompréhension
dont Porthodoxie véritable est victime quand on prend la méthode
intellectualiste pour sa seule méthode possible.

Ces réserves faites, il est bien vrai que ’orthodoxie établie a effec-
tivement lié son sort a cette méthode intellectualiste pour son plus
grand préjudice. Son dogmatisme s’est affirmé dans le développe-
ment des formules et des crédos, et dans I'usage disciplinaire qu’elle
en fit.

Contre cette conception erronée de ’orthodoxie, une réaction
était nécessaire. Les forces vives de la vie intérieure ne pouvaient
manquer de déplorer qu’on fit du jardin de Dieu un herbier cor-
rectement tenu par des conciles. De tout temps, une telle réaction
s’affirme, sous des formes diverses, avec une intensité wvariable.
D’un mot, on peut évoquer tout cet effort de vivification de la foi ;
c’est la poussée mystique. On la rencontre dans tous les temps, chez
les mystiques proprement dits, qui eurent parfois un souci fort
médiocre du dogme, chez les piétistes de différente roche, dans les
mouvements revivalistes, anciens ou modernes, au sein de nombreux
conventicules plus ou moins sectaires.

La Réforme du XVIe siécle fut, elle aussi, une protestation de
la foi vive contre la foi désertique de 'orthodoxie établie. En insis-
tant sur la fol confiance (fiducia), elle remettait a leur place les
éléments intellectuels qui entrent dans l’acte de foi et rendait a
ce dernier son caractére essentiel ; elle en faisait une opération du
ceeur ; non pas du sentiment pur, comme on se plait a le lui repro-
cher du c¢6té catholique et comme on se plait a le prétendre parmi
les fidéistes modernes ; mais de I’étre intérieur tout entier, dans
son unité la plus profonde.

Tout cet effort pour maintenir a4 la foi sa nature véritable en
Parrachant a lintellectualisme n’est pas dirigé contre les doctrines
elles-mémes. II ne s’agit nullement de modifier ce qui est objet de
la foi, mais plutdt la maniére de croire, la conception de Pacte de
foi. Cette réaction dite « mystique », au bon sens du mot (s’il en
a un encore !) est dirigée contre la méthode a laquelle ’orthodoxie
établie avait malheureusement lié son sort, mais non pas contre ce
qui fait la substance du message qu’elle annonce. Cette distinction,
on le comprend, a son importance.

(*) Aug. SABATIER, Les religions d’autorité et la religion de I’ Esprit, 1904, p. 439.



6o FRANZ-¥. LEENHARDT

Son importance est d’autant plus grande qu’il est aujourd’hui
devenu plus difficile de la faire. Quand on regarde a la Réforme,
on peut aisément comprendre qu’elle assura une restauration de la
véritable notion de la foi, sans altérer pour cela le contenu de la
foi. Depuis lors, les mouvements dits « mystiques » se sont grave-
ment compromis en tombant souvent dans le subjectivisme. Leur
effort pour rendre au sujet croyant le réle vital qu’il doit avoir
dans la foi, les a entrainés a ériger le sujet en souverain. L’élément
objectif de la foi, qu’il s’agisse de la révélation ou de I’Eglise, a
disparu au profit de 1’élément subjectif.

Nous n’avons pas a tracer ici une histoire de ce subjectivisme ;
on en connait la carriere triomphante au XIXe siécle, et les ravages
aujourd’hui encore. Il a contribué a effacer de ’expérience religieuse
les éléments objectifs, c’est-a-dire les composantes divines, surna-
turelles. Il a considéré la vie intérieure en elle-méme, s’intéressant
a elle en tant qu’elle était subjective. Le croyant cessait d’étre
engagé dans une relation de sujet a objet ; on ne le considérait plus
comme le lieu de l’action objective de Dieu, on voyait en lui un
sujet autonome et d’autant plus intéressant qu’il affirmait mieux
son autonomie. La subjectivité devient alors un critére. Qu’une
expérience soit réelle, qu'une croyance soit sincere, cela suflit a en
garantir la validité. La vérité est intérieure au sujet. Il n’a pas a
la recevoir, il la porte en soi, ot il peut la découvrir par une recherche
intérieure bien conduite. La vie intérieure prend une valeur en elle-
méme, comme activité propre et spontanée du croyant. On tend
a considérer la religion comme une fonction naturelle de 'homme :
Phomme est religieux comme il est raisonnable ou sociable. Le
romantisme, en mettant les sentiments et ’homme « naturel » au
premier plan, I'idéalisme philosophique, en discréditant définitive-
ment toute connaissance objective, ont fourni a ce mouvement de
la pensée théologique un milieu favorable et des armes.

Le dernier pas sur cette pente déplorable sera consenti par ceux
qui ne reconnaitront plus aux affirmations de la foi aucune valeur
objective, aucun répondant métaphysique. Les formules dans les-
quelles la fol s’exprime apparaitront comme des objectivations
maladroites et illusoires, sans réalité extérieure. Si on croit encore
— par bonheur, mais sans plus aucune raison — a4 lexistence de
I'objet religieux, on le considérera comme insaisissable. L’agnosti-
cisme religieux et le symbolo-fidéisme fleuriront tout naturellement,



ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME 61

en attendant qu’a la saison prochaine 'immanentisme pur s’avére
la seule conclusion logique de ce processus de pensée.

C’est ainsi que la revendication légitime et nécessaire que l’on
fit entendre en faveur de I’aspect subjectif de la foi au Christ est
devenue une revendication subjectiviste, ¢’est-a-dire ruineuse pour
Pobjet de cette foi. On a opéré un glissement fatal de ce subjecti-
visme sain et normal, qui concerne 'un des aspects de la connais-
sance religieuse, a un subjectivisme érigé en systéme métaphysique,
qui se prononce sur la réalité de 1’objet de la connaissance. D’un
subjectivisme qui concernait seulement la méthode par laquelle
le sujet connait, qui rappelait que la foi est un acte de toute la
personne du croyant et qu’il s’enracine au centre méme de la per-
sonnalité, ’engageant tout entiére, on a passé a un subjectivisme
systématique, a une philosophie subjectiviste, qui ne voit plus le
sujet que pour lui-méme, dans son activité propre et autonome.
Alors qu’il s’agissait d’abord d’affirmer que le sujet était réellement
un des termes du rapport religieux, on finit par oublier ’autre terme
pour ne plus affirmer que le sujet.

La revendication en faveur des droits du sujet est devenue aujour-
d’hui une des pieces maitresses du libéralisme théologique. Ceux
qui ont combattu P'orthodoxie pour des raisons de doctrine ont
utilisé contre elle argument subjectiviste, En réalité, il s’est ainsi
créé un trés fAcheux malentendu. Les adversaires des doctrines
orthodoxes se sont posés en champions du caractére subjectif de la
foi, comme si les doctrines orthodoxes en elles-mémes étaient rui-
neuses de cette subjectivité. Il en résulte qu’on parait aujourd’hui
flirter avec le libéralisme théologique quand on se prononce contre
Pexces d’objectivisme dont lorthodoxie se rend coupable. Clest la
une déplorable confusion entre les doctrines confessées par I’ortho-
doxie et la méthode quelle préconise concernant leur confession.
Le libéralisme théologique a monopolisé un bien que l'orthodoxie
n’elit jamais dfi lui laisser accaparer. Il faut aujourd’hui rappeler
que ce qui fait orthodoxie ce n’est pas le mépris du sujet, et que
le libéralisme consiste, non pas en une juste compréhension du
caractére subjectif de la foi, mais en une doctrine subjectiviste qui
exclut les affirmations doctrinales de ’orthodoxie.

Nous n’avons pas jusqu’ici parlé d’expérience. On aura cepen-
dant compris que toute revendication en faveur du sujet est ici
entendue comme une revendication en faveur de P’expérience inté-



62 FRANZ-F., LEENHARDT

rieure. On la veut plus complete que simplement intellectuelle, plus
profonde qu’une adhésion de D’esprit a des propositions abstraites.
L’orthodoxie véritable, en cela différente de orthodoxie établie, est
en son principe une théologic de Pexpérience. Elle veut la vérité
devenue intérieure, ’étre intime présent tout entier dans Pacte de
foi. Elle affirme que connaitre Jésus-Christ, c’est gotiter ses bienfaits.

Cependant le terme d’expérience préte a une méprise qu’il serait
avantageux de déméler. Sous le nom de théologie de V’expérience,
on a prétendu, en effet, non seulement restaurer ’expérience inté-
ricure, mais lui attribuer des compétences épistémologiques souve-
raines. Toute la question que souléve la théologie dite de 'expé-
rience est donc de savoir si on y voit simplement une affirmation
concernant la meilleure manitre de connaitre 'objet religieux, ou
si on y voit en plus une affirmation concernant la détermination de
cet objet. Reconnait-on a D’expérience intérieure la capacité de
définir 'objet religieux ou n’est-elle soulignée qu’en raison du réle
qu’elle joue dans la connaissance de cet objet ?

Tant que la théologie de Pexpérience se limite 4 ce qui releve
de la méthode, elle est entierement légitime et utile. Elle peut donner
une description juste de la vie intérieure et contribuer ainsi a lui
assurer ses caracteres authentiques. Mais quand elle veut se poser
en systéme et se prononcer sur objet au nom de 'expérience, elle
se met dans une inextricable difficulté. Elle ne peut échapper au
subjectivisme (je ’entends ici au sens péjoratif). L’expérience ne
donne jamais que ce qu’on y met. Si ’on ne pose ’objetavant Pex-
périence, et la déterminant, on ne trouvera pas objet aprés ’expé-
rience. L’expérience chrétienne suppose une connaissance préalable
quelconque de 'objet de I’expérience. Sinon le sujet est absolument
en face de lui-méme et il y aura peut-étre alors expérience « reli-
gieuse », 1l n’y aura jamais expérience « chrétienne ». On ne peut
faire ’expérience de Jésus-Christ sans posséder sur lul un minimum
de connaissance préalable. Il faut au moins savoir qui est Jésus et
savoir ce que signifie le fait de saluer en lui le Christ. A elle seule,
Pexpérience « religieuse » ne peut engendrer une expérience « chré-
tienne ». On comprend pourquoi nous disions que Pobjet de la foi
doit étre donné avant ’expérience et qu’on ne peut tirer cet objet
de Pexpérience. Il est évident que c’est ’objet qui déterminera et
spécifiera l’expérience. On modifiera a coup sfir I'expérience en
modifiant le message chrétien ; vous n’aurez pas d’expérience du
péché et de la grice, si vous annoncez un Jésus moraliste, parangon



ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME 63

de vertu, ou le Jésus de Renan par exemple. Ajoutez 4 ’Evangile
les renseignements que I’Eglise catholique dispense a ses fideles sur
Marie, et vous provoquerez une expérience religieuse aussi intéres-
sante qu’intense, d’une qualité psychologique trés remarquable !

Non, Pexpérience elle-méme n’est ni source ni critére de la vérité
chrétienne. Elle est nécessairement seconde par rapport a la vérité.
Elle suppose une détermination de son objet antérieure a toute
expérience. Elle est nécessairement seconde ; je ne dis pas secon-
daire, mais seconde ; déterminée, non déterminante ; effet et non
cause.

Gaston Frommel, le plus distingué représentant parmi nous de
la théologie de l’expérience, s’en rendit compte finalement. Tant
qu’il avait décrit le processus de I’action de Dieu, il avait pu s’en
tenir a la théologie de Pexpérience, c’est-a-dire a D’expérience. Mais
il dut un jour prendre parti sur le probleéme de ’objectivité de cette
expérience. Il s’apercut alors que s’il voulait dépasser la description
de Pexpérience, pour faire la théologie de Pexpérience, il fallait bien
qu’il posat, avant Pexpérience, ’objet méme dont on fera Pexpérience.

La nécessité inéluctable de poser Pobjet de ’expérience anté-
rieurement a Pexpérience elle-méme amene a envisager dans quelles
conditions on pourra le poser. Or certains tenants de la théologie
de Vexpérience paraissent croire que nous n’avons aucune possibilité
de parler utilement de ’objet et que ’expérience religieuse est sans
lien causal avec ce que nous pourrions dire de cet objet. Ici encore,
Gaston Frommel vit le danger. Il $’éleva contre de telles vues, en
combattant les tendances théologiques qui eurent nom symbolo-
fidéisme ou agnosticisme, les considérant comme absolument con-
traires 4 la nature de la foi chrétienne. « Il y a une doctrine spéci-
fiquement chrétienne, ou il n’y a plus de christianisme spécifique »,
écrivit-il. L’expérience ne peut remplacer cette « doctrine» que
porte en ses flancs le message évangélique, dont il disait encore :
« Voila le message qu’il faut recevoir pour étre chrétien ; voila la
vérité chrétienne qui seule fait naitre la foi chrétienne. Clest dans
ce sens que la foi vient de Iouie, de ce qu’on entend ; supprimez
ce message, ces vérités fondamentales, vous aurez encore une reli-
gion, mais vous n’aurez plus la religion chrétienne » (0, L’expérience

(1) Ces textes sont extraits de Gaston FromMeLr, L’agnosticisme religieux
(« Revue de théologie et de philosophie », 1905). On trouvera d’autres réflexions
sur ce sujet, dans Franz-]. LEENHARDT, A4 propos de la théologie de I'expérience
(« Cahiers protestants », mai 1g42).



64 FRANZ-¥. LEENHARDT

a pour fonction de vivre la doctrine, mais non point de la poser ;
on ne peut tirer la doctrine de Pexpérience. On peut faire une expé-
rience avec une théologie, mais non une théologie avec une expé-
rience.

Frommel a ainsi échappé au subjectivisme. Ses disciples ont-ils
toujours eu autant de clairvoyance que leur maitre ? Nous en dou-
tons, car la théologie de P’expérience est devenue entre leurs mains
un instrument de combat contre la doctrine orthodoxe et le bou-
clier d’un subjectivisme plus ou moins avoué et conscient. Que I’on
s’en serve contre le doctrinarisme orthodoxe, fort bien, Mais il faut
distinguer méthode et doctrine. Le sort de la doctrine ne dépend
pas du sort de la méthode. L’affirmation que Jésus est le Christ
n’est pas solidaire de la maniére dont sera comprise la foi en Jésus
le Christ.

Aussi conclurons-nous que I’orthodoxie établie s’est mise dans son
tort dans la mesure ou elle a professé une notion intellectualiste
de Pacte de la foi, mais qu’elle a eu raison de donner a la foi le
Christ Jésus pour objet. Il faudrait donc revenir a la véritable ortho-
doxie, en répudiant lerreur commise par l’orthodoxie établie sur
le plan de la méthode.

JEsus Est LE CHRIST,

OU LE PROBLEME DE L’AUTORITE ET DE LA VERITE.

L’orthodoxie pose la vérité chrétienne avant ’expérience chré-
tienne, avant la foi; ’objet avant le sujet. Elle porte un jugement
sur Jésus en le proclamant le Christ. Elle demande a la foi vivante
de ratifier ce jugement, mais elle ne lui demande pas s’il est vrai
que Jésus est le Christ, Elle laffirme et propose de le croire, ou
plutét — car Porthodoxie n’existe pas, mais bien des croyants —
ces croyants qui partagent déja cette bienheureuse foi témoignent
de leur foi et affirment que Jésus est le Christ. Ils proclament que
cela est vral, vral objectivement, avant que le sujet s’en rende
compte et le reconnaisse, vrai d’une vérité qui ne dépend pas de
la connaissance que certains peuvent en prendre. Ils proclament que
Pobjet de Dexpérience précede P'expérience, que la prédication
précede la foi, que le Christ précede la prédication.

La source de cette certitude que Jésus est le Christ, nous Iavons



ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME 65

trouvée dans la rencontre du Christ, qui se révele a ’"dme directe-
ment. C’est 'autorité du Christ qui s’impose ainsi immédiatement
et fait jaillir cette certitude d’une expérience propre et spécifique.

Cependant, cette rencontre directe du Christ n’a jamais lieu sans
intermédiaire | Telle est la condition de la connaissance de Jésus-
Christ, qu’elle n’est possible qu’a travers le témoignage que lui
rendent ses témoins d’autrefois et d’aujourd’hui. Elle est toujours
une connaissance serve d’une tradition. Nous ne sommes plus dans
la situation du témoin direct. Déja saint Paul constatait la chose
de son temps : « Comment croiront-ils, si personne ne leur annonce
Jésus-Christ ? » Nous sommes réduits a écouter d’abord cette
annonce de Jésus-Christ, avant de le rencontrer par son office méme.

I’orthodoxie se rend bien compte de cette condition de toute
connaissance de foi. Elle n’a point a enlever pour cela ses préro-
gatives a l’expérience intérieure telle que nous Pavons décrite pré-
cédemment, mais elle doit préciser les conditions dans lesquelles
cette expérience sera possible. Elle continuera & affirmer que c’est
le Christ qui se donne directement a connaitre a "ame et que seule
son autorité fonde la certitude du croyant ; mais elle précisera que
l’on ne peut connaitre le Christ si des intermédiaires n’interviennent
pour le faire connaitre. Elle s’attachera donc a préciser quels sont
ces intermédiaires et quelle est leur autorité.

De 1a, le réle qu’elle attribue 1égitimement a la Bible et a la tra-
dition. Si je ne crois pas parce que les apltres ont cru, en ce sens
que ma foi ne repose pas sur la leur et trouverait sa justification
dans la leur, cependant je crois parce qu’ils ont cru et parlé. En
ce sens, ma foi dépend de la leur et regoit d’elle son contenu. L’Ecri-
ture est la consignation de leur témoignage, comme la prédication
en est aujourd’hui la perpétuation. La foi actuelle est donc nécessai-
rement liée a la foi apostolique, mais cette dépendance n’est cepen-
dant qu’une dépendance « matérielle ». L’autorité des apédtres, de la
Bible ou de la tradition, ne concerne pas les raisons de croire, mais
seulement la matiere a croire. Seule I'autorité de Jésus-Christ est
et demeure le principe formel de la foi.

Telle est la position que Porthodoxie adoptera si elle veut rester
d’accord avec elle-méme. Telle ne fut pasla position que Porthodoxie
établie conserva. La déviation a laquelle elle consentit peut aisément
s’expliquer et s’excuser par le souci de sauvegarder la vérité, dont
fit preuve Porthodoxie historique. Car on la vit trés consciente de

REV. DE THEOL, ET DE PHIL, — N, 8., t. XXXII (N° 131 1944). 5



66 FRANZ-¥. LEENHARDT

ce que le libéralisme méconnait si tragiquement : I'importance
déterminante de la vérité, la précellence de 'objet. Avant de bldmer
Porthodoxie établie d’avoir enfermé la vérité derriere les murs épais
du canon, de la regle de foi, des décisions conciliaires, il convient
de louer sa clairvoyance des intéréts en jeu. Il est juste de dire,
avec Vinet, que les défenseurs du dogme de Nicée ne furent pas
les malheureuses victimes d’une simple diphtongue. L’apreté de
certains débats théologiques — on n’ose pas dire qu’il en fut ainsi
de tous — prend une autre figure quand on y percoit ’écho d’une
sollicitude prévoyante a 1’égard de données essentielles pour la foi.
Que les modernes contempteurs des formules dogmatiques, dans
leur parti pris de ne reconnaitre que ’expérience — mais ’expérience
de quoi ! — veuillent accorder aux hommes qui luttérent pour cer-
tains dogmes ’espoir de sauvegarder 'expérience chrétienne authen-
tique ; oui, I’expérience justement, qu’une mauvaise théologie com-
promet en altérant P’intégrité de 'objet de la foi. C’est la sollicitude
maternelle de V’orthodoxie pour V’expérience chrétienne intégrale,
qui lui a inspiré cette farouche ardeur a défendre le dogme contre
Arius, contre Pélage, contre Aristote changé en ange de lumiére,
contre la Rome papale, contre la philosophie idéaliste, contre le
romantisme, contre le paganisme contemporain...

 Hommage nécessaire, juste et simplement intelligent, qui n’em-
péchera pas de reconnaitre que lorthodoxie établie dépassa de
beaucoup les nécessités de son réle. Elle ne se contenta pas de pro-
clamer avec force qu’il y a une vérité, qu’il y a une fagon juste et
une facon fausse de parler de Jésus-Christ, qu’il y a une doctrine
droite et une doctrine altérée ; elle voulut assurer une plus grande
efficacité 4 cette défense de la fol en interposant une autorité nou-
velle entre le Christ et le croyant. Elle ajouta son autorité a celle
du Christ, afin de rendre plus stir Pexercice de cette derniére. Elle
renonca a attendre de Dieu le sceau qu’il donne par son Esprit
saint a la révélation de Jésus-Christ et elle s’offrit a garantir elle-
méme la vérité de cette révélation. Elle sortit du réle du pédagogue,
dont P’autorité s’affirme pour un temps seulement, et elle en vint
a déclarer que la foi en Jésus-Christ impliquait d’abord et néces-
sairement la foi dans les organes qui transmettent sa connaissance.
Elle transféra aux intermédiaires une autorité due a Jésus-Christ
exclusivement. On déclara qu’il fallait croire au message, non pas
en raison de ce message méme, mais en raison du messager.



ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME 67

Un travail se fit ainsi, au sein de I'orthodoxie, qui aboutit 4 un
renversement complet de la situation normale. L’orthodoxie auto-
ritaire s’affirma progressivement, dans la mesure ou l'autorité des
intermédiaires se substituait a I’autorité de P’objet lui-méme. La
vérité était désormais garantie par ceux qui la proposaient. Dans
le catholicisme, on développa l’autorité de la hiérarchie ecclésias-
tique, qu’'on prétendit dépositaire des traditions transmises par le
Seigneur et infailliblement inspirée. On finit par affirmer qu’il est
impossible d’étre soumis au Christ sans étre soumis a son vicaire
(le propos est déja anclen; voir les textes dans notre ouvrage :
Le protestantisme tel que Rome le voit. Pie XII Pa encore répété, il
y a peu de mois). Dans le protestantisme, on développa une doc-
trine de I’Ecriture qui garantissait le contenu par le contenant,
I’Esprit par la lettre infaillible. De part et d’autre, le principe était
le méme. On enlevait a la vérité la prérogative supréme de se démon-
trer comme telle par son évidence propre et on accordait & un
organe l’autorité nécessaire pour accréditer la vérité. A ’autorité
de la vérité, on substituait la vérité de ’autorité. De part et d’autre,
on amenait le croyant a croire a Jésus-Christ parce qu’il croyait a
I’Eglise ou parce qu’il croyait a Ecriture. Au lieu que la vérité
fat crue pour elle-méme, elle était acceptée pour un motif extrin-
seque. Alors que le réle du témoin devait se limiter a proposer I’objet
de la foi, son autorité devenait la raison de croire. Du principe maté-
riel de la foi, on avait fait son principe formel (0.

Cette méthode est caractéristique de lorthodoxie autoritaire.
Elle ne pouvait se justifier ; aussi vit-on la Réforme du XVIe siecle
en opposition fondamentale sur ce point, dans le propos de rendre
a lautorité son véritable si¢ge. On voulut que Jésus-Christ fiit
seul garant de son autorité. On déposséda pour cela I’Eglise et la
tradition de leurs prétentions usurpatrices. Une tentation cependant
demeurait. Pour rendre a Jésus-Christ la seule autorité derniére,
on devait recourir a I’Ecriture, puisque c’est par son moyen que
Pon connait Jésus-Christ ; mais on risquait du méme coup de repor-
ter sur le Livre les privileges qu’on avait contestés a la hiérarchie.
L’attitude de Luther parut de nature a écarter cette tentation et
a engager la Réforme dans la voie juste : Christ maitre des Ecri-

(1) 11 est inutile de montrer longuement que ce processus est paralléle a celui
qui conduit & une conception intellectualiste de la fol.



68 FRANZ-¥. LEENHARDT

tures ; il faut chercher le témoignage que la Bible rend a Jésus-
Christ, mais pas de bibliolatrie ; la foi, appuyée sur le Christ, n’est
point asservie a la lettre ; I’ceil intérieur doit s’exercer a discerner
dans la Bible ce qui concerne le Christ, tout ce qui le concerne, sans
qu’il soit nécessaire de croire que tout le concerne. Toutefois il parut
bient6t que cette méthode excellente ne pouvait étre pratiquée que
par une Eglise sortie des crises de croissance et purgée de I'indivi-
dualisme, par une Eglise majeure et communautaire. En fait, bientét
s’installa I’affirmation massive de Pautorité biblique. On confia aux
Ecritures P’autorité nécessaire pour « garantir » la vérité. On ne se
contenta pas de dire : « La Bible nous fait connaitre la révélation
de Dieu en Jésus-Christ ». On dit: « La Bible est la révélation de
Dieu ». On ne dit plus: « Ceci est dans la Bible, parce que c’est vrai ».
On dit: «Ceci est vrai, parce que c’est dans la Bible ». Christ n’était
plus le garant de la vérité, mais le Livre.

Or la Réforme se devait d’affirmer sa foi en Pautorité de la vérité,
qu’elle substituait si heurcusement a la vérité de Pautorité. Elle se
devait de donner a la vérité toutes chances de se manifester comme
telle. Elle se devait de garantir 4 son évidence intrins¢que un libre
exercice sur les Ames. Il était conforme a son principe qu’elle voulit
que tous eussent acces a elle, que tous fussent mis a méme de ren-
contrer la vérité et de la reconnaitre, sans qu’aucun concours humain
vint seconder son éclat divin. De la, le principe du libre examen,
c’est-a-dire le droit et le devoir de chacun — le droit vis-a-vis des
hommes, le devoir vis-a-vis de Dieu — d’examiner lui-méme la
vérité de la prédication. L’examen doit étre libre, afin que seul
Pobjet intervienne pour attester sa vérité par lui-méme. Toute
autre raison de croire est écartée, que celle donnée par Dieu au
moyen du témoignage de son Esprit saint, scellant sa Parole au
ceeur du croyant. Le croyant est libre, parce qu’il est devant Dieu ;
il est libre vis-a-vis des hommes, libre pour se donner a la vérité
qui Paura vaincu.

Le principe du libre examen est impliqué dans tout systéme qui
croit 4 Pautorité de la vérité, mais réciproquement ce principe n’est
applicable que dans le cadre d’un tel systeme. Il vise, en effet, a
assurer a la vérité le libre jeu de son évidence ; il suppose par consé-
quent qu’on est en présence de la vérité. Il est propre a établir la
méthode par laquelle chacun reconnaitra la vérité proposée par le
témoignage chrétien, mais il est impropre a établir quelle est la



ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME 69

vérité. 11 est, si 'on veut, un principe méthodologique, et non pas
un principe épistémologique ; il établit la voie a suivre, et non le
but a atteindre. Pour cette raison, lorthodoxie pouvait le reven-
diquer, car il n’excluait point laffirmation premitre de la vérité.
L’orthodoxie, en effet, pose d’abord la vérité, objectivement ; dans
Phistoire, en Jésus-Christ ; dans la prédication encore qui ’annonce
elle n’est point a la recherche de la vérité, mais elle peut préconiser
des méthodes conformes ou contraires a la nature de la vérité qu’elle
professe. Le libre examen est une méthode conforme a la vérité qui
a nom Jésus-Christ.

Entre les mains du libéralisme théologique, on comprend que le
principe du libre examen ait perdu sa signification premitre. Le
libéralisme théologique refuse a PEglise le droit de poser d’abord
la vérité. Le croyant qui se rattache 4 ce mode de penser, §’il y est
véritablement fidele, n’osera pas affirmer telle vérité comme objec-
tivement vraie. « C’est vral a mes yeux, dira-t-il; c’est vrai pour
moi. » Il laisse ensuite chacun libre de se faire sa vérité religieuse.
Le libre examen intervient dans ces conditions, non pas pour faire
que chacun se laisse convaincre librement par lz vérité, mais on
laisse chacun libre de choisir sa vérité. Le libéralisme théologique
refuse au chrétien le droit de croire assez a la vérité pour Paffirmer
seule vraie. Il dénie le droit d’obliger les hommes a un choix entre
la vérité et ’erreur. Pratiquement, il renonce a la vérité ; il remplace
la certitude par la sincérité, et il est, a I’égard de la vérité, agnos-
tique, symbolo-fidéiste, au fond déja sceptique. Le libre examen
n’est plus entre ses mains qu’une exigence de son doute radical.

Le libéralisme a donc dénaturé le libre examen, parce qu’il ne
croit pas a la vérité. L’orthodoxie autoritaire, protestante et catho-
lique, I’a répudié, parce qu’elle n’y croit pas assez. La méthode auto-
ritaire de Porthodoxie établie consiste a ne pas demander au seul
examen de la vérité la certitude qui la concerne. On vient au secours
de la vérité, en appuyant son crédit du dehors, par des étais qui
sont linfaillibilité biblique ou Pinfaillibilité pontificale. Comme si
la vérité n’avait pas de quoi s’accréditer elle-méme ! L’orthodoxie
autoritaire veut donner au croyant une raison de croire plus acces-
sible ; c’est encore 1a une sorte de sollicitude pour la faiblesse du
croyant, au-devant duquel on se porte avec des objets a portée de
main, pour que la foi devienne vue et toucher. Mais on donne le
change a la foi, en invoquant une autorité qui apparait aux yeux.



70 FRANZ-J. LEENHARDT

Le catholique qui croit a ’Eglise et le protestant qui croit a ’Ecri-
ture se sentent assurés dans leur foi; leur obéissance ne va-t-elle
pas & des organes accrédités et dignes de exiger?

Mais c’est la une illusion, peut-étre une tromperie. L’orthodoxie
autoritaire se donne un role trés contestable, celui de garantir le
croyant contre le risque de la foi. Or, de toute fagon, la foi ne repose
que sur la vérité qu’elle confesse. Prétendre ’appuyer sur une autre
autorité que celle de la vérité, c’est engendrer une illusion. On n’a
pas garanti la vérité de la foi, on a seulement transposé I’objet de
la foi, on I’a rendu plus proche. De toute maniere, on devra croire
a l'autorité pour croire a la vérité qu’elle couvre. La foi est néces-
saire pour croire a ’autorité tout autant que pour croire a la vérité.
L’orthodoxie autoritaire devrait s’en rendre compte. C’est toujours
sur la fol que reposera 'autorité de ’Eglise ou ’autorité de ’Ecriture ;
il faut toujours un acte de foi inconditionné pour croire a P'autorité
de T'une ou de l’autre. [orthodoxie autoritaire s’enferme dans un
cercle vicieux et elle favorise l'incrédulité en offrant a la foi des
appuis fallacieux.

On ne sort de ce cercle et on n’écarte ce mensonge, qu’en recon-
naissant franchement que la foi n’a pas d’autre appui que la vérité
qu’elle confesse. C’est évidemment insuffisant quand on regarde du
dehors. C’est la seule raison suffisante pour celui qui regarde du
dedans.

CoNCLUSION.

Il efit fallu avoir le temps de donner des exemples historiques et
des précisions a chaque pas de cet itinéraire. On se sera rendu compte,
nous 'espérons, que 'orthodoxie et le libéralisme sont réalités plus
complexes, plus ambigués qu’ils n’apparaissent au premier abord.
On aura vu notamment que l'orthodoxie établie est solidaire d’une
méthode qui ne correspond pas aux exigences réelles de sa doctrine.

Quand on considére orthodoxie en son essence, on est conduit a
réclamer pour elle une méthode «libérale », mot aujourd’hui ace
point compromettant qu’on hésite a ’employer ; on a I’air de cher-
cher le paradoxe et de tomber presque dans la contradiction. Cepen-
dant n’avons-nous pas vu comment "orthodoxie de doctrine réclame
ce libéralisme de la méthode ? Si les orthodoxies furent infideles a
leur essence, si, par commodité, par Jacheté peut-étre, elles ont



ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME 71

recouru a une méthode contraire, ce n’est point une raison pour
perpétuer leur erreur. L’habitude de Pesprit, qui nous fait associer
aujourd’hui la méthode libérale a une théologie libérale, doit étre
redressée ; il n’y a rien de nécessaire dans cette association, occa-
sionnelle bien que séculaire.

L’orthodoxie ne devait pas laisser au libéralisme théologique les
avantages de la méthode libérale. Elle est grandement responsable,
non seulement de ses propres fautes, mais des fautes du libéralisme.
Si elle et montré comment cette méthode pouvait étre bien
employée, elle efit prévenu dans une grande mesure I’abus qu’en a
fait la théologie libérale. Elle efit montré ce que peut donner une
bonne méthode utilisée par un esprit dressé a la vérité par la Révé-
lation en Jésus-Christ. Elle efit, en outre, empéché le succes que la
théologie libérale doit, pour une grande mesure, aux revendications
dont elle s’est faite le champion en faveur de la science et de la
conscience.

Par-dessus tout, une orthodoxie usant d’une méthode libérale
aurait prévenu un regrettable malentendu. On a prétendu a plus
d’une reprise, parmi les théologiens libéraux, que le procés entre
orthodoxie et libéralisme était un simple conflit de méthode. Les
apparences de I’histoire pourraient confirmer cette these, puisque
Porthodoxie n’est jamais restée fidele 4 la méthode exigée par ses
premiers principes et qu’elle s’est toujours solidarisée avec une
méthode qu’on pourrait qualifier grossierement de méthode auto-
ritaire (par opposition a libérale). Mais ce qui fut toujours en fait
n’est point nécessaire en droit, nous avons voulu le montrer par
les analyses précédentes. L’orthodoxie et le libéralisme, comme
maniére de poser les vérités de la foi, s'opposent concrétement par
leurs méthodes, mais les libéraux ne voient pas le fond de la ques-
tion, quand ils prétendent que cette opposition-la est le nceud de
tout, quand ils pensent en particulier que 'on changerait de doc-
trine si ’on changeait de méthode. Il n’en est rien, si les pages qui
préceédent ont montré que Porthodoxie de doctrine peut et doit
revendiquer la méthode monopolisée par le libéralisme théologique.
Le conflit entre orthodoxie et libéralisme n’est pas relatif 4 la
méthode et il subsisterait quand bien méme I'orthodoxie abandonne-
rait ses erreurs méthodologiques.

Quel est alors 'objet du litige ? Sur quel point porte le proces ?
Nous ne pensons pas qu’aucune proposition simple puisse dire la



72 FRANZ-¥. LEENHARDT

chose complétement. Orthodoxie et libéralisme sont finalement des
orientations de la pensée, beaucoup plus que des syntheéses systé-
matiques, une inclination a envisager les réalités sous un certain
angle ; si on veut, des points de vue différents, méme contraires,
pour traiter des choses de Dieu, de ’homme et du monde. Ce qui
fait I'orthodoxe comme le libéral, c’est le sens dans lequel va le
mouvement de sa pensée et de sa piété. Il n’est pas nécessaire que
les fleuves arrosent la méme vallée pour appartenir au méme systéme
hydrographique ; il suffit qu’ils coulent vers les mémes mers, bien
que dispersés et traversant des contrées de richesse trés inégale.
L’orthodoxie est un versant de la pensée théologique, ou se ren-
contrent dans une méme orientation des théologies qui peuvent
différer entre elles sur bien des points, méme trés importants ; mais
elles coulent toutes vers une méme mer. De méme le libéralisme
théologique.

Cette unité dans le mouvement de la pensée, plus encore que
Punité de la pensée elle-méme, se manifeste a propos de tous les
sujets dont traite la réflexion théologique, doctrine de Dieu, de
Jésus-Christ, du Saint-Esprit, de ’homme et du monde, du péché
et de la grice, de la révélation, de la rédemption, de la nature du
dogme ou de la vie intérieure, etc. Il ne faut pas chercher 'unité
dans les propositions, mais dans 'orientation de la pensée, et c’est
ce qui rend difficile de dire ce qui caractérise essentiellement chacun
des versants de la pensée théologique.

On pourrait cependant avancer que le caractére du versant ortho-
doxe est évoqué dans des mots tels que : prévalence de Dieu, foi
en la révélation, christologie sauvegardant la divinité de Jésus,
insistance sur le mouvement de haut en bas dans la relation reli-
gieuse, transcendance, réalisme historique (en ce qui concerne la
révélation) et réalisme philosophique ; tendance a assurer 'objec-
tivité de D’ceuvre du salut (grice, sacrements, Eglise, eschatolo-
gie, etc.)...

En revanche, le caractére du versant ou coulent les eaux du libé-
ralisme théologique pourrait étre évoqué par des mots tels que :
intérét porté 4 ’homme, pour en sauvegarder les droits, prévalence
du sujet religieux, insistance sur le mouvement de bas en haut
dans la relation religieuse, sur ce qui part de ’homme et s’éleve
vers Dieu ; une certaine désaffection de la transcendance et de la
révélation objective, de sa formulation (le sentiment religieux suffit



ORTHODOXIE CONTRE LIBERALISME 73

a fonder et a justifier la religion) ; idéalisme religieux (I’homme
connait Dieu naturellement), idéalisme moral (la conscience parle
bien de Dieu et de sa volonté souveraine), idéalisme philosophique
(’homme et Dieu ne sont finalement qu’un) ; christologie qui sou-
ligne en Jésus la grandeur de ’lhomme, qui le propose comme modéle,
voit dans ses paroles une charte pour ’humanité ; une doctrine de
la rédemption qui 'envisage comme le développement des virtua-
lités humaines sous Pexcitation de Pexemple...

Si l'on voulait réduire ces deux ensembles a des termes plus sim-
ples, on pourrait opposer théocentrisme a anthropocentrisme, encore
que ces mots solent trop simples et trop chargés par 'usage polé-
mique pour ne pas engendrer des malentendus.

Il n’est pas méme sans inconvénient de répartir en deux caté-
gories tout ce qui est courant de pensée théologique. En un sens,
I'image des deux versants est impropre, car elle induit a croire que
la pensée d’un homme appartient entiérement a 'un ou a l’autre.
Il n’en va point ainsi, les réalités sont beaucoup plus complexes.
Comme un cours d’eau trace son lit de facon sinueuse en sorte qu’il
coule tantot du nord au sud et tantot du sud au nord, ainsi une
pensée ne peut avancer tout droit, sans se laisser jamais détourner.
L’orthodoxie d’une pensée n’est jamais entitrement orthodoxe
(¢« Nous ne connaissons qu’en partie», disait saint Paul), ni une
pensée libérale entiérement libérale, tant que 'orthodoxe reste un
pécheur et tant que le libéral reste un chrétien. Il faut apprendre
a ne plus classer les hommes de fagon si simpliste, bien que les orien-
tations de la pensée soient contraires.

La difficulté de toute cette affaire tient au fond méme des choses.
Il faut affirmer P'objet, avons-nous dit maintes fois, et c’est ce que
Porthodoxie a raison de faire. Mais une affirmation de I'objet poussée
a ce point logique que le sujet serait absorbé, anéanti, voila une
erreur ruineuse. Des lors qu’elle est consentie, il faut réaffirmer
Pimportance du sujet, et c’est ce que le libéralisme a raison de faire,
pour sauver le terme humain de la relation religieuse.

Cependant il faut aller plus loin et demander si objet et sujet
sont les termes opposés d’un méme couple, les plateaux d’une balance
dont l'un s’éléve quand l'autre s’abaisse. Le conflit entre orthodoxie
et libéralisme pourrait le faire croire. Or les réflexions que nous
avons faites plus haut révelent que affirmation de Pobjet concerne
ce que nous avons appelé la doctrine, tandis que Paffirmation du



74 FRANZ-¥. LEENHARDT

sujet concerne ce que nous avons appelé la méthode. Chacun est
a sa place, mais ils ne se contrebalancent pas; ils se répondent,
ou plutdt le sujet humain répond a Pobjet divin, lequel a la parole,
prend les initiatives, intervient, ordonne. I’homme n’a point alors
une position d’alter ego vis-a-vis de Dieu, mais de subordination,
de responsabilité, d’obéissance. Le tort de lorthodoxie établie
comme du libéralisme théologique fut de penser le probléme des
rapports de objet et du sujet, dans la relation religieuse, en termes
tels qu’on enlevait a I'un ce que Pon donnait & Pautre, en sorte
qu’on ne pouvait les affirmer ensemble. La solution de ce faux pro-
bléme est peut-étre dans la distinction du plan de la doctrine, ou
convient la prévalence de 'objet, et du plan de la méthode, ol le

sujet doit étre intégralement maintenu dans son réle vis-a-vis de
Pobjet @,
Franz-J. LEENHARDT.

(1) Les tenants de la théologie dialectique penseront peut-étre, aprés lecture
de cet article, que nous avons le tort grave d’avoir simplement ignoré que le pro-
bléme orthodoxie-libéralisme ne se pose plus aujourd’hui, que c’est un pseudo-
probléme. Il est vrai que le probléme ne se pose plus dans les mémes termes
gu’avant, et c’est finalement ce que nous avons voulu essayer de préciser, dans
cette sorte de petit discours sur la méthode de bien conduire sa réflexion théolo-
gique. Mais la prétention d’aveir surmonté l'opposition sur laquelle nous avons
travaillé n’est pas vérifiée par les faits. Trop souvent, chez ses partisans, la théo-
logie dialectique en est revenue a des positions qui sont en fait orthodoxes, quoique
Ion s’en défende. Le réle de la connaissance historique est gravement méconnu,
avec 'importance de I'histoire en général ; on a restauré le biblicisme et, tout en
se défendant de théopneustie, on en a la pratique simpliste. Le probléme de la
connaissance religieuse est tranché dans le sens d’'un objectivisme radical, qui
alterne d’ailleurs avec un romantisme de la « parole » comme événement, comme
interpellation (salutaire contradiction, qu’il ne suffit pas d’appeler dialectique ou
paradoxale pour la comprendre et la justifier). Enfin, en ce qui concerne le pro-
bléme de I'autorité, on a élevé au premier rang des autorités subalternes : on parle
de canon, de tradition ou d’Eglise, mais cela ne fait que cacher 'impasse ou l'on
s’est mis, sans résoudre le probléme de I'autorité autrement que l'orthodoxie
établie.



	Orthodoxie contre libéralisme : un procès à réviser

