
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1944)

Heft: 130

Artikel: Une morale chrétienne est-elle possible?

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE MORALE CHRETIENNE EST-ELLE POSSIBLE

La question posée par notre titre aurait paru étrange au siècle

dernier et même au commencement du nôtre. Etrange, également,
singulière au cours des âges précédents. En effet, depuis saint
Ambroise pour la période ancienne ; depuis Mélanchthon pour la

période qui suit la Réformation ; depuis Kant pour les temps
modernes, la théologie a pris l'habitude de s'appuyer nettement sur
la philosophie en ce qui concerne l'effort de la morale chrétienne.
A l'époque moderne, pour ne parler que de celle-là, l'influence du
kantisme dans le domaine de la morale a été considérable. Si

profonde, même, que la théologie a cru, pendant longtemps et en toute
bonne foi, pouvoir utiliser sans autres, sur le plan de l'éthique, le

travail préparatoire de la philosophie ; plus encore : pouvoir se

dispenser de poser sur ce point des bases proprement chrétiennes.
Durant de nombreuses années, on s'est contenté d'élaborer une
morale dite évangélique sur des assises fournies par la pensée

profane.
Par là, on aboutissait forcément à un résultat hybride. Les

relations de la morale chrétienne avec la morale philosophique étaient
mal définies, comme aussi les relations entre l'éthique chrétienne
et la dogmatique. On s'étonne aujourd'hui qu'il ait fallu si long-

N. B. — Leçon donnée lors de l'ouverture des cours du semestre d'hiver 1942-43,
à la Faculté de théologie de l'Université de Lausanne, et destinée à servir d'introduction

au cours de morale chrétienne.
Le texte a été légèrement remanié en vue de la publication.



6 EDMOND GRIN

temps pour que les théologiens prennent une nette conscience du

caractère factice de cet effort.
Vint 1918, l'année de la publication du Römerbrief de Karl Barth.

Vint le violent coup de barre donné par les représentants de la

théologie dialectique... La stupéfaction fut grande : avec la théologie
barthienne, si franchement biblique à tant d'égards, il n'était plus
possible de bâtir une morale chrétienne. Plus possible, parce que
(selon Barth première manière) l'Evangile, tourné tout entier vers
les réalités eschatologiques, ne peut plus attacher la moindre importance

aux actions de l'homme. On l'a dit avec beaucoup de

justesse : dans une théologie comme celle-là, «l'éthique aboutit à l'eschatologie

et est engloutie par elle. La justification [même] la rend

superflue» M. En 1923, une discussion entre Karl Barth et Emmanuel

Hirsch, dans la revue Zwischen den Zeiten, arrive à cette
conclusion massive : Une éthique chrétienne, dans la perspective d'une

théologie de la grâce, est une impossibilité.
Vingt ans se sont écoulés dès lors. La voix prophétique du

professeur de Bonn a rencontré un grand écho dans le monde
protestant... Est-ce à dire qu'il faille adopter sans autres sa position
théologique Si l'on se place sur un plan nettement biblique, est-il

possible encore d'élaborer une morale chrétienne Ou bien est-ce

une illusion à laquelle il faille définitivement renoncer

I. La situation théologique actuelle.
Depuis l'année 1918, la pensée religieuse de Karl Barth a évolué

de façon intéressante vers une conception moins étroitement
eschatologique de la vie chrétienne. Cela ne veut pas dire que cette
tendance ait disparu de la théologie protestante. Lorsque le professeur
Brunner, en 1932, publia son livre : Das Gebot und die Ordnungen,
un admirable essai de morale théologique, les orthodoxes purs de

l'école dialectique — ses enfants terribles comme on l'a dit aussi —¦

(un Paul Schütz, un Erwin Reisner) se sont montrés très sévères

pour le dogmaticien zuricois. Ils sont allés jusqu'à lui reprocher
une infidélité à l'Evangile de la grâce. « Après une brève course sur
la mer, le voilà, disaient-ils, qui ramène son bateau dans le port
paisible de la conception bourgeoise »

(') A. Keller, Der Weg 1er iialektischen Theologie lurch lie kirchliche Welt
(1931), p. 70.



UNE MORALE CHRÉTIENNE EST-ELLE POSSIBLE 7

La même tendance, ultra-eschatologique, se retrouve dans le

commentaire à l'Evangile de Marc de Günther Dehn, intitulé : Le

Fils de Dieu, paru en français en 1936. A propos de la parabole du

portier (Marc xm, 34-37), auquel son maître ordonne de veiller
durant son absence, l'auteur écrit ces mots significatifs :

«La parabole du portier... décrit l'attitude du chrétien... C'est à

la vigilance que le chrétien, lui aussi, est exhorté. Il ne lui est pas
demandé, comme condition du salut, d'accomplir de bonnes œuvres,
ou de participer activement aux entreprises de la civilisation
humaine, ou de s'adapter complètement à ce monde, fût-ce par des

initiatives morales, religieuses ou ecclésiastiques. Le portier vit
dans l'incertitude, il regarde, il attend. De même la force du chrétien

réside dans son espoir et sa persévérance, dans la certitude
constante qu'il n'a point ici de cité permanente, dans une soif
insatiable de l'accomplissement, qui seul amènera la venue du Fils de

l'homme. Un chrétien est un homme qui peut attendre» (p. 231).
Si l'Evangile est cela, et seulement cela, pure attente, il est

évident qu'une morale chrétienne est superflue et ne saurait même

exister.
A côté de cette conception ultra-eschatologique, signalons une

tendance partant de prémisses entièrement différentes pour aboutir
au même résultat : nier la possibilité d'une morale sur le plan de

l'Evangile. C'est, dirions-nous, et point du tout dans un sens péjoratif,

une sorte d'illuminisme individualiste. Quiconque s'en remet
entièrement à Dieu, dit-on, n'a plus besoin de principes de conduite,
donc de morale. Il est guidé instant après instant par l'Esprit. Il y a

quelques années, on pouvait lire dans une petite revue protestante
de France W : « Le terme [même] de morale chrétienne devrait être

abandonné, parce qu'il s'oppose à l'œuvre suffisante de la grâce ».

Ce qui signifie sans doute : La grande erreur de toute morale
chrétienne consiste à remplacer le Dieu qui parle directement à chaque
âme attentive par des principes, ou des règles, qui sont choses

mortes.
En face des deux attitudes signalées, il y a celle des chrétiens

qui déclarent : Oui, Dieu a pour chacun de ses enfants des secrets

particuliers. Oui, les circonstances de chaque vie chrétienne diffèrent.

Il n'en reste pas moins —¦ on peut le constater facilement — qu'il

(') L'Amitié internationale, 1934, n° I, p. 4.



8 EDMOND GRIN

y a entre toutes les attitudes authentiquement chrétiennes un
consensus très réel. Si le Dieu des chrétiens est un Père, donc une

personne aimante, qui s'adresse personnellement à chacun de ses

enfants, ce Dieu veut que tous ses « rachetés » constituent une
communauté : l'Eglise. L'Evangile est foncièrement communautaire et
non pas individualiste. Cela étant, une morale chrétienne est non
seulement possible, mais nécessaire. Dans leurs données essentielles,
les exigences du Père sont les mêmes pour tous ses enfants.

Comment donc y voir clair en présence d'attitudes aussi diverses

Tournons-nous un instant vers le passé. Peut-être aura-t-il quelque
enseignement pour nous.

IL Les enseignements de l'histoire.

Une morale chrétienne est impossible. Une morale chrétienne
est une nécessité. N'y aurait-il pas là les deux aspects de la vérité
évangélique Cela expliquerait alors la double tendance qui se

manifeste tout le long de l'histoire de l'Eglise à propos de la
conception de l'éthique.

Aux premiers siècles déjà, on trouve l'affirmation que, pour appartenir

au Christ, il suffit de croire ex toto corde. Après tout, Philippe
le diacre en a-t-il demandé davantage à l'eunuque rencontré entre
Jérusalem et Gaza Seule la foi importe, et le désaveu de l'idolâtrie.
Les œuvres, elles, sont superflues. Pour un Jovinien, par exemple,
la grâce du baptême est inamissible quand on a vraiment reçu
« le baptême de l'Esprit ». Au jour du Jugement, il y aura une seule

et unique peine pour tous les impies, une seule et unique récompense

pour tous les croyants. Au nom d'une fausse conception de

la prédestination, au nom de l'idée d'immunité sacramentelle, on
n'attache aucune importance à l'attitude pratique, à la conduite
morale. A l'égard des païens, un seul mot d'ordre : « Qu'on les baptise

d'abord, et ensuite on leur apprendra ce qui concerne... les

mœurs » W.

Cet antinomisme, nous le voyons réapparaître au XVIe siècle.

Poussant à ses conséquences extrêmes — on pourrait même dire à

l'absurde — la distinction établie par Luther, avec tant de sagesse

spirituelle, entre la Loi et l'Evangile, Agricola déclare : La Loi n'a

(') Cf. G. de Plinval, Pelage, ses écrits, sa vie et sa réforme (1943), p. 117 ss.



UNE MORALE CHRÉTIENNE EST-ELLE POSSIBLE 9

plus de place dans la vie chrétienne. La véritable repentance ne
vient pas d'elle, mais uniquement de la prédication du message du

Sauveur. Ce n'est pas en prêchant les commandements de Dieu que
l'on convertit les âmes, mais en leur parlant de l'amour, des

souffrances et de la mort du Christ.

Représentant à bien des égards la même tendance, mais beaucoup

plus proche de nous par le temps, Schleiermacher. Inutile
d'entrer ici dans le détail à son propos. Rappelons seulement que la

morale du théologien berlinois, exposée dans ses Monologues, est

nettement anti-kantienne. Elle supprime la différence, établie avec
soin par Kant, entre les penchants et les devoirs, chez l'homme.
C'est pourquoi on a pu dire : « Cette morale absorbe les devoirs
dans les penchants en transformant la loi morale de l'impératif en

un instinct vital sans commandements catégoriques... » M En
termes plus simples, nous dirions : Schleiermacher définit bien la
vie chrétienne une obéissance. Mais, selon lui, pour réaliser cette vie
d'obéissance, il suffit au chrétien d'être en communion avec le

Christ. L'attrait de la personne du Christ s'exerçant sur les âmes

est la source, l'unique source, même, de toute activité chrétienne.
Par conséquent, la morale ne prescrit rien. Elle se contente de

donner au croyant une inspiration.
La morale chrétienne ne prescrit rien Quelle reprise, à onze

siècles de distance, de l'affirmation : la foi seule importe ; la
conduite et les mœurs, très peu.

— D'autre part, nous trouvons dans l'histoire de la pensée
chrétienne une tendance exactement opposée : la casuistique catholique,
dans l'Eglise romaine ; et le moralisme, sur le terrain protestant.

Au sens étroit du mot, la casuistique est la partie de la théologie
catholique qui traite des cas de conscience. Dans un sens élargi,
la casuistique est une certaine attitude en face des questions morales.
Un effort, en somme, pour chercher à réglementer toute l'activité
éthique de l'homme. Il ne lui suffit pas d'établir des principes
directeurs, de formuler des règles générales. Il faut entrer jusque dans

le plus petit détail.
La casuistique part d'une constatation juste : la vie humaine est

infiniment complexe, par conséquent le chrétien se trouve souvent
dans des situations difficiles. En ces occasions-là, la valeur pratique

(') G. Frommel, Etudes le théologie moierne, p. 140.



io EDMOND GRIN

des principes généraux est mince. Aussi la casuistique vise-t-elle
à combler ce qu'elle nomme une lacune.

Pour atteindre ce but, la casuistique est fatalement amenée à

concentrer tout son intérêt sur les circonstances particulières que le

croyant peut être appelé à traverser, beaucoup plus que sur l'attitude

spirituelle de ce croyant. De ce fait, elle tombe dans les arguties,

souvent même dans l'immoralité.
On se tromperait fort en pensant : tout cela était vrai à l'époque,

lointaine déjà, des Provinciales. Hélas la casuistique est une des

multiples formes du péché de l'Eglise. Elle est de tous les temps.
Il suffit, pour s'en rendre compte, de parcourir la volumineuse Theologia

moralis d'Edouard Genicot, du collège jésuite de Louvain,
l'ouvrage classique de morale dans l'Eglise catholique contemporaine.

La préoccupation fondamentale, d'un bout à l'autre de ces

pages, est de transformer les péchés mortels en péchés véniels.

Après cela, comme on respire quand on en revient à l'Evangile et à

la lumineuse exigence du Christ : « Soyez parfaits, comme votre
Père céleste est parfait » (Mat. v, 48).

Les dangers de la casuistique dans l'ordre moral sont nombreux.
Pour ne pas allonger, nous nous bornerons à relever ceci : le plus

grave défaut de toute casuistique est d'oublier que Dieu et le Saint-

Esprit sont des réalités actuelles, vivantes, et que le Christ nous a

libérés du joug du légalisme pour nous faire connaître la glorieuse
liberté des enfants de Dieu.

Un mot du moralisme protestant. Nous désignons par là la
tendance théologique qui met l'accent avant tout sur la vie morale.
Ce qui compte, c'est l'obéissance à certains principes, exprimés en

général, relevons-le, sous forme négative : Ne pas voler, ne pas
mentir, etc. La déviation qui va s'ensuivre est facile à deviner.
L'élément essentiel de la vie religieuse et morale n'est plus le contact

quotidien avec le Dieu vivant, mais bien le respect absolu de

certaines règles. C'est la religion du Devoir. Le Dieu vivant de

l'Evangile est remplacé par une idole morte : l'idéal ; plus exactement,

par une série d'idoles mortes : les principes moraux. Au lieu

que le croyant soit porté instant après instant par un Dieu qui
ordonne parce que d'abord et toujours II pardonne, il fait de vaines

tentatives pour atteindre, par ses propres forces, un idéal impersonnel

qui le domine de toute sa hauteur, et qui tôt ou tard finit
par l'écraser.



UNE MORALE CHRÉTIENNE EST-ELLE POSSIBLE? u

Antinomisme. Légalisme... Deux extrêmes. La morale chrétienne
serait-elle peut-être un habile compromis entre les deux

Pour répondre à cette grave question, interrogeons la Bible, et

surtout Celui qui est au cœur même de la Bible, notre Seigneur

Jésus-Christ.

III. Les données bibliques.

Dans le Nouveau Testament, ce que nous appelons aujourd'hui
la morale est représenté par la Loi. Dans l'Ecriture, il faut le

reconnaître, le mot « loi » n'est pas toujours employé dans le même sens.

Parfois il s'agit de la loi de Moïse ; d'autres fois de la loi divine,
envisagée de façon toute générale. Mais, pour notre propos, ces

nuances sont sans importance. En somme la loi, pour l'ensemble de

l'Ecriture, c'est l'expression de la volonté de Dieu.

Or, à la lecture du Nouveau Testament, une remarque s'impose :

d'après les évangiles, Jésus aurait pris des attitudes assez

différentes en face de la loi, de la loi de Moïse en particulier.
Selon certains récits, le Sauveur a attaché une grande importance

à la loi ancienne et en a recommandé l'observation. Par

exemple (Mat. xxm, 2 ss.), à la foule et à ses disciples, il dit : «C'est

dans la chaire de Moïse que sont assis les scribes et les pharisiens :

observez donc ce qu'ils vous disent, et faites-le ».

Dans d'autres passages des évangiles synoptiques Jésus opère
une distinction entre les commandements : il y en a de grands, il y
en a de petits. Par exemple, Mat. xxm, 23 : «Malheur à vous, scribes

et pharisiens... parce que vous acquittez la dîme et de la menthe, et
de l'aneth, et du cumin, et que vous laissez de côté ce qu'il y a de

plus grave dans la loi (tù ßapuxepa toû voliou) : la justice, la piété,
la bonne foi ».

Ce n'est donc plus, comme tout à l'heure, un égal respect pour
toute la loi.

Ailleurs, troisième attitude : liberté totale, de Jésus, à l'égard
de la Loi. Pensons notamment à Marc 11, 27 : « Le sabbat a été fait
pour l'homme et non l'homme pour le sabbat ».

Cette diversité d'attitudes à l'égard de la Loi, de la part du

Sauveur, peut paraître embarrassante. Elle nous semble heureuse au
contraire. Elle est instructive. Elle est la preuve que, sur ce point-là
pas plus que sur les autres, le recours à des textes isolés n'est d'une



12 EDMOND GRIN

quelconque utilité. L'Ecriture n'est pas un ensemble de textes. Elle
est Parole vivante, la Parole même de Dieu, obéissant à une inspiration

maîtresse. Si nous voulons trancher la question qui nous occupe,
c'est cette inspiration, cette ligne directrice qu'il s'agit de découvrir.

Pour nous éclairer, examinons successivement le Sermon sur la

montagne et l'attitude de saint Paul. Le Sermon sur la montagne,
le « cœur de l'Evangile » comme on l'a souvent nommé. Saint Paul,
le héraut du salut par grâce.

Plus d'une fois on a donné du Sermon sur la montagne une
interprétation essentiellement négative. Il serait là pour prouver à

l'homme, toujours pécheur malgré son appartenance au Christ, que
la morale chrétienne est impossible à pratiquer ; pour faire reconnaître

au chrétien, et avec quelle force, son incapacité, sa perdition.
Les exigences du Sermon sur la montagne nous placent, en effet,
dans une situation spirituelle et morale intenable. Quel être de chair
et de sang est capable de présenter l'autre joue, de ne ressentir

aucune colère, d'être parfait comme Dieu lui-même Aucun Le
but premier du Sermon sur la montagne serait donc de nous dire :

Essaie, et tu verras bientôt que, sans la grâce qui est en Christ, tu
es perdu

Interprétation séduisante au premier abord. Nous ne la croyons
pourtant pas acceptable. Voir dans le Sermon sur la montagne
uniquement une loi conduisant à la repentance par l'humiliation
qu'elle inflige, c'est oublier Celui qui a donné cette loi ; oublier
l'existence d'une relation toute particulière entre le Sermon sur la

montagne et la personne de Jésus-Christ. D'abord le Sauveur accomplit

lui-même tout ce qu'il exige. De plus il est là, derrière chacune
de ces paroles, donnant la force et pardonnant. Bref, c'est oublier

qu'avant l'exigence divine, il y a la grâce de Dieu, qui est un don.
Si donc la Loi, à elle seule, tue, l'Esprit, lui, rend capable d'agir
selon la volonté du Père qui est aux cieux.

On se tromperait donc en attribuant au Sermon sur la montagne
une portée exclusivement négative. Il n'est pas là pour présenter
au croyant un idéal inaccessible et pour le jeter, de ce fait, dans les

bras du Dieu de grâce. Non, le Sermon sur la montagne renferme un
élément autrement positif. A sa manière, c'est bien une loi, mais

d'une nature toute spéciale, unique même, à cause de la relation

que nous venons de signaler entre ces paroles et la personne qui les

a prononcées. Il y a là certes des impératifs. Le Christ comprenait



UNE MORALE CHRÉTIENNE EST-ELLE POSSIBLE 13

trop l'importance du lien particulier unissant Dieu à son peuple, la

Loi, pour songer un seul instant à abolir cette Loi. Il l'a au contraire
accomplie, c'est-à-dire, en la dépassant, amenée à sa perfection.

Avec le Sermon sur la montagne, nous ne sommes en présence ni
d'une casuistique, ni d'un nouveau légalisme plus pur que l'autre.
Pas davantage en face d'un antinomisme. Nous avons devant nous,
selon l'heureuse expression du professeur Schrenk, de Zurich,
l'impératif de la grâce, don et force spirituelle émanant du Christ
vivant.

— Un mot maintenant de l'attitude de saint Paul, celui des

auteurs sacrés qui a le plus systématisé les données dont nous
parlons. Elle est significative. L'apôtre du salut par pure grâce n'a
jamais songé à exclure les « œuvres » de la vie du chrétien. Son

existence entière fut exactement le contraire d'un quiétisme. Et
dans ses lettres, il a constamment présenté aux membres des Eglises

qu'il avait fondées des indications pratiques très précises. Mises à la

suite les unes des autres, ces exhortations constitueraient même un
traité de morale appliquée assez complet.

Pourquoi pareilles précisions de la part de l'apôtre Parce que
(c'est sa conviction) même justifié, même vivant « en Christ » (èv

XpiöTCu), l'homme demeure pécheur. Et ces exhortations toutes

pratiques sont comme un écho aux appels à veiller, qui sortaient
constamment des lèvres de Jésus.

Donc, d'après l'ensemble des données du Sermon sur la montagne
et d'après l'attitude de saint Paul, l'Evangile n'est ni un eschato-

logisme pur, ni un antinomisme, ni un nouveau légalisme. L'Evangile
est plus et mieux, infiniment mieux.

A cause du rôle joué par la personne de Jésus, l'Evangile n'est

pas une morale, que l'on puisse comparer aux éthiques humaines,
et qui, comme elles, serait constituée d'un certain nombre de

principes. Dans l'Evangile, nous ne trouvons pas des principes, mais

une révélation. Les premiers mots de l'Evangile ne sont pas : Tu
dois, mais : Dieu t'a aimé le premier, et chaque jour encore II t'aime
le premier, malgré ton indignité. L'Evangile. Non pas un magnifique
idéal moral placé devant l'homme, et auquel, aidé par Dieu, il devrait
atteindre. Non pas un ensemble de principes, bien coordonnés,
auxquels l'homme doive conformer sa vie. L'Evangile, un don —¦ et un
pardon —• survenus dans le passé et qui se répètent ; un don et un

pardon qui sont derrière l'homme (si l'on peut dire) et qui, par la



14 EDMOND GRIN

force qu'ils procurent et par la gratitude qu'ils font naître dans

l'âme humaine, nous poussent en avant.
L'Evangile, révélation d'un fait, le fait de l'amour de Dieu en

Jésus-Christ. Et ce fait, comme tous les faits de l'ordre spirituel,
nous place devant une exigence : aimé, tu dois aimer ; tu ne peux
autrement ; aimer Dieu en retour, et pour cela aimer les hommes

qui, en Christ seulement, sont tes frères. Montrer comment se manifeste

dans le concret l'obéissance à l'exigence divine — exigence
d'amour — telle est la tâche de la morale chrétienne.

Nous serions infidèle à notre titre si nous songions à marquer ici
en détail en quoi consiste cette morale. Le Christ l'a résumée en

une phrase d'une limpidité parfaite : « Tu aimeras ton prochain
comme toi-même ». Cela pose d'un seul coup une double exigence :

exigence d'amour de sa propre personne ; par conséquent (mais
non point au sens grec), exigence de respect de soi-même. Et ce

sont les « devoirs » de pureté, de vérité, de fidélité dans la profession,
de confiance en face de la souffrance, etc.

exigence d'amour pour les autres, ce qui est respect encore, mais
du prochain, c'est-à-dire, au seul sens authentique, édification des

diverses communautés au sein desquelles Dieu nous fait vivre :

foyer, famille, Eglise, cité, pays. Et ce sont les « devoirs » d'ordre
conjugal, familial, ecclésiastique, économique, politique, culturel, etc.

C'est dire qu'une morale est partie intégrante de l'Evangile lui-
même. En réponse à l'incarnation du Fils de Dieu, qui s'est fait
homme pour le salut des hommes, il faut absolument que notre
amour pour Dieu s'incarne, s'exprime jour après jour par des actes.
Et l'éthique évangélique expose non seulement les conditions dans

lesquelles doivent s'accomplir ces actes, mais surtout leur nature,
et aussi l'esprit qui doit les dicter. Si la dogmatique chrétienne
n'impliquait pas de toute nécessité une morale, cela voudrait dire que le

grand cri d'amour du Dieu rédempteur demeurerait à jamais sans
écho dans le cœur de l'humanité.

IV. La portée spirituelle de la morale chrétienne.

Dans la perspective de l'Evangile, une morale chrétienne est

théologiquement possible ; voilà notre première conclusion. Mais on

peut et on doit aller plus loin ; il faut affirmer la nécessité inéluctable

d'une morale chrétienne pour le croyant, et pour l'Eglise dont
il est membre.



UNE MORALE CHRÉTIENNE EST-ELLE POSSIBLE 15

Disons-le d'emblée pour n'y pas revenir, cette nécessité ne
s'explique qu'en fonction du péché. Pour des êtres vraiment purs, et
saints, une morale n'aurait aucun motif d'exister. Ils accompliraient

spontanément et naturellement la volonté même de Dieu.
On nous permettra de passer brièvement sur le rôle négatif de la

morale évangélique. L'apôtre Paul l'a mis en lumière de façon
inoubliable. Ce qu'il dit de l'office propédeutique de la Loi : un

pédagogue qui nous conduit au Christ (Gai. m, 24), on peut le dire,
exactement, des données de la morale chrétienne. Par leurs exigences

mêmes, par leur caractère absolu, ces ordres divins nous font mesurer

notre impuissance. A leur manière ils soulignent à nos propres yeux
notre état de péché et nous jettent dans les bras de Celui qui fut
la grâce faite chair : Jésus-Christ.

Mais la morale chrétienne a une portée spirituelle beaucoup plus

positive. Sans entrer dans le détail, essayons de l'indiquer sur quelques

points.
a) On peut comparer la vie chrétienne ¦—¦ marche dans la voie de

la sanctification — à un escalier dont le croyant gravit les degrés,

non point par ses propres forces mais porté jour après jour par
l'amour et le pardon de son Dieu. On pourra dire, alors, que la
morale évangélique joue le rôle de main courante pour l'individu.
Du moins pour ceux qui font leurs premiers pas dans la vie
spirituelle. A cause de leur faiblesse, de leur inexpérience, les préceptes
de l'éthique évangélique sont pour eux d'une incontestable utilité :

ils guident leur effort. La connaissance de ces préceptes moraux ne

supprime jamais l'obéissance personnelle. Pas davantage ne la rem-
place-t-elle. Non : ces préceptes sont là pour faciliter l'obéissance;
si l'on veut, pour l'éclairer.

b) D'aucuns seront surpris, peut-être, que nous n'employions
pas l'image du tuteur. Puisqu'on a comparé la vie du chrétien à un

arbre, dont la foi représente le tronc, et les œuvres les rameaux
(Vinet notamment dans les Nouvelles études évangéliques), ne serait-il

pas normal d'envisager la morale et ses préceptes comme un tuteur,
destiné à orienter la jeune plante dans la bonne direction f

Il y aurait péril à le faire. En effet, au bout de quelques années,
le tuteur ne sert plus à rien dans nos vergers ; l'arbre se passe
entièrement de lui. Tandis que, à mesure que le croyant avance dans la

vie spirituelle — cette vie faite tout entière d'obéissance à Dieu —
si le rôle des exigences de la morale chrétienne se modifie, il ne dis-



16 EDMOND GRIN

paraît jamais, pourtant. Ces exigences demeurent identiques, mais

se présentent au chrétien sous un autre aspect. Elles lui servent
surtout de stimulant, de rappel. Pour des êtres constamment guettés

par la paresse spirituelle (et nous sommes tous de ceux-là), c'est
d'une réelle utilité. Les commandements de la loi d'amour du Christ
aident puissamment à lutter contre le contentement de soi-même,

contre la propre satisfaction. Dangers infiniment redoutables. En

effet, pour l'Eglise comme pour l'individu, toute satisfaction de soi-
même équivaut à la mort. Or l'Evangile est vie. Un chrétien arrivé
a perdu ses droits au titre de chrétien.

c) A toutes les étapes de l'existence chrétienne — jeunesse,
adolescence, âge mûr — la morale évangélique, par ses exigences, nous
est une sauvegarde, encore. Office indispensable, vraiment. Elle

préserve des excès, nous voulons dire de la tentation, combien

menaçante, de prendre nos désirs particuliers, nos caprices d'un

moment, nos préférences personnelles pour la volonté même de

Dieu. Si l'on veut : la morale chrétienne peut nous rendre l'immense
service de nous empêcher de confondre notre « fièvre » avec les

saintes exigences de Jésus-Christ (»).

d) Enfin, pour ceux qui sont avancés dans la voie de la sanctification

comme pour ceux qui le sont moins, les commandements de

la morale chrétienne constituent un des aspects de la communion
des saints. Quand nous écoutons ces commandements, quand nous

sommes attentifs à ces exigences, c'est la voix de l'Eglise que nous

percevons ; la voix de la grande nuée de témoins qui nous ont
précédés dans l'obéissance, et qui, de façon plus ou moins fidèle, ont
appartenu au « corps de Christ ». Pareille certitude nous est
précieuse ; elle nous rappelle que nous ne sommes pas seuls dans le

combat quotidien. Et grâce à la morale chrétienne, du fait même

de ses exigences, nous voilà engagés dans le vaste office de « contrôle
fraternel » que Dieu, dans son amour, a pris soin d'instituer pour
tous ses enfants (2>.

(') A ce propos, on lira avec intérêt la nouvelle de Daniel-Rops, Eucher le

Rebelle, dans le volume La malaiie ies sentiments, Paris 1938. —- (2) Il y aurait
encore beaucoup à dire concernant la portée spirituelle de la morale chrétienne.
Les dimensions de cet article ne nous permettent pas de creuser davantage le

sujet. Nous espérons revenir un jour sur ce point de première importance.



UNE MORALE CHRÉTIENNE EST-ELLE POSSIBLE 17

Conclusion.

Théologiquement possible, la morale chrétienne est pratiquement
indispensable. Non qu'il puisse jamais être question pour le chrétien

de salut par des principes moraux, même excellents. Le salut

ne vient que de Jésus-Christ, de la libération et de la puissance de

vie spirituelle qui sont en Lui.
S'il en est ainsi, spirituellement parlant, les limites de la morale

chrétienne sont très vite atteintes. Après d'autres nous dirons que
sa tâche est essentiellement propédeutique : elle prépare, elle éclaire

l'action du chrétien. Rien de plus. C'est pourtant beaucoup.
Voilà pourquoi toute morale authentiquement évangélique est

moins précise, moins nette dans ses affirmations de détail que la
morale catholique, par exemple. Cette moindre netteté provient
non d'une moindre certitude, mais d'un effort de fidélité totale à

l'esprit qui, d'un bout à l'autre, anime l'Evangile de notre Seigneur

Jésus-Christ.
La morale chrétienne, possible théologiquement et nécessaire sur

le plan de la vie pratique. Non pas à côté de la grâce. Non pas en

opposition à l'œuvre suffisante de la grâce. Mais constituant un des

aspects de la grâce, de cette grâce du Dieu qui, en Jésus-Christ,
commence par donner, afin de pouvoir ordonner.

Edmond GRIN.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXII (n° 130, I944).


	Une morale chrétienne est-elle possible?

