Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 32 (1944)

Heft: 130

Artikel: Une morale chrétienne est-elle possible?
Autor: Grin, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UNE MORALE CHRETIENNE EST-ELLE POSSIBLE ?

La question posée par notre titre aurait paru étrange au siécle
dernier et méme au commencement du nétre. Etrange, également,
singuliere au cours des A4ges précédents. En effet, depuis saint
Ambroise pour la période ancienne; depuis Mélanchthon pour la
période qui suit la Réformation; depuis Kant pour les temps
modernes, la théologie a pris ’habitude de s’appuyer nettement sur
la philosophie en ce qui concerne Veffort de la morale chrétienne.
A Tépoque moderne, pour ne parler que de celle-la, I'influence du
kantisme dans le domaine de la morale a été considérable. Si pro-
fonde, méme, que la théologie a cru, pendant longtemps et en toute
bonne foi, pouvoir utiliser sans autres, sur le plan de Péthique, le
travail préparatoire de la philosophie; plus encore: pouvoir se
dispenser de poser sur ce point des bases proprement chrétiennes.
Durant de nombreuses années, on s’est contenté d’élaborer une
morale dite évangélique sur des assises fournies par la pensée
profane.

Par 1a, on aboutissait forcément a4 un résultat hybride. Les rela-
tions de la morale chrétienne avec la morale philosophique étaient
mal définies, comme aussi les relations entre ’éthique chrétienne
et la dogmatique. On s’étonne aujourd’hui qu’il ait fallu si long-

N. B. — Legon donnée lors de 'ouverture des cours du semestre d’hiver 1942-43,
a la Faculté de théologie de 'Université de Lausanne, et destinée a servir d’intro-
duction au cours de morale chrétienne,

Le texte a été légérement remanié en vue de la publication.



6 EDMOND GRIN

temps pour que les théologiens prennent une nette conscience du
caractére factice de cet effort.

Vint 1918, ’année de la publication du Rémerbrief de Karl Barth.
Vint le violent coup de barre donné par les représentants de la
théologie dialectique... La stupéfaction fut grande : avec la théologie
barthienne, si franchement biblique 4 tant d’égards, il n’était plus
possible de batir une morale chrétienne. Plus possible, parce que
(selon Barth premitre maniere) ’Evangile, tourné tout entier vers
les réalités eschatologiques, ne peut plus attacher la moindre impor-
tance aux actions de ’homme. On Pa dit avec beaucoup de jus-
tesse : dans une théologie comme celle-14, «I’éthique aboutit a I’escha-
tologie et est engloutie par elle. La justification [méme] la rend
superflue » ®. En 1923, une discussion entre Karl Barth et Emma-
nuel Hirsch, dans la revue Zwischen den Zeiten, arrive a cette con-
clusion massive : Une éthique chrétienne, dans la perspective d’une
théologie de la grice, est une impossibilité.

Vingt ans se sont écoulés des lors. La voix prophétique du pro-
fesseur de Bonn a rencontré un grand écho dans le monde pro-
testant... Est-ce a4 dire qu’il faille adopter sans autres sa position
théologique ? Si l’on se place sur un plan nettement biblique, est-il
possible encore d’élaborer une morale chrétienne ? Ou bien est-ce
une illusion a laquelle il faille définitivement renoncer ?

I. LA SITUATION THEOLOGIQUE ACTUELLE.

Depuis I’année 1918, la pensée religieuse de Karl Barth a évolué
de fagon intéressante vers une conception moins étroitement escha-
tologique de la vie chrétienne. Cela ne veut pas dire que cette ten-
dance ait disparu de la théologie protestante. Lorsque le professeur
Brunner, en 1932, publia son livre : Das Gebot und die Ordnungen,
un admirable essai de morale théologique, les orthodoxes purs de
I’école dialectique — ses enfants terribles comme on P’a dit aussi —
(un Paul Schiitz, un Erwin Reisner) se sont montrés tres séveres
pour le dogmaticien zuricois. Ils sont allés jusqu’a lui reprocher
une infidélité a ’Evangile de la grice. « Aprés une bréve course sur
la mer, le voila, disaient-ils, qui ramene son bateau dans le port
paisible de la conception bourgeoise ! »

(1) A. KELLER, Der Weg der dialekiischen Theologie durch die kirchliche Welt
(1931), p. 70.



UNE MORALE CHRETIENNE EST-ELLE POSSIBLE ? 7

La méme tendance, ultra-eschatologique, se retrouve dans le
commentaire & ’Evangile de Marc de Glnther Dehn, intitulé: Le
Fils de Dieu, paru en francais en 1936. A propos de la parabole du
portier (Marc xi111, 34-37), auquel son maitre ordonne de wvetller
durant son absence, P’auteur écrit ces mots significatifs :

« La parabole du portier... décrit lattitude du chrétien... Cest a
la vigilance que le chrétien, lui aussi, est exhorté. Il ne lui est pas
demandé, comme condition du salut, d’accomplir de bonnes ceuvres,
ou de participer activement aux entreprises de la civilisation
humaine, ou de s’adapter complétement a ce monde, flit-ce par des
initiatives morales, religieuses ou ecclésiastiques. Le portier vit
dans Pincertitude, il regarde, il attend. De méme la force du chré-
tien réside dans son espoir et sa persévérance, dans la certitude
constante qu’il n’a point ici de cité permanente, dans une soif insa-
tiable de laccomplissement, qui seul aménera la venue du Fils de
I’homme. Un chrétien est un homme qui peut attendre» (p. 231).

Si PEvangile est cela, et seulement cela, pure attente, il est évi-
dent qu’une morale chrétienne est superflue et ne saurait méme
exister.

A c6té de cette conception ultra-eschatologique, signalons une
tendance partant de prémisses entierement différentes pour aboutir
au méme résultat : nier la possibilité d’une morale sur le plan de
IEvangile. Cest, dirions-nous, et point du tout dans un sens péjo-
ratif, une sorte d’illuminisme individualiste. Quiconque s’en remet
entiérement & Dieu, dit-on, n’a plus besoin de principes de conduite,
donc de morale. Il est guidé instant aprés instant par ’Esprit. Il y a
quelques années, on pouvait lire dans une petite revue protestante
de France @ : « Le terme [méme] de morale chrétienne devrait étre
abandonné, parce qu’il s’oppose a 'ceuvre suffisante de la grace ».
Ce qui signifie sans doute : La grande erreur de toutz morale chré-
tienne consiste a remplacer le Dieu qui parle directement a chaque
dme attentive par des principes, ou des régles, qui sont choses
mortes.

En face des deux attitudes signalées, il y a celle des chrétiens
qui déclarent : Oui, Dieu a pour chacun de ses enfants des secrets
particuliers. Oui, les circonstances de chaque vie chrétienne different.
Il n’en reste pas moins — on peut le constater facilement — qu’il

() L’Amitié internationale, 1934, 0° I, Po 4



8 EDMOND GRIN

y a entre toutes les attitudes authentiquement chrétiennes un
consensus trés réel. Sile Dieu des chrétiens est un Pére, donc une
personne aimante, qui s’adresse personnellement a chacun de ses
enfants, ce Dieu veut que tous ses « rachetés » constituent une com-
munauté : ’Eglise. I’Evangile est fonciérement communautaire et
non pas individualiste. Cela étant, une morale chrétienne est non
seulement possible, mais nécessaire. Dans leurs données essentielles,
les exigences du Peére sont les mémes pour fous ses enfants.
Comment donc y voir clair en présence d’attitudes aussi diverses ?
Tournons-nous un instant vers le passé. Peut-étre aura-t-il quelque

enseignement pour nous.

II. LEs ENSEIGNEMENTS DE L’HISTOIRE.

Une morale chrétienne est impossible. Une morale chrétienne
est une nécessité. N’y aurait-il pas la les deux aspects de la vérité
évangélique ? Cela expliquerait alors la double tendance qui se
manifeste tout le long de I’histoire de I’Eglise a4 propos de la con-
ception de I’éthique.

Aux premiers siecles déja, on trouve I’affirmation que, pour appar-
tenir au Christ, il suffit de croire ex toto corde. Aprés tout, Philippe
le diacre en a-t-il demandé davantage a I’eunuque rencontré entre
Jérusalem et Gaza ? Seule la foi importe, et le désaveu de I’idolatrie.
Les ceuvres, elles, sont superflues. Pour un Jovinien, par exemple,
la grice du baptéme est inamissible quand on a vraiment regu
«le baptéme de I’Esprit ». Au jour du Jugement, il y aura une seule
et unique peine pour tous les impies, une seule et unique récom-
pense pour tous les croyants. Au nom d’une fausse conception de
la prédestination, au nom de l'idée d’immunité sacramentelle, on
n’attache aucune importance a Pattitude pratique, 4 la conduite
morale. A 1’égard des paiens, un seul mot d’ordre : « Qu’on les bap-
tise d’abord, et ensuite on leur apprendra ce qui concerne... les
meeurs » (0,

Cet antinomisme, nous le voyons réapparaitre au XVIe sitcle.
Poussant a ses conséquences extrémes — on pourrait méme dire a
P’absurde — la distinction établie par Luther, avec tant de sagesse
spirituelle, entre la Loi et ’Evangile, Agricola déclare : La Loi n’a

(1) Ci. G. pE PriNvaL, Pélage, ses écrits, sa vie et sa réforme (1943), p. 117 ss.



UNE MORALE CHRETIENNE EST-ELLE POSSIBLE ? 9

plus de place dans la vie chrétienne. La véritable repentance ne
vient pas d’elle, mais uniquement de la prédication du message du
Sauveur. Ce n’est pas en préchant les commandements de Dieu que
Pon convertit les 4mes, mais en leur parlant de ’amour, des souf-
frances et de la mort du Christ.

Représentant a bien des égards la méme tendance, mais beau-
coup plus proche de nous par le temps, Schleiermacher. Inutile
d’entrer ici dans le détail a son propos. Rappelons seulement que la
morale du théologien berlinois, exposée dans ses Monologues, est
nettement anti-kantienne. Elle supprime la différence, établie avec
soin par Kant, entre les penchants et les devoirs, chez 'homme.
C’est pourquoi on a pu dire: « Cette morale absorbe les devoirs
dans les penchants en transformant la loi morale de 'impératif en
un instinct vital sans commandements catégoriques...» (® En
termes plus simples, nous dirions: Schleiermacher définit bien la
vie chrétienne une obéissance. Mais, selon lui, pour réaliser cette vie
d’obéissance, il suffit au chrétien d’étre en communion avec le
Christ. L’attrait de la personne du Christ s’exercant sur les dmes
est la source, 'unique source, méme, de toute activité chrétienne.
Par conséquent, la morale ne prescrit rien. Elle se contente de
donner au croyant une inspiration.

La morale chrétienne ne prescrit rien! Quelle reprise, 4 onze
siecles de distance, de Paffirmation : la foi seule importe ; la con-
duite et les mceurs, trés peu.

— D’autre part, nous trouvons dans l’histoire de la pensée chré-
tienne une tendance exactement opposée : la casuistique catholique,
dans I’Eglise romaine; et le moralisme, sur le terrain protestant.

Au sens étroit du mot, la casuistique est la partie de la théologie
catholique qui traite des cas de conscience. Dans un sens élargi,
la casuistique est une certaine attitude en face des questions morales.
Un effort, en somme, pour chercher a réglementer toute lactivité
éthique de I’homme. Il ne lui suffit pas d’établir des principes direc-
teurs, de formuler des régles générales. Il faut entrer jusque dans
le plus petit détail.

La casuistique part d’une constatation juste : la vie humaine est
infiniment complexe, par conséquent le chrétien se trouve souvent
dans des situations difficiles. En ces occasions-13, la valeur pratique

1) G. FromMmEL, Etudes de thévlogie moderne, p. 140,
3 g 3



10 EDMOND GRIN

des principes généraux est mince. Aussi la casuistique vise-t-elle
a combler ce qu’elle nomme une lacune.

Pour atteindre ce but, la casuistique est fatalement amenée a
concentrer tout son intérét sur les circonstances particuliéres que le
croyant peut étre appelé a traverser, beaucoup plus que sur latti-
tude spirituelle de ce croyant. De ce fait, elle tombe dans les argu-
ties, souvent méme dans I’immoralité,

On se tromperait fort en pensant : tout cela était vrai a ’époque,
lointaine déja, des Provinciales. Hélas ! la casuistique est une des
multiples formes du péché de I’Eglise. Elle est de tous les temps.
I suffit, pour s’en rendre compte, de parcourir la volumineuse 7heo-
logia moralis d’Edouard Genicot, du collége jésuite de Louvain,
Pouvrage classique de morale dans 1’Eglise catholique contempo-
raine. La préoccupation fondamentale, d’un bout a lautre de ces
pages, est de transformer les péchés mortels en péchés véniels.
Apres cela, comme on respire quand on en revient a ’Evangile et 4
la lumineuse exigence du Christ : « Soyez parfaits, comme votre
Pére céleste est parfait ! » (Mat. v, 48).

Les dangers de la casuistique dans ’ordre moral sont nombreux.
Pour ne pas allonger, nous nous bornerons a relever ceci: le plus
grave défaut de toute casuistique est d’oublier que Dieu et le Saint-
Esprit sont des réalités actuelles, vivantes, et que le Christ nous a
libérés du joug du légalisme pour nous faire connaitre la glorieuse
liberté des enfants de Dieu.

Un mot du moralisme protestant. Nous désignons par 1a la ten-
dance théologique qui met P’accent avant tout sur la vie morale.
Ce qui compte, c’est 'obéissance a certains principes, exprimés en
général, relevons-le, sous forme négative: Ne pas voler, ne pas
mentir, etc. La déviation qui va s’ensuivre est facile a deviner.
L’élément essentiel de la vie religieuse et morale n’est plus le con-
tact quotidien avec le Dieu vivant, mais bien le respect absolu de
certaines reégles. Clest la religion du Devoir. Le Dieu vivant de
PEvangile est remplacé par une idole morte : I’idéal ; plus exacte-
ment, par une série d’idoles mortes : les principes moraux. Au lieu
que le croyant soit porté instant apres instant par un Dieu qui
ordonne parce que d’abord et toujours Il pardonne, il fait de vaines
tentatives pour atteindre, par ses propres forces, un idéal imper-
sonnel qui le domine de toute sa hauteur, et qui t6t ou tard finit
par ’écraser.



UNE MORALE CHRETIENNE EST-ELLE POSSIBLE ? I1

Antinomisme. Légalisme... Deux extrémes. La morale chrétienne
serait-elle peut-étre un habile compromis entre les deux ?

Pour répondre a cette grave question, interrogeons la Bible, et
surtout Celul qui est au cceur méme de la Bible, notre Seigneur

Jésus-Christ.

IIT. LEs DONNEES BIBLIQUES.

Dans le Nouveau Testament, ce que nous appelons aujourd’hui
la morale est représenté par la Loi. Dans I’Ecriture, il faut le recon-
naitre, le mot «loi» n’est pas toujours employé dans le méme sens.
Parfois il s’agit de la loi de Moise; d’autres fois de la loi divine,
envisagée de facon toute générale. Mais, pour notre propos, ces
nuances sont sans importance. En somme la loi, pour ’ensemble de
PEcriture, c’est ’expression de la volonté de Dieu.

Or, a la lecture du Nouveau Testament, une remarque s’impose :
d’apres les évangiles, Jésus aurait pris des attitudes assez diffé-
rentes en face de la loi, de la loi de Moise en particulier.

Sclon certains récits, le Sauveur a attaché une grande impor-
tance a la loi ancienne et en a recommandé lobservation. Par
exemple (Mat. xx111, 2 ss.), a la foule et @ ses disciples, il dit : «Cest
dans la chaire de Moise que sont assis les scribes et les pharisiens :
observez donc ce qu’ils vous disent, et faites-le ».

Dans d’autres passages des évangiles synoptiques Jésus opere
une distinction entre les commandements : il y en a de grands, il y
en a de petits. Par exemple, Mat. xxi11, 23 : «Malheur 4 vous, scribes
et pharisiens... parce que vous acquittez la dime et de la menthe, et
de Paneth, et du cumin, et que vous laissez de c6té ce qu’il y a de
plus grave dans la loi (ta BapUtepa 100 vopov) : la justice, la piété,
la bonne foi».

Ce n’est donc plus, comme tout a I’heure, un égal respect pour
toute la loi.

Ailleurs, troisiéme attitude : liberté totale, de Jésus, a 1’égard
de la Loi. Pensons notamment a Marc 11, 27 : « Le sabbat a été fait
pour ’homme et non ’homme pour le sabbat ».

Cette diversité d’attitudes a 1’égard de la Loi, de la part du Sau-
veur, peut paraitre embarrassante. Elle nous semble heureuse au
contraire. Elle est instructive. Elle est la preuve que, sur ce point-la
pas plus que sur les autres, le recours a des textes isolés n’est d’une



12 EDMOND GRIN

quelconque utilité, L’Ecriture n’est pas un ensemble de textes. Elle
est Parole vivante, la Parole méme de Dieu, obéissant a une inspira-
tion maitresse. S5i nous voulons trancher la question qui nous occupe,
c’est cette inspiration, cette ligne directrice qu’il s’agit de découvrir.

Pour nous éclairer, examinons successivement le Sermon sur la
montagne et attitude de saint Paul. Le Sermon sur la montagne,
le «cceur de ’Evangile » comme on ’a souvent nommé. Saint Paul,
le héraut du salut par grice.

Plus d’une fois on a donné du Sermon sur la montagne une inter-
prétation essentiellement négative. Il serait la pour prouver a
I’homme, toujours pécheur malgré son appartenance au Christ, que
la morale chrétienne est impossible a pratiquer ; pour faire recon-
naitre au chrétien, et avec quelle force, son incapacité, sa perdition.
Les exigences du Sermon sur la montagne nous placent, en eflet,
dans une situation spirituelle et morale intenable. Quel étre de chair
et de sang est capable de présenter Pautre joue, de ne ressentir
aucune colere, d’étre parfait comme Dieu lui-méme ? Aucun! Le
but premier du Sermon sur la montagne serait donc de nous dire :
Essaie, et tu verras bient6t que, sans la grice qui est en Christ, tu
es perdu !

Interprétation séduisante au premier abord. Nous ne la croyons
pourtant pas acceptable. Voir dans le Sermon sur la montagne uni-
quement une loi conduisant a la repentance par ’humiliation
qu’elle inflige, c’est oublier Celui qui a donné cette loi; oublier
Pexistence d’une relation toute particuliere entre le Sermon sur la
montagne et la personne de Jésus-Christ. D’abord le Sauveur accom-
plit lui-méme tout ce qu’il exige. De plus il est 14, derriere chacune
de ces paroles, donnant la force et pardonnant. Bref, c’est oublier
qu’avant ’exigence divine, il y a la grice de Dieu, qui est un don.
Si donc la Loi, a elle seule, tue, ’Esprit, lui, rend capable d’agir
selon la volonté du Pere qui est aux cieux.

On se tromperait donc en attribuant au Sermon sur la montagne
une portée exclusivement négative. Il n’est pas la pour présenter
au croyant un idéal inaccessible et pour le jeter, de ce fait, dans les
bras du Dieu de grice. Non, le Sermon sur la montagne renferme un
élément autrement positif. A sa maniére, c’est bien une loi, mais
d’une nature toute spéciale, unique méme, a cause de la relation
que nous venons de signaler entre ces paroles et la personne qui les
a prononcées. Il y a la certes des impératifs. Le Christ comprenait



UNE MORALE CHRETIENNE EST-ELLE POSSIBLE ? 13

trop l'importance du lien particulier unissant Dieu a son peuple, la
Loi, pour songer un seul instant & abolir cette Loi. Il P’a au contraire
accomplie, c’est-a-dire, en la dépassant, amenée a sa perfection.

Avec le Sermon sur la montagne, nous ne sommes en présence ni
d’une casuistique, ni d’un nouveau légalisme plus pur que Pautre.
Pas davantage en face d’un antinomisme. Nous avons devant nous,
selon I’heureuse expression du professeur Schrenk, de Zurich, Pim-
pératif de la grice, don et force spirituelle émanant du Christ
vivant.

— Un mot maintenant de Pattitude de saint Paul, celui des
auteurs sacrés qui a le plus systématisé les données dont nous par-
lons. Elle est significative. L’apotre du salut par pure grice n’a
jamais songé a exclure les « ceuvres» de la vie du chrétien. Son
existence entiere fut exactement le contraire d’un quiétisme. Et
dans ses lettres, il a constamment présenté aux membres des Eglises
qu’il avait fondées des indications pratiques trés précises. Mises a la
suite les unes des autres, ces exhortations constitueraient méme un
traité de morale appliquée assez complet.

Pourquoi pareilles précisions de la part de P’apétre ? Parce que
(c’est sa conviction) méme justifié, méme vivant «en Christ» (év
Xp1o1®), ’homme demeure pécheur. Et ces exhortations toutes
pratiques sont comme un écho aux appels a weiller, qui sortaient
constamment des levres de Jésus.

Donc, d’aprés ’ensemble des données du Sermon sur la montagne
et d’apreés Jattitude de saint Paul, PEvangile n’est ni un eschato-
logisme pur, ni un antinomisme, ni un nouveau légalisme, L’Evangile
est plus et mieux, infiniment mieux.

A cause du réle joué par la personne de Jésus, PEvangile n’est
pas une morale, que l’on puisse comparer aux éthiques humaines,
et qui, comme elles, serait constituée d’un certain nombre de prin-
cipes. Dans I’Evangile, nous ne trouvons pas des principes, mais
une révélation. Les premiers mots de I’Evangile ne sont pas: Tu
dois, mais : Dieu t’a aimé le premier, et chaque jour encore Il t’aime
le premier, malgré ton indignité. I’Evangile. Non pas un magnifique
idéal moral placé devant I’homme, et auquel, aidé par Dieu, il devrait
atteindre, Non pas un ensemble de principes, bien coordonnés, aux-
quels 'homme doive conformer sa vie. L’Evangile, un don — et un
pardon — survenus dans le passé et qui se répetent ; un don et un
pardon qui sont derriére Phomme (si ’'on peut dire) et qui, par la



14 EDMOND GRIN

force qu’ils procurent et par la gratitude qu’ils font naitre dans
Pame humaine, nous poussent en avant.

L’Evangile, révélation d’un fait, le fait de ’amour de Dieu en
Jésus-Christ. Et ce fait, comme tous les faits de 1’ordre spirituel,
nous place devant une exigence : aimé, tu dois aimer ; tu ne peux
autrement ; aimer Dieu en retour, et pour cela aimer les hommes
qui, en Christ seulement, sont tes fréres. Montrer comment se mani-
feste dans le concret 'obéissance a l’exigence divine — exigence
d’amour — telle est la tiche de la morale chrétienne.

Nous serions infidele a notre titre si nous songions a marquer ici
en détail en quoi consiste cette morale. Le Christ I’a résumée en
une phrase d’une limpidité parfaite: « Tu aimeras ton prochain
comme toi-méme ». Cela pose d’un seul coup une double exigence :

exigence d’amour de sa propre personne; par conséquent (mais
non point au sens grec), exigence de respect de soi-méme. Et ce
sont les « devoirs » de pureté, de vérité, de fidélité dans la profession,
de confiance en face de la souffrance, etc.

exigence d’amour pour les autres, ce qui est respect encore, mais
du prochain, c’est-a-dire, au seul sens authentique, édification des
diverses communautés au sein desquelles Dieu nous fait vivre:
foyer, famille, Eglise, cité, pays. Et ce sont les «devoirs» d’ordre
conjugal, familial, ecclésiastique, économique, politique, culturel, etc.

C’est dire qu’une morale est partie intégrante de I’Evangile lui-
méme. En réponse a l’incarnation du Fils de Dieu, qui s’est fait
homme pour le salut des hommes, il faut absolument que notre
amour pour Dieu s’incarne, s’exprime jour apres jour par des actes.
Et Péthique évangélique expose non seulement les conditions dans
lesquelles doivent s’accomplir ces actes, mais surtout leur nature,
et aussi Pesprit qui doit les dicter. Si la dogmatique chrétienne n’im-
pliquait pas de toute nécessité une morale, cela voudrait dire que le
grand cri d’amour du Dieu rédempteur demeurerait a jamais sans
écho dans le cceur de ’humanité.

IV. LA PORTEE SPIRITUELLE DE LA MORALE CHRETIENNE.

Dans la perspective de PEvangile, une morale chrétienne est
théologiquement possible ; voila notre premiére conclusion. Mais on
peut et on doit aller plus loin ; il faut affirmer la nécessité inéluc-
table d’'une morale chrétienne pour le croyant, et pour ’Eglise dont
il est membre.



UNE MORALE CHRETIENNE EST-ELLE POSSIBLE ? 15

Disons-le d’emblée pour n’y pas revenir, cette nécessité ne s’ex-
plique qu’en fonction du péché. Pour des étres vraiment purs, et
saints, une morale n’aurait aucun motif d’exister. Ils accompli-
raient spontanément et naturellement la volonté méme de Dieu.

On nous permettra de passer brievement sur le réle négatif de la
morale évangélique. L’apdtre Paul I’a mis en lumitre de fagon
inoubliable. Ce qu’il dit de Voffice propédeutique de la Loi : un péda-
gogue qui nous conduit au Christ (Gal. 111, 24), on peut le dire, exac-
tement, des données de la morale chrétienne. Par leurs exigences
mémes, par leur caractére absolu, ces ordres divins nous font mesurer
notre impuissance. A leur maniére ils soulignent a nos propres yeux
notre état de péché et nous jettent dans les bras de Celui qui fut
la grace faite chair: Jésus-Christ.

Mais la morale chrétiecnne a une portée spirituelle beaucoup plus
positive. Sans entrer dans le détail, essayons de I’indiquer sur quel-
ques points.

a) On peut comparer la vie chrétienne — marche dans la voie de
la sanctification — 4 un escalier dont le croyant gravit les degrés,
non point par ses propres forces mais porté jour aprés jour par
Pamour et le pardon de son Dieu. On pourra dire, alors, que la
morale évangélique joue le réle de main courante pour Pindividu.
Du moins pour ceux qui font leurs premiers pas dans la vie spiri-
tuelle. A cause de leur faiblesse, de leur inexpérience, les préceptes
de Péthique évangélique sont pour eux d’une incontestable utilité :
ils guident leur effort. La connaissance de ces préceptes moraux ne
supprime jamais ’obéissance personnelle. Pas davantage ne la rem-
place-t-elle. Non : ces préceptes sont 1a pour faciliter Pobéissance;
si 'on veut, pour I’éclairer.

5) D’aucuns seront surpris, peut-étre, que nous n’employions
pas 'image du tuteur. Puisqu’on a comparé la vie du chrétien a un
arbre, dont la foi représente le tronc, et les ceuvres les rameaux
(Vinet notamment dans les Nouvelles études évangéliques), ne serait-il
" pas normal d’envisager la morale et ses préceptes comme un tuteur,
destiné A orienter la jeune plante dans la bonne direction ?

Il y aurait péril 4 le faire. En effet, au bout de quelques années,
le tuteur ne sert plus a rien dans nos vergers ; Parbre se passe entie-
rement de lui. Tandis que, 4 mesure que le croyant avance dans la
vie spirituelle — cette vie faite tout entiere d’obéissance a Dieu —
si le role des exigences de la morale chrétienne se modifie, il ne dis-



16 EDMOND GRIN

parait jamais, pourtant. Ces exigences demeurent identiques, mais
se présentent au chrétien sous un autre aspect. Elles lui servent
surtout de stimulant, de rappel. Pour des étres constamment guettés
par la paresse spirituelle (et nous sommes tous de ceux-la), c’est
d’une réelle utilité. Les commandements de la loi d’amour du Christ
aldent puissamment a lutter contre le contentement de soi-méme,
contre la propre satisfaction. Dangers infiniment redoutables. En
effet, pour ’Eglise comme pour 'individu, toute satisfaction de soi-
méme équivaut a la mort. Or Evangile est vie. Un chrétien arrivé
a perdu ses droits au titre de chrétien.

¢) A toutes les étapes de Vexistence chrétienne — jeunesse, ado-
lescence, 4ge mfir — la morale évangélique, par ses exigences, nous
est une sauvegarde, encore. Office indispensable, vraiment. Elle
préserve des exces, nous voulons dire de la tentation, combien
menagante, de prendre nos désirs particuliers, nos caprices d’un
moment, nos préférences personnelles pour la volonté méme de
Dieu. Si l’on veut : la morale chrétienne peut nous rendre I'immense
service de nous empécher de confondre notre «fievre» avec les
saintes exigences de Jésus-Christ (1.

d) Enfin, pour ceux qui sont avancés dans la voie de la sanctifi-
cation comme pour ceux qui le sont moins, les commandements de
la morale chrétienne constituent un des aspects de la communion
des saints. Quand nous écoutons ces commandements, quand nous
sommes attentifs 4 ces exigences, c’est la voix de I’Eglise que nous
percevons ; la voix de la grande nuée de témoins qui nous ont pré-
cédés dans Pobéissance, et qui, de fagon plus ou moins fidele, ont
appartenu au «corps de Christ». Pareille certitude nous est pré-
cieuse ; elle nous rappelle que nous ne sommes pas seuls dans le
combat quotidien. Et grice a la morale chrétienne, du fait méme
de ses exigences, nous voila engagés dans le vaste office de « controle
fraternel » que Dieu, dans son amour, a pris soin d’instituer pour

tous ses enfants @,

() A ce propos, on lira avec intérét la nouvelle de Danier-Rors, Eucher le
Rebelle, dans le volume La maladie des sentiments, Paris 1938. — (2) Il y aurait
encore beaucoup & dire concernant la portée spirituelle de la morale chrétienne.
Les dimensions de cet article ne nous permettent pas de creuser davantage le
sujet. Nous espérons revenir un jour sur ce point de premiére importance.



UNE MORALE CHRETIENNE EST-ELLE POSSIBLE ? 17

CoNcLUSION.

Théologiquement possible, la morale chrétienne est pratiquement
indispensable. Non qu’il puisse jamais étre question pour le chré-
tien de salut par des principes moraux, méme excellents. Le salut
ne vient que de Jésus-Christ, de la libération et de la puissance de
vie spirituelle qui sont en Lui.

S’il en est ainsi, spirituellement parlant, les limites de la morale
chrétienne sont trés vite atteintes. Aprés d’autres nous dirons que
sa tiche est essentiellement propédeutique : elle prépare, elle éclaire
Paction du chrétien. Rien de plus. C’est pourtant beaucoup.

Voila pourquoi toute morale authentiquement évangélique est
moins précise, moins nette dans ses affirmations de détail que la
morale catholique, par exemple. Cette moindre netteté provient
non d’une moindre certitude, mais d’un effort de fidélité totale a
Pesprit qui, d’un bout a I’autre, anime ’Evangile de notre Seigneur
Jésus-Christ.

La morale chrétienne, possible théologiquement et nécessaire sur
le plan de la vie pratique. Non pas a c6té de la grace. Non pas en
opposition a ’ceuvre suffisante de la grace. Mais constituant un des
aspects de la grice, de cette grice du Dieu qui, en Jésus-Christ,
commence par donner, afin de pouvoir ordonner.

Fdmond GRIN.

REV, DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S,, t. XXXII (N° 130, 1944). 2



	Une morale chrétienne est-elle possible?

