Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 31 (1943)

Heft: 127

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

Reallexikon fir Antike und Christentum. Sachworterbuch zur Auseinander-
setzung des Christentums mit der antiken Welt. In Verbindung mit Franz
Joseph Da&rcer ¥ und Hans Lietzmany § und unter besonderer Mit-
wirkung von Jan Hendrik Waszink und Leopold WENGER, herausgegeben
von Theodor Krauser. Leipzig, Verlag Karl W. Hiersemann, 1941 et
suiv. Lieferungen 1-4. (Prix de la livraison: RM. 5,50 ; fr. 7,70.)

Depuis ’époque ou Tertullien demandait «ce qu’il y avait de commun
entre Athénes et Jérusalem, entre ’Académie et I’Eglise », les historiens
n’ont cessé de poser la question des rapports entre le christianisme et la
pensée antique. De notre temps, 1’école dite de I’histoire des religions s’est
vouée a cette étude comparée. Ces recherches, en elles-mémes compliquées,
se sont étendues 4 mesure que Pon découvrait de nouveaux documents. On
ne se contente plus aujourd’hui de confronter le christianisme naissant et
la philosophie grecque. On fait intervenir dans le débat «tous les mystéres
et toute la gnose ».

Seul parmi les courants religicux du monde méditerranéen, le christianisme
a résisté au puissant mouvement qui portait les philosophies et les religions
a s’unir en un syncrétisme universel, parce qu’il portait en lui des éléments
irréductibles a 'unité. L’héritage de la pensée antique nous a été transmis
par la seule religion qui, ayant subi incontestablement Pinfluence de cette
pensée, ne s’est jamais confondue avec elle. Ce fait singulier suffit 4 marquer
Pintérét que suscite le probléme des relations entre « Athénes et Jérusalem ».
Le probléme est d’ailleurs trop vaste et complexe pour qu’un seul homme,
méme en y consacrant toute une vie de consciencieux labeur, puisse I’em-
brasser dans tous ses aspects. Il s’agit en effet d’étudier le christianisme et
le monde ancien chacun pour eux-mémes, puis de savoir dans quelle mesure
il y a continuité entre la période paienne et la période chrétienne de I’anti-
quité, et dans quelle mesure on peut affirmer que le christianisme représente
un apport nouveau.

Pour donner a ces guestions les réponses qu’elles méritent, deux savants
allemands de réputation universelle, Franz-Josef Doelger et Hans Lietzmann,
ont congu I'idée et le plan d’un ouvrage collectif, d’une vaste Encyclopédie
de l'antiquité et du christianisme, dictionnaire ou seraient confrontés la



122 COMPTES RENDUS

pensée de PEglise ancienne et les systémes intellectuels et religieux de I’époque.
Annoncé depuis plusieurs années, retardé par les circonstances, le Reallextkon
fiir Antike und Christentum a commencé de paraitre durant 1’été 1941. Quatre
fascicules sont aujourd’hui sortis de presse. L’ouvrage entier doit comprendre
six volumes du format de la Religion in Geschichte und Gegenwart. Doelger
était mort avant que I’ceuvre fiit entrée dans la voie des réalisations ; il y a
deux ans, Lietzmann était déja atteint de la maladie qui devait Pemporter
le 25 juin 1942. Aussi la direction de I’entreprise fut-clle confiée, dés le début,
au professeur Theodor Klauser, de 'université de Bonn. Mais les noms des
deux initiateurs figurent, a bon droit, dans le titre du dictionnaire.

Pratiquement, le Reallexikon fir Antike und Christentum se présente
comme la partie centrale d’un vaste tryptique, dont les deux autres parties
sont respectivement la Realencyclopidie des klassischen Altertums de Pauly-
Wissowa-Kroll, et le Theologisches Wirterbuch zum Neuen Testament de
Gerhard Kittel.

Le nouveau dictionnaire — qu’on désigne par P’abréviation: RAC —
veut étre avant tout une ceuvre d’information. « Dans I’état actuel de nos
connaissances », écrit le professeur Klauser, «il serait prématuré, dans la
plupart des cas, de présenter le sujet sous la forme d’une monographie ache-
vée. C’est pourquoi le Reallexikon fiir Antike und Christentum se propose
d’offrir avant tout, dans chaque article, une collection de matériaux aussi
compléte que possible, passée au crible d’une critique aussi objective
que possible. On g’abstiendra de tout jugement de valeur ». Clest la,
on le voit, la méthode de travail et d’exposition qui avait inspiré Hans
Lietzmann et ses collaborateurs dans la rédaction du Handbuch zum Neuen
T estament et qui a fait de ce manuel non seulement un commentaire a c6té
de tant d’autres, mais un incomparable répertoire de textes et de rensei-
gnements. On ne peut que louer les rédacteurs du Reallexikon de s’engager
sur une voie paralléle.

Il s’ensuit que le dictionnaire n’est pas ’ceuvre d’une école ni d’une ten-
dance. Ses deux initiateurs, Doelger, catholique, et Lietzmann, protestant,
avalent décidé, en principe, de confier les différents articles au savant le
plus qualifié, quelqu’il fiit. C’est pourquoi Pceuvre est interconfessionnelle
et internationale. Aux quatre fascicules déja parus ont collaboré des savants
de sept pays européens en dehors de I’Allemagne (Belgique, Bohéme, Bul-
garie, France, Gréce, Italie, Pays-Bas). Parmi les savants de langue fran-
gaise — dont les articles sont traduits en allemand par la rédaction — il
faut citer les professeurs Bernard Botte et Lucien Cerfaux, de Louvain,
Pierre de Labriolle et Henri-Charles Puech, de Paris, Gustave Bardy, de
Dijon. D’autres encore enverront leur contribution dans la suite.

Cela dit sur Pentreprise en général et I’excellent esprit qui ’anime, indi-
quons le contenu de quelques articles.

Sous le vocable Abschiedsreden, Ethelbert Stauffer étudie les discours
d’adieux : 1. dans le monde gréco-romain, 2. dans I’Ancien Testament ct



COMPTES RENDUS 123

le judaisme, 3. dans le Nouveau Testament, 4. dans ’Eglise ancienne. Cette
division en quatre parties est d’ailleurs commune & la plupart des articles.
Le terminus ad quem des recherches, dans le dictionnaire, est le VI® siécle
environ, c’est-a-dire I’époque ou la doctrine, la liturgie et la discipline chré-
tiennes sont fixées dans leurs traits essentiels.

Dans le monde gréco-romain, dit Stauffer, les hommes illustres ne quittent
pas la vie sans prononcer des discours sur des thémes variés : la mort, les
dieux, les actions de grice qui leur sont dues. Ils expriment leurs derniéres
volontés et livrent leur testament politique ou philosophique. Le héros
divin ou 8€log dvBpwmog tient les mémes discours ; de plus, il révéle les secrets
de Punivers et parfois apparait aux vivants aprés sa mort pour les assurer
de sa survie et fonder le culte de sa personne. Dans ce dernier cas, le discours
d’adieux est posthume.

Dans ’Ancien Testament, les hommes de Dieu annoncent aussi leur mort ;
ils choisissent leur successeur, exhortent le peuple 4 suivre les commande-
ments de Jahvé, prononcent des malédictions sur leurs ennemis, bénissent
au nom de Dieu tout le peuple, en I’assurant que le bonheur est 1ié a sa fidé-
lité. En un mot, dans ’Ancien Testament, les discours d’adieux développent
des vues historiques et eschatologiques.

Dans le Nouveau Testament, les discours d’adieux de Jésus renferment
les éléments que 'on trouve partout ailleurs : prédiction de la mort, exhor-
tations, intercessions pour les disciples. Mais le motif central de ces discours :
la soumission parfaite du Fils au Pére, est inspiré par la christologie évan-
gélique. Les discours d’Etienne et de Paul, dans les Actes, sont conformes
aux modéles bibliques. Le discours d’Etienne contient quelque chose de
nouveau : la vision des réalités célestes.

Dans I’Eglise chrétienne s’opére une synthése entre le type hellénistique
et le type biblique du discours d’adieux. L’influence grecque s’accuse dans
les apparitions des apdtres et des saints qui se livrent & des discours pos-
thumes ; 'influence biblique, dans la vision céleste qui termine les discours
des martyrs.

Altar, par Ludwig Ziehen, est le plus long des articles parus jusqu’a pré-
sent. Il remplit les colonnes 310 a 354 avec 15 figures dans le texte.

L’ Apatheia, écrit Pierre de Labriolle, est une notion fondamentale de
l'idéal grec tel que les Epicuriens, les Sceptiques, et surtout les Stoiciens
Pont entrevu. Les Latins ont simplement transcrit le terme grec ou l’ont
traduit et paraphrasé de fagons diverses, qui indiquent comment ils le com-
prenaient. Ils le rendent par «indolentia» ou « omni animi perturbatione
vacare » (Cicéron), par « impatientia» ou «invulnerabilis animus » ou encore
« animus extra omnem patientiam positus » (Sénéque). Plus tard saint Jéréme
traduira : « imperturbatio », et saint Augustin: « impassibilitas ».

Les notions spécifiquement grecques de méBo¢ et d’dmdbein sont étran-
géres au Nouveau Testament, qui n’emploie le mot wdbog que 17 malo sensu



124 COMPTES RENDUS

dans les catalogues de vices. La notion d’dmd@eia apparait dans la pensée
chrétienne avec Marcion et les apologétes du second siécle formés par I’hel-
lénisme, comme Justin martyr. Les chrétiens font de I’dmé@eir d’abord
une qualité du Christ glorifié, puis une vertu des chrétiens, enfin la vertu
distinctive du chrétien (Clément d’Alexandrie) et spécialement du moine
(saint Cyprien).

Cet article est un modéle de la méthode et de Pesprit du Reallexikon. Trés
concis, puisqu’il ne comporte pas plus de deux colonnes, il est trés riche
de références et d'idées, et vaut autant par ce qu’il suggére que par ce qu’il
apporte.

Apokatastasis, nous apprend Christoph Lenz, apparait: 1. dans I’hellé-
nisme au sens de guérison (langage médical) ; pour les astronomes, le mot
désigne la réapparition des mémes constellations; pour les Stoiciens, la
création nouvelle qui suit la destruction périodique du monde par le feu;
pour les néo-platoniciens, le retour de I’dme dans sa patrie céleste. 2. Le
judaisme emploie rarement ce terme pour parler de I'espérance eschato-
logique de la venue du monde nouveau succédant au monde présent. 3. Le
Nouveau Testament donne au mot le méme sens que le judaisme, mais il
précise que le «rétablissement de toutes choses» s’opérera lors du retour
du Christ et sera accompagné d’un jugement universel. Le mot est rare, mais
on trouve fréquemment la chose sans le mot, en particulier chez Paul. 4. Dans
IEglise, les Gnostiques parlent du rétablissement des 4mes, et font de dmo-
kotdotaoig le synonyme de owmnpla. Origéne entend expression amokaté-
0Ta0IG TAVTWY en ce sens absolu, que le Logos finira par conquérir toutes les
dmes. A cette idée généreuse, les Péres subséquents ont préféré la doc-
trine des peines éternelles ou temporaires.

Cet article recouvre presque celui que Albrecht Oepke a écrit sur le méme
sujet dans le Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament. Cependant,
on ne les comparera pas sans intérét ni profit, surtout la ou ils proposent
des interprétations différentes d’'un méme texte, par exemple pour Marc 1x, 12.

D’une maniére générale, les deux dictionnaires ne font pas double emploi.
Sans doute, pour les sujets qu’on peut appeler spécifiquement chrétiens,
les articles de R4C ne font guére que résumer les développements circons-
tanciés du Theologisches Worterbuch. Par exemple, les mots Apocalypsis
et Apostolos ont respectivement 6 et 2 colonnes dans RAC, et 31 et 41 pages
dans le Theol.Wortzrbuch. Mais en dehors de ces cas exceptionnels, les
articles des deux ouvrages se complétent, soit que le méme auteur les ait
rédigés 'un et Pautre, soit qu’ils aient deux auteurs différents. Ainsi Herr-
mann Sasse, dans son article Aidv du Theologisches W orterbuch, consacre
deux pages & P'usage non biblique du mot, et onze pages a aithv dans le Nou-
veau Testament; dans RAC, la proportion est renversée : huit colonnes
sont réservées a l’usage non chrétien (iranisme, hellénisme, Rome, culte
de Mithra), deux colonnes a olwv chez les Gnostiques, et deux colonnes



COMPTES RENDUS 124

sculement a alwv dans le christianisme. Autre exemple : dans le Theolo-
gisches Wirterbuch, Friedrich Buechsel a consacré cing pages a GAnyopeiv
et s’est occupé uniquement des textes du judaisme et du Nouveau Testa-
ment ; dans RAC, Particle A4llegorese, dt a la collaboration de Josephus
Calas Joosen et de Jan Hendrik Waszink, remplit dix colonnes ; il traite
amplement de Pallégorie chez les Grecs, les Romains et les Juifs, rappelle
en quelques lignes que Paul et Pépitre aux Hébreux ont fait de 'exégése
allégorique, et passe a ’étude des Péres jusqu’a saint Augustin.

Bref, le Reallexikon fiir Antike und Christentum s’annonce comme une
de ces ceuvres de tout premier ordre, comparable aux monuments que la
science allemande a élevés si nombreux dans le passé, Félicitons les auteurs
de Pavoir entreprise malgré la malice des temps et d’avoir recruté leurs
collaborateurs sans tenir compte des barriéres qui divisent les hommes.
Souhaitons surtout que I’ceuvre puisse se poursuivre et s’achever, quoiqu’il
advienne, dans D’esprit méme ou elle a été commencée. Cette Encyclopédie
de Pantiquité et du christianisme, a laquelle travaillent ensemble des hommes
dont les patries se haissent et dont les confessions s’entre-déchirent encore,
est une voix qui ne doit pas se taire. Car elle proclame cette parole déja
évangélique de 1’Antigone de Sophocle: « Je suis née pour partager
Pamour et non la haine » Philippe H. Mexoup.

Raymond SiMETERRE, La théorie socratique de la vertu-science selon les « Mémo-
rables » de Xénophon. (Textes et études d’histoire de la philosophie. Tome I,
tasc. 1), Paris, Téqui, 1938. 78 p.

Ce premier fascicule d’une collection, dont j’ignore le destin actuel, nous
offre un choix de textes pris dans Xénophon, accompagnés d’une traduction
et groupés autour de ce théme central : la vertu. Des notes fournissent au
lecteur nombre de références utiles. Mais les pages les plus intéressantes sont
celles ot 'auteur reprend aprés cent autres, et mieux que plusieurs, le pro-
bléme de la valeur historique de Xénophon. Ses vues tendent a remettre en
honneur Pauteur des Mémorables, dont I’ceuvre témoigne, par ses incohé-
rences mémes, par ’absence de lien constructif, qu’elle est moins une fiction
littéraire qu'une collection de notes livrées telles quelles.

René ScumERER.

Victor Govpscuminr, Essai sur le « Cratyle». Contribution 4 Pbistoire de la
pensée de Platon. Bibliothéque de I'Ecole des Hautes Etudes, sciences
historiques et philosophiques, fasc. 279 ; série de Guerre. Paris, Champion,
1940 (paru en 1942), 207 p. in-8°.

Peu de dialogues platoniciens opposent a linterprétation autant de diffi-
cultés préalables que le Cratyle : flot assourdissant d’étymologies, mélange de
sérieux et de plaisanterie, polémique tournée on ne sait contre qui, date de
la composition, etc. En face de la diversité décourageante des solutions pro-
posées par les critiques, M. Goldschmidt estime nécessaire que toute appré-



126 , COMPTES RENDUS

ciation philosophique du dialogue soit précédée d’une étude historique. Cette
méthode lui permet d’assigner a ’ouvrage une place déterminée dans I’évolu-
tion de la pensée de Platon et de renouveler les problémes traditionnels. —
Considérant, par exemple, le déploiement de la pensée grecque sous forme
d’étymologies, depuis les origines jusqu’a Cratyle, maitre de Platon, ’auteur
prouve par de minutieuses comparaisons de textes que la partie étymologique
contient presque un cours d’histoire de la philosophie : dans une vaste ency-
clopédie, comparaissent devant le tribunal de la dialectique « tous les sages
a la file» (Théétete 152¢) qui ont soutenu la thése du flux perpétuel et du
relativisme a tendance sceptique. Ailleurs, la « pseudo-question» (p. 144,
n. 1) de savoir si Platon est sérieux ou non, s’évanouit devant une exégése
poussée qui met également en lumiére les intentions philosophiques de Platon
et la subtilité de son art. Enfin, renongant & voir derriére Cratyle des adver-
saires imaginaires, Pauteur esquisse le vrai visage du Cratyle historique et
montre son influence réelle sur la pensée de Platon. D’un intérét philosophique
plus général, on trouvera dans ce livre un historique de la théorie des Formes
(voir surtout I'importante note 2 de la page 81 sur la séparation des Formes),
une analyse de I’emploi du paradigme (comparé a Dintuition éidétique des
phénoménologues, p. 60, n. 1), une vue sur les origines du concept de I'imita-
tion et sur les rapports de Platon avec le Pythagorisme, étudiés surtout sous
le biais de ’évolution religieuse de Platon, etc. Enfin, de nombreuses observa-
tions sur les « procédés dialectiques » apparaissent comme les premiers jalons
de la thése que nous annonce ’auteur.

Mais si M. Goldschmidt n’a voulu fournir que «le travail préparatoire a
une explication compléte et approfondie du Cratyle » (p. 4), il n’a pas manqué
de souligner a Poccasion Pintérét actuel du dialogue. (Voir surtout lintro-
duction historique et le chapitre sur la « portée et signification de la théorie
du langage idéal ».) Par une analogie étonnante de I’histoire, notre civilisation
semble menacée en effet par toutes les puissances dissolvantes contre les-
quelles Platon devait lutter, en recherchant les fondements de la philosophie,
de la morale, voire de la politique, alors que le langage, entre les mains des
rhéteurs et des sophistes, n’était plus qu’un instrument de virtuosité jouant
a vide, complice du mysticisme et de la confusion. Aussi est-il bon pour nous,
modernes, de méditer la solution que Platon a proposée a des questions qui,
aujourd’hui, se posent aussi angoissantes qu’au IVe siécle avant notre ére.

Houvane Kia-tcHENG.

D.-T. Svzuxi, Essats sur le Bouddhisme Zen. Premier vol. 1940. Pour la

Suisse : chez Delachaux & Niestlé, Neuchatel.

Signalons Papparition d’une nouvelle collection « Bouddhisme et jai-
nisme », dirigée par I'infatigable vulgarisateur de la pensée indienne moderne
en France, M. Jean Herbert.

La collection débute par une série d’ouvrages qui comprendra dix volumes
(le second est sous presse), consacrés au Bouddhisme Zen. On sait que le mot
japonais zen est la traduction du sanskrit dbyana, qui signifie méditation,



A TRAVERS LES REVUES 127

illumination. La doctrine zen joua un grand r6le en Extréme-Orient ; son
histoire est retracée a la fin du premier volume. M. Herbert s’est assuré la
collaboration d’un maitre du bouddhisme zen, M. Suzuki, professeur a
Kyoto. La traduction de ouvrage est due 4 M. Pierre Sauvageot. M. J. Bacot,
chargé de cours de tibétain a I’Ecole des langues orientales, en a écrit la
préface.

Tous ceux qui s’occupent d’histoire des religions, et spécialement du
bouddhisme, liront cet ouvrage et ceux qui suivront avec intérét.

Le Locle. Axprf CHEDEL.

A TRAVERS LES REVUES

Parmi les études récentes consacrées a la « mystique » (avec ou sans point
d’interrogation) de I’apétre Paul, nous signalons celle de M. Martin Dibelius,
parue dans la revue Eine heilige Kirche, t. xx11, 1941, n° 1. (tirée a part,
sous le titre : Paulus und die Mystik, Munich, 1941, 20 p.) Pour M. Dibelius,
Paul n’est pas un mystique au sens ot N, Scederblom oppose ce type reli-
gieux au type « prophétique ». La théologie paulinienne est une sotériologie
historique et eschatologique, non une spéculation sur Pamour divin. Cepen-
dant, ’auteur admet que la pensée et Pexpérience pauliniennes présentent
certains caractéres mystiques indéniables (cf. 11 Cor. 11, 18 et 1v, IO, par
exemple) et que ceux-ci dépendent, pour une part, de la spéculation hellé-
nistique. Mais I'usage que Paul fait de ces données frappe par sa sobriété.
Jamais Pauteur de Pépitre aux Romains ne tire de ses réflexions ou de ses
expériences mystiques aucune conclusion qui lui fasse abandonner le plan
de la Révélation historique. Ce qui compte avant tout pour lui, c’est sa
vocation d’apétre. Surtout, dit M. Dibelius, Paul ignore toute mystique de
Dieu. Son expérience, comme ses formules théologiques sont exclusivement

christocentriques.
*

* *

Dans un article riche d’informations historiques autant que de remarques
exégétiques, M. Friedrich Biichsel reprend les données essentielles d’un pro-
bléme qui n’a rien perdu de son intérét pour I’historien ni pour le théologien,
celui du mariage dansle christianisme primitif. (« Die Ehe im Urchristentum
dans Theologische Blitter, 1942, n° 5). Sait-on que la question de la mono-
gamie dans ’Eglise primitive ne parait pas tranchée aux yeux de certains
historiens ? M. Biichsel n’est pas de cet avis.

*



	Comptes rendus

