
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1943)

Heft: 127

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

Reallexikon für Antike und Christentum. Sachwörterbuch zur Auseinandersetzung

des Christentums mit der antiken Welt. In Verbindung mit Franz
Joseph Dcelger j- und Hans Lietzmann -f und unter besonderer

Mitwirkung von Jan Hendrik Waszink und Leopold Wenger, herausgegeben

von Theodor Klauser. Leipzig, Verlag Karl W. Hiersemann, 1941 et
suiv. Lieferungen 1-4. (Prix de la livraison : RM. 5,50 ; fr. 7,70.)

Depuis l'époque où Tertullien demandait «ce qu'il y avait de commun
entre Athènes et Jérusalem, entre l'Académie et l'Eglise », les historiens
n'ont cessé de poser la question des rapports entre le christianisme et la

pensée antique. De notre temps, l'école dite de l'histoire des religions s'est
vouée à cette étude comparée. Ces recherches, en elles-mêmes compliquées,
se sont étendues à mesure que l'on découvrait de nouveaux documents. On

ne se contente plus aujourd'hui de confronter le christianisme naissant et
la philosophie grecque. On fait intervenir dans le débat « tous les mystères
et toute la gnose ».

Seul parmi les courants religieux du monde méditerranéen, le christianisme
a résisté au puissant mouvement qui portait les philosophies et les religions
à s'unir en un syncrétisme universel, parce qu'il portait en lui des éléments

irréductibles à l'unité. L'héritage de la pensée antique nous a été transmis

par la seule religion qui, ayant subi incontestablement l'influence de cette
pensée, ne s'est jamais confondue avec elle. Ce fait singulier suffit à marquer
l'intérêt que suscite le problème des relations entre « Athènes et Jérusalem ».

Le problème est d'ailleurs trop vaste et complexe pour qu'un seul homme,
même en y consacrant toute une vie de consciencieux labeur, puisse
l'embrasser dans tous ses aspects. Il s'agit en effet d'étudier le christianisme et
le monde ancien chacun pour eux-mêmes, puis de savoir dans quelle mesure
il y a continuité entre la période païenne et la période chrétienne de l'antiquité,

et dans quelle mesure on peut affirmer que le christianisme représente
un apport nouveau.

Pour donner à ces questions les réponses qu'elles méritent, deux savants
allemands de réputation universelle, Franz-Josef Doelger et Hans Lietzmann,
ont conçu l'idée et le plan d'un ouvrage collectif, d'une vaste Encyclopédie
de l'antiquité et du christianisme, dictionnaire où seraient confrontés la



122 COMPTES RENDUS

pensée de l'Eglise ancienne et les systèmes intellectuels et religieux de l'époque.
Annoncé depuis plusieurs années, retardé par les circonstances, le Reallexikon

für Antike und Christentum a commencé de paraître durant l'été 1941. Quatre
fascicules sont aujourd'hui sortis de presse. L'ouvrage entier doit comprendre
six volumes du format de la Religion in Geschichte und Gegenwart. Doelger
était mort avant que l'œuvre fût entrée dans la voie des réalisations ; il y a

deux ans, Lietzmann était déjà atteint de la maladie qui devait l'emporter
le 25 juin 1942. Aussi la direction de l'entreprise fut-elle confiée, dès le début,
au professeur Theodor Klauser, de l'université de Bonn. Mais les noms des

deux initiateurs figurent, à bon droit, dans le titre du dictionnaire.

Pratiquement, le Reallexikon für Antike und Christentum se présente
comme la partie centrale d'un vaste tryptique, dont les deux autres parties
sont respectivement la Realencyclop'dlie les klassischen Altertums de Pauly-
Wissowa-Kroll, et le Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament de

Gerhard Kittel.
Le nouveau dictionnaire — qu'on désigne par l'abréviation : RAC —•

veut être avant tout une œuvre d'information. « Dans l'état actuel de nos
connaissances », écrit le professeur Klauser, « il serait prématuré, dans la

plupart des cas, de présenter le sujet sous la forme d'une monographie achevée.

C'est pourquoi le Reallexikon für Antike uni Christentum se propose
d'offrir avant tout, dans chaque article, une collection de matériaux aussi

complète que possible, passée au crible d'une critique aussi objective

que possible. On s'abstiendra de tout jugement de valeur ». C'est là,
on le voit, la méthode de travail et d'exposition qui avait inspiré Hans
Lietzmann et ses collaborateurs dans la rédaction du Hanlbuch zum Neuen
Testament et qui a fait de ce manuel non seulement un commentaire à côté
de tant d'autres, mais un incomparable répertoire de textes et de

renseignements. On ne peut que louer les rédacteurs du Reallexikon de s'engager
sur une voie parallèle.

Il s'ensuit que le dictionnaire n'est pas l'œuvre d'une école ni d'une
tendance. Ses deux initiateurs, Doelger, catholique, et Lietzmann, protestant,
avaient décidé, en principe, de confier les différents articles au savant le

plus qualifié, quelqu'il fût. C'est pourquoi l'œuvre est interconfessionnelle
et internationale. Aux quatre fascicules déjà parus ont collaboré des savants
de sept pays européens en dehors de l'Allemagne (Belgique, Bohême,
Bulgarie, France, Grèce, Italie, Pays-Bas). Parmi les savants de langue française

— dont les articles sont traduits en allemand par la rédaction —• il
faut citer les professeurs Bernard Botte et Lucien Cerfaux, de Louvain.
Pierre de Labriolle et Henri-Charles Puech, de Paris, Gustave Bardy, de

Dijon. D'autres encore enverront leur contribution dans la suite.
Cela dit sur l'entreprise en général et l'excellent esprit qui l'anime,

indiquons le contenu de quelques articles.

Sous le vocable Abschiedsreden, Ethelbert Stauffer étudie les discours
d'adieux : I. dans le monde gréco-romain, 2. dans l'Ancien Testament et



COMPTES RENDUS 123

le judaïsme, 3. dans le Nouveau Testament, 4. dans l'Eglise ancienne. Cette
division en quatre parties est d'ailleurs commune à la plupart des articles.
Le terminus ad quem des recherches, dans le dictionnaire, est le VIe siècle

environ, c'est-à-dire l'époque où la doctrine, la liturgie et la discipline
chrétiennes sont fixées dans leurs traits essentiels.

Dans le monde gréco-romain, dit Stauffer, les hommes illustres ne quittent
pas la vie sans prononcer des discours sur des thèmes variés : la mort, les

dieux, les actions de grâce qui leur sont dues. Ils expriment leurs dernières
volontés et livrent leur testament politique ou philosophique. Le héros

divin ou 9eîoç âvôpumoi; tient les mêmes discours ; de plus, il révèle les secrets
de l'univers et parfois apparaît aux vivants après sa mort pour les assurer
de sa survie et fonder le culte de sa personne. Dans ce dernier cas, le discours

d'adieux est posthume.
Dans l'Ancien Testament, les hommes de Dieu annoncent aussi leur mort ;

ils choisissent leur successeur, exhortent le peuple à suivre les commandements

de Jahvé, prononcent des malédictions sur leurs ennemis, bénissent

au nom de Dieu tout le peuple, en l'assurant que le bonheur est lié à sa fidélité.

En un mot, dans l'Ancien Testament, les discours d'adieux développent
des vues historiques et eschatologiques.

Dans le Nouveau Testament, les discours d'adieux de Jésus renferment
les éléments que l'on trouve partout ailleurs : prédiction de la mort,
exhortations, intercessions pour les disciples. Mais le motif central de ces discours :

la soumission parfaite du Fils au Père, est inspiré par la christologie
évangélique. Les discours d'Etienne et de Paul, dans les Actes, sont conformes

aux modèles bibliques. Le discours d'Etienne contient quelque chose de

nouveau : la vision des réalités célestes.

Dans l'Eglise chrétienne s'opère une synthèse entre le type hellénistique
et le type biblique du discours d'adieux. L'influence grecque s'accuse dans
les apparitions des apôtres et des saints qui se livrent à des discours
posthumes ; l'influence biblique, dans la vision céleste qui termine les discours
des martyrs.

Altar, par Ludwig Ziehen, est le plus long des articles parus jusqu'à
présent. Il remplit les colonnes 310 à 354 avec 15 figures dans le texte.

L'Apatheia, écrit Pierre de Labriolle, est une notion fondamentale de

l'idéal grec tel que les Epicuriens, les Sceptiques, et surtout les Stoïciens
l'ont entrevu. Les Latins ont simplement transcrit le terme grec ou l'ont
traduit et paraphrasé de façons diverses, qui indiquent comment ils le
comprenaient. Ils le rendent par « indolentia » ou « omni animi perturbatione
vacare » (Cicéron), par « impatientia » ou « invulnerabilis animus » ou encore
« animus extra omnem patientiam positus » (Sénèque). Plus tard saint Jérôme
traduira : « imperturbatio », et saint Augustin : « impassibilitas ».

Les notions spécifiquement grecques de irctQoç, et d'àndeeia sont étrangères

au Nouveau Testament, qui n'emploie le mot ira8oç. que in malo sensu



124 COMPTES RENDUS

dans les catalogues de vices. La notion d'àirâoeict apparaît dans la pensée
chrétienne avec Marcion et les apologètes du second siècle formés par
l'hellénisme, comme Justin martyr. Les chrétiens font de l'àtrâ9eia d'abord
une qualité du Christ glorifié, puis une vertu des chrétiens, enfin la vertu
distinctive du chrétien (Clément d'Alexandrie) et spécialement du moine

(saint Cyprien).
Cet article est un modèle de la méthode et de l'esprit du Reallexikon. Très

concis, puisqu'il ne comporte pas plus de deux colonnes, il est très riche
de références et d'idées, et vaut autant par ce qu'il suggère que par ce qu'il
apporte.

Apokatastasis, nous apprend Christoph Lenz, apparaît : i. dans l'hellénisme

au sens de guérison (langage médical) ; pour les astronomes, le mot
désigne la réapparition des mêmes constellations ; pour les Stoïciens, la
création nouvelle qui suit la destruction périodique du monde par le feu ;

pour les néo-platoniciens, le retour de l'âme dans sa patrie céleste. 2. Le

judaïsme emploie rarement ce terme pour parler de l'espérance eschatologique

de la venue du monde nouveau succédant au monde présent. 3. Le
Nouveau Testament donne au mot le même sens que le judaïsme, mais il
précise que le « rétablissement de toutes choses » s'opérera lors du retour
du Christ et sera accompagné d'un jugement universel. Le mot est rare, mais

on trouve fréquemment la chose sans le mot, en particulier chez Paul. 4. Dans

l'Eglise, les Gnostiques parlent du rétablissement des âmes, et font de ônro-

KaraaTamc le synonyme de cFuiTupi'a. Origene entend l'expression àrtoxaTa-

aTaaiç itâvxujv en ce sens absolu, que le Logos finira par conquérir toutes les

âmes. A cette idée généreuse, les Pères subséquents ont préféré la
doctrine des peines éternelles ou temporaires.

Cet article recouvre presque celui que Albrecht Oepke a écrit sur le même

sujet dans le Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament Cependant,
on ne les comparera pas sans intérêt ni profit, surtout là où ils proposent
des interprétations différentes d'un même texte, par exemple pour Marc ix, 12.

D'une manière générale, les deux dictionnaires ne font pas double emploi.
Sans doute, pour les sujets qu'on peut appeler spécifiquement chrétiens,
les articles de RAC ne font guère que résumer les développements circonstanciés

du Theologisches Wörterbuch. Par exemple, les mots Apocalypsis
et Apostolus ont respectivement 6 et 2 colonnes dans RAC, et 31 et 41 pages
dans le Theol.Wörterbuch. Mais en dehors de ces cas exceptionnels, les

articles des deux ouvrages se complètent, soit que le même auteur les ait
rédigés l'un et l'autre, soit qu'ils aient deux auteurs différents. Ainsi
Herrmann Sasse, dans son article Aiuiv du Theologisches Wörterbuch, consacre
deux pages à l'usage non biblique du mot, et onze pages à aiwv dans le Nouveau

Testament ; dans RAC, la proportion est renversée : huit colonnes

sont réservées à l'usage non chrétien (iranisme, hellénisme, Rome, culte
de Mithra), deux colonnes à edwv chez les Gnostiques, et deux colonnes



COMPTES RENDUS 125

seulement à aiuiv dans le christianisme. Autre exemple : dans le Theologisches

Wörterbuch, Friedrich Buechsel a consacré cinq pages à aMrpfopew
et s'est occupé uniquement des textes du judaïsme et du Nouveau Testament

; dans RAC, l'article Allegorese, dû à la collaboration de Josephus
Calas Joosen et de Jan Hendrik Waszink, remplit dix colonnes ; il traite
amplement de l'allégorie chez les Grecs, les Romains et les Juifs, rappelle
en quelques lignes que Paul et l'épître aux Hébreux ont fait de l'exégèse
allégorique, et passe à l'étude des Pères jusqu'à saint Augustin.

Bref, le Reallexikon für Antike und Christentum s'annonce comme une
de ces œuvres de tout premier ordre, comparable aux monuments que la
science allemande a élevés si nombreux dans le passé. Félicitons les auteurs
de l'avoir entreprise malgré la malice des temps et d'avoir recruté leurs
collaborateurs sans tenir compte des barrières qui divisent les hommes.
Souhaitons surtout que l'œuvre puisse se poursuivre et s'achever, quoiqu'il
advienne, dans l'esprit même où elle a été commencée. Cette Encyclopédie
de l'antiquité et du christianisme, à laquelle travaillent ensemble des hommes
dont les patries se haïssent et dont les confessions s'entre-déchirent encore,
est une voix qui ne doit pas se taire. Car elle proclame cette parole déjà
évangélique de l'Antigone de Sophocle : « Je suîs née pour partager
l'amour et non la haine». Philippe H. Menoud.

Raymond Simeterre, La théorie socratique de la vertu-science selon les « Mémorables

» de Xénophon. (Textes et études d'histoire de la philosophie. Tome I,
fase. 1), Paris, Téqui, 1938. 78 p.

Ce premier fascicule d'une collection, dont j'ignore le destin actuel, nous
offre un choix de textes pris dans Xénophon, accompagnés d'une traduction
et groupés autour de ce thème central : la vertu. Des notes fournissent au
lecteur nombre de références utiles. Mais les pages les plus intéressantes sont
celles où l'auteur reprend après cent autres, et mieux que plusieurs, le
problème de la valeur historique de Xénophon. Ses vues tendent à remettre en
honneur l'auteur des Mémorables, dont l'œuvre témoigne, par ses incohérences

mêmes, par l'absence de lien constructif, qu'elle est moins une fiction
littéraire qu'une collection de notes livrées telles quelles.

René Schärer.

Victor Goldschmidt, Essai sur le « Cratyle ». Contribution à l'histoire de la

pensée de Platon. Bibliothèque de l'Ecole des Hautes Etudes, sciences

historiques et philosophiques, fase. 279 ; série de Guerre. Paris, Champion,

1940 (paru en 1942), 207 p. in-8°.

Peu de dialogues platoniciens opposent à l'interprétation autant de
difficultés préalables que le Cratyle : flot assourdissant d'étymologies, mélange de

sérieux et de plaisanterie, polémique tournée on ne sait contre qui, date de

la composition, etc. En face de la diversité décourageante des solutions
proposées par les critiques, M. Goldschmidt estime nécessaire que toute appré-



126 COMPTES RENDUS

ciation philosophique du dialogue soit précédée d'une étude historique. Cette
méthode lui permet d'assigner à l'ouvrage une place déterminée dans l'évolution

de la pensée de Platon et de renouveler les problèmes traditionnels. —
Considérant, par exemple, le déploiement de la pensée grecque sous forme
d'étymologies, depuis les origines jusqu'à Cratyle, maître de Platon, l'auteur
prouve par de minutieuses comparaisons de textes que la partie étymologique
contient presque un cours d'histoire de la philosophie : dans une vaste
encyclopédie, comparaissent devant le tribunal de la dialectique « tous les sages
à la file» (Théétète 152^) qui ont soutenu la thèse du flux perpétuel et du
relativisme à tendance sceptique. Ailleurs, la « pseudo-question » (p. 144,
n. 1) de savoir si Platon est sérieux ou non, s'évanouit devant une exégèse

poussée qui met également en lumière les intentions philosophiques de Platon
et la subtilité de son art. Enfin, renonçant à voir derrière Cratyle des adversaires

imaginaires, l'auteur esquisse le vrai visage du Cratyle historique et

montre son influence réelle sur la pensée de Platon. D'un intérêt philosophique
plus général, on trouvera dans ce livre un historique de la théorie des Formes
(voir surtout l'importante note 2 de la page 81 sur la séparation des Formes),
une analyse de l'emploi du paradigme (comparé à l'intuition éidétique des

phénoménologues, p. 60, n. 1), une vue sur les origines du concept de l'imitation

et sur les rapports de Platon avec le Pythagorisme, étudiés surtout sous
le biais de l'évolution religieuse de Platon, etc. Enfin, de nombreuses observations

sur les « procédés dialectiques » apparaissent comme les premiers jalons
de la thèse que nous annonce l'auteur.

Mais si M. Goldschmidt n'a voulu fournir que « le travail préparatoire à

une explication complète et approfondie du Cratyle » (p. 4), il n'a pas manqué
de souligner à l'occasion l'intérêt actuel du dialogue. (Voir surtout
l'introduction historique et le chapitre sur la « portée et signification de la théorie
du langage idéal ».) Par une analogie étonnante de l'histoire, notre civilisation
semble menacée en effet par toutes les puissances dissolvantes contre
lesquelles Platon devait lutter, en recherchant les fondements de la philosophie,
de la morale, voire de la politique, alors que le langage, entre les mains des

rhéteurs et des sophistes, n'était plus qu'un instrument de virtuosité jouant
à vide, complice du mysticisme et de la confusion. Aussi est-il bon pour nous,
modernes, de méditer la solution que Platon a proposée à des questions qui,
aujourd'hui, se posent aussi angoissantes qu'au IVe siècle avant notre ère.

HoUANG KlA-TCHENG.

D.-T. Suzuki, Essais sur le Bouddhisme Zen. Premier vol. 1940. Pour la
Suisse : chez Delachaux & Niestlé, Neuchâtel.

Signalons l'apparition d'une nouvelle collection «Bouddhisme et jaï-
nisme », dirigée par l'infatigable vulgarisateur de la pensée indienne moderne

en France, M. Jean Herbert.
La collection débute par une série d'ouvrages qui comprendra dix volumes

(le second est sous presse), consacrés au Bouddhisme Zen. On sait que le mot
japonais zen est la traduction du sanskrit dhyâna, qui signifie méditation,



A TRAVERS LES REVUES 127

illumination. La doctrine zen joua un grand rôle en Extrême-Orient ; son
histoire est retracée à la fin du premier volume. M. Herbert s'est assuré la
collaboration d'un maître du bouddhisme zen, M. Suzuki, professeur à

Kyoto. La traduction de l'ouvrage est due à M. Pierre Sauvageot. M. J. Bacot,
chargé de cours de tibétain à l'Ecole des langues orientales, en a écrit la
préface.

Tous ceux qui s'occupent d'histoire des religions, et spécialement du

bouddhisme, liront cet ouvrage et ceux qui suivront avec intérêt.

Le Locle. André Chédel.

A TRAVERS LES REVUES

Parmi les études técentes consacrées à la « mystique » (avec ou sans point
d'interrogation) de l'apôtre Paul, nous signalons celle de M. Martin Dibelius,

parue dans la revue Eine heilige Kirche, t. xxn, 1941, n° 1. (tirée à part,
sous le titre : Paulus und die Mystik, Munich, 1941, 20 p.) Pour M. Dibelius,
Paul n'est pas un mystique au sens où N. Sœderblom oppose ce type
religieux au type « prophétique ». La théologie paulinienne est une sotériologie
historique et eschatologique, non une spéculation sur l'amour divin. Cependant,

l'auteur admet que la pensée et l'expérience pauliniennes présentent
certains caractères mystiques indéniables (cf. n Cor. in, 18 et iv, 10, par
exemple) et que ceux-ci dépendent, pour une part, de la spéculation
hellénistique. Mais l'usage que Paul fait de ces données frappe par sa sobriété.

Jamais l'auteur de l'épître aux Romains ne tire de ses réflexions ou de ses

expériences mystiques aucune conclusion qui lui fasse abandonner le plan
de la Révélation historique. Ce qui compte avant tout pour lui, c'est sa

vocation d'apôtre. Surtout, dit M. Dibelius, Paul ignore toute mystique de

Dieu. Son expérience, comme ses formules théologiques sont exclusivement
christocentriques.

Dans un article riche d'informations historiques autant que de remarques
exégétiques, M. Friedrich Büchsel reprend les données essentielles d'un
problème qui n'a rien perdu de son intérêt pour l'historien ni pour le théologien,
celui du mariage dans le christianisme primitif. (« Die Ehe im Urchristentum
dans Theologische Blätter, 1942, n° 5). Sait-on que la question de la monogamie

dans l'Eglise primitive ne paraît pas tranchée aux yeux de certains
historiens M. Büchsel n'est pas de cet avis.


	Comptes rendus

