Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 31 (1943)

Heft: 126

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

Franz-J. LEENHARDT, La foi évangélique. Genéve, éd. Labor, 1941. 137 pages.

11 est généralement admis qu’un livre théologique doit étre un gros volume,
bourré de notes savantes et muni d’un index. On s’inclinera devant les
800 ou les 1000 pages d’une Introduction auw Nouveauw Testament ou d’une
Dogmatique ; on parlera vite d’une « ceuvre magistrale ». On remarquera,
par contre, a peine tel petit ouvrage contenant une pensée profonde, qui
prétendra seulement étre accessible a tous.

Le protestantisme de langue francaise, ou, par suite de ’appauvrissement
de tout le monde et en particulier du corps pastoral, la publication de livres
théologiques devient toujours plus difficile, doit combattre énergiquement
cette déplorable confusion entre la quantité et la qualité. Il faut apprendre a
écrire sous un petit format de grandes choses, sous peine de se voir vaincu.

Le livre de M. Franz-J. Leenhardt, professeur a I’Université de Genéve,
mérite a tous égards l’attention des milieux théologiques romands. Publié
dans la collection Claude Brousson par les éditions Labor, il est destiné en
premier lieu aux laics cultivés. L’auteur s’y est interdit tout terme par trop
technique. Son ouvrage n’en contient pas moins, a notre avis, ’esquisse d’une
Dogmatique. I1 en offre les principaux éléments, avec ce caractére particulier
d’étre basé sur le seul témoignage des Evangiles synoptiques. Qu’on ne voie
pas la le résultat d’un parti pris, M. Leenhardt a simplement voulu, en
bonne méthode et comme spécialiste du Nouveau Testament, établir de
maniére systématique la doctrine des trois écrits que Pon s’accorde a consi-
dérer comme I’écho le plus direct du témoignage apostolique. Son intention
est de publier un jour deux autres études sur la théologie du IVe Evangile et
des épitres pauliniennes.

Le premier chapitre est consacré & la Révélation. M. Leenhardt repousse
Pidée que la foi évangélique puisse étre le fruit de I’expérience religieuse
humaine, en ce sens que ’homme, pour parvenir a la vérité chrétienne, pourrait



58 COMPTES RENDUS

utiliser « cette capacité merveilleuse de I’étre humain d’appréhender en soi
ou autour de sol une réalité supérieure a la vulgaire réalité des sens» La foi
évangélique ne nous est pas donnée par 'exercice d’une faculté spirituelle,
mais par une révélation divine: elle dépend d’un fait historique unique et
absolu qui ouvre seul le chemin de la connaissance de Dieu. La certitude
chrétienne, cependant, pour ne pas étre le fruit de nos recherches, ne s’impose
pas par la méthode d’autorité : elle dépend d’une relation personnelle avec
Dieu, elle est une « pensée relationnelle ». Elle n’est pas seulement la connais-
sance que Diecu existe, mais le fait « d’étre connu de lui et de savoir ce qu’il
pense de nous » Or nous ne saurons ce que Dieu pense de nous que par une
intervention de Dieu, par une action de Dieu se révélant a nous.

Marquer que Dieu est actif dans la révélation, que c’est par un acte de lui
que nous le connaissons, voila la base sur laquelle sont construits les chapi-
tres suivants sur Dieu et Jésus-Christ. Non pas comme le résumé d’idées que
nous aurions sur Dieu, mais comme le fruit d’actes spirituels, dont les Evan-
giles sont — si je puis dire — le canal éternel ; « la mort ne frappe pas Jésus-
Christ de proscription » et la révélation de Dieu incarnée en Jésus-Christ dans
le passé s’actualise perpétuellement par Paction permanente du Saint-Esprit.
Ce lien qui relie notre connaissance de Péternité 4 cet événement historique
peut apparaitre comme une gageure, mais, comme le dit auteur, c’est la
gageure de la fol.

Aprés avoir relevé la place donnée par la foi évangélique 4 la souveraineté
de Dieu, et souligné, en partant surtout de la parabole de Penfant prodigue,
la déchéance humaine, M. Leenhardt montre dans le Christ le restaurateur
envoyé par Dieun. L’é¢tude consacrée a Jésus-Christ contient, & notre avis,
avec celle que nous venons de résumer sur la Révélation, les pages les plus
intéressantes du livre. L’auteur y fait une remarquable analyse de ’huma-
nité du Christ : «une sainteté toute humaine et cependant trés étrangere a
la nétre ». C’est dans la rencontre avec ’homme Jésus que nous nous sentons
jugés et condamnés. Le théologien de Genéve nous montre de maniére saisis-
sante le Christ réclamant sur le cceur qui ’écoute Pautorité dont Dieu a été
frustré et Pamenant ainsi 4 s’humilier : « On ne doit pas faire de Jésus un
théoréme dogmatique. Sa sainteté est ’indispensable aspect de la révélation
de Dieu ». Ainsi, par la perfection de son humanité, Jésus nous fait découvrir
Pimperfection de la nétre. M. Leenhardt n’hésite pas a parler de la rencontre
de ces deux humanités comme d’une « expérience », mais ce terme, on le com-
prend, ne désigne pas une découverte dont le mérite nous reviendrait ; le
Christ seul en est auteur et le dialogue spirituel s’établit de lui 4 nous.

En ce qui concerne la personne du Christ, M. Leenhardt, s’en tenant au
seul témoignage des synoptiques — ne l'oublions pas — se borne a le dési-
gner comme «l’incarnation d’une volonté qui met I’homme en présence de
Dieu lui-méme ». Sans s’attarder 4 nous présenter une formule christologique
«savamment limée», il rappelle que le Christ est avant tout un «point tournant»
dans les relations de ’homme et de Dieu, un appel auquel il faut répondre. En



COMPTES RENDUS 59

ce qui concerne ’ceuvre accomplie par Jésus, notons qu’il repousse, sans la
nommer, la conception anselmienne de Pexpiation. Les spéculations de la
théologie — expiation substitutive ou satisfaction vicaire — lui paraissent
arracher ’homme a la décision qu’il faut prendre devant la Croix : «seule
une rencontre personnelle avec le Crucifié peut révéler la nature du fait ».
Cela ne signifie pas que M. Leenhardt diminue la valeur de la Croix: elle est,
au contraire, a ses yeux «la rangon» (Mat. xx, 28), c’est-a-dire : «ce qu’il
est nécessaire de faire intervenir pour assurer ’amélioration d’une situation
tragique, pour libérer un prisonnier, pour sauver de la mort un condamné ».
La Croix, en effet, manifeste en Jésus-Christ la condamnation qui devait
nous atteindre; elle montre que notre situation est désespérée; elle nous
méne donc a la repentance qui seule permet de recevoir dignement ’absolu-
tion, 4 une « repentance a la mort » qui seule nous fait renoncer a nous-mémes.
Dans cet état de mort spirituelle, le pardon peut étre accordé : ¢ était mort...
et 1l est revenu d la vie, est-1l écrit dans la parabole de ’enfant prodigue.

On nous permettra de laisser au lecteur le soin de chercher dans ’opuscule
de M. Leenhardt les définitions données du Saint-Esprit et de ’Eglise. Ce
que nous en avons dit suffit, nous semble-t-il, 2 montrer que c’est vraiment
un ouvrage théologique que nous donne le professeur de Genéve. Rompant
avec les paradoxes du barthisme dont il garde cependant certains apports
théologiques — par exemple I’insistance sur Pactivité de Dieu dans la révé-
lation — il revient a la tradition théologique de nos terres frangaises, ot I’cn
cherchait a énoncer sa pensée dans des catégories accessibles. De ce fait, il est
possible de discuter les propositions émises, sans craindre sans cesse d’avoir
mal interprété. C’est ainsi que le lecteur notera avec intérét la parenté qui
unit la sotériologie exposée par M. Leenhardt avec celle de Vinet : Méme
insistance sur la valeur dela Croix et méme défiance a ’égard de I’expiation
substitutive. La Croix, pour le grand penseur vaudois, n’est-elle pas aussi
un message divin qui révéle a Phomme sa misére ? La fameuse étude: Le
Regard nous parait trés proche de certaines pages de M. Leenhardt, et peut-
étre faut-il demander a ce dernier, comme a Vinet, si une telle explication de
la Croix n’est pas trop uniquement morale ? La Croix se raméne-t-elle 4 n’étre,
en somme, quune redoutable parole que Dieu nous adresse ? Cette inter-
prétation — qui est celle de Vinet — et qui correspond trés exactement a la
parabole des Vignerons, rend-elle compte de tout le mystére ¢ La vieille
théorie de la rangon au diable et celle, plus récente, de la rangon a Dieu ne
contiennent-elles pas un élément de transformation extérieure 3 ’homme qui
a sa place dans ’Evangile ?

En ce qui concerne la christologie, il ne sera possible de juger le point de
vue présenté par M. Leenhardt que lorsque il aura exposé la théologie du
IVe Evangile. Nous souhaitons qu’il y développe encore sa conception du
Christ. §’il rompt nettement avec la conception libérale du Christ, « génie
religieux » produit de ’évolution humaine, s’il restaure ’idée qu’il est un
acte de Dieu ici-bas, la question des rapports qui unissent le Pére et le Fils



6o COMPTES RENDUS

n’est pas examinée a fond, a preuve son silence sur le sujet de la préexistence.

Tel quil est cependant, le petit livre de M. Leenhardt nous parait étre le
premier indice d’une reprise de Pactivité théologique hors des catégories
barthiennes. Il rompt le silence que l'on a pu reprocher récemment aux
Facultés romandes et, a ce seul titre, il méritait déja d’étre signalé. Nous lui
souhaitons d’étre lu par de nombreux théologiens et de les inciter a prendre
la plume a leur tour pour des études analogues, a la fois constructives et
respectueuses de I’Ecriture.

Jean-H. RILLIET.

MaresrANCHE, Nel terzo centenario della nascitda. Milan, « Vita e Pensiero »,
1938, 380 p.

Voici, aprés bien d’autres recueils remarquables publiés par I'Université
catholique du Sacré Cceur de Milan (comme suppléments spéciaux de la
Rivista di filosofia neo-scolastica), une importante contribution aux études
malebranchistes, dont le renouveau s’affirme nettement depuis quelques
années. Un an avant la guerre, au moment ot paraissait le premier volume
de la grande édition nouvelle des (Euvres complétes, la Revue de Métaphy-
sique et de Morale, 1a Revue philosophique et la Revue internationale de Philo-
sophie ont consacré a Malebranche, pour son tricentenaire, des études de tout
premier ordre. Le volume des Néo-scolastiques italiens, sur lequel nous atti-
rons un peu tardivement P’attention, mérite lui aussi une place d’honneur.

I1 présente un intérét particulier, car chez la plupart des dix-sept collabo-
rateurs, tous italiens, s’affirme un point de vue commun : d’une part, examen
des points controversés de la « gnoséologie » malebranchiste a la lumiére de
Pinterprétation nouvelle que Fr. Olgiati a proposée de Descartes () ; d’autre
part, constante référence aux positions thomistes.

On sait que d’aprés Olgiati le cartésianisme introduit en philosophie une
nouvelle conception du réel qu’il appelle un fenomenismo razionalistico. Cest
un phénoménisme en ce sens que, contrairement a la métaphysique de I’étre
(Paristotélo-thomisme), le réel métaphysique n’est pas autre chose que ce
qui apparait a la pensée : c’est-a-dire 'idée, qui a une valeur non plus d’in-
tention vers I’étre objectif en soi, mais une valeur ontologique. Ce phéno-
ménisme est rationaliste, puisqu’il ne s’agit pas d’un phénoméne donné aux
sens, comme pour les phénoménistes empiristes anglais, mais a la pensée
rationnelle. L’idéalisme cartésien et Pidéalisme moderne en général sont
Paboutissement inévitable de ce phénoménisme.

(1) La filosofia di Descartes, 1937, dontil a été parlé dans cette Revue (1938,
p- 335). Un bon résumé peut se lire dans les Communications du Congrés Descartes,
t. I, p. 105-110,



COMPTES RENDUS 61

A cet égard, on voit I'intérét capital que présente « Panti-cartésianisme » de
Malebranche et tout le débat avec Arnauld sur Porigine des idées. C’est ainsi
que G. Ceriani @ affirme que Malebranche a bien dénoncé linsuffisance du
rationalisme cartésien, mais qu’il n’en congoit pas moins toujours la réalité
comme idéalité. Les exigences logiques de la science physique et la position
transcendentale de la pensée comme Raison universelle 'ont empéché de
rejoindre la métaphysique de I’étre. Il est curieux de noter quune pénétrante
analyse de la notion d’étendue intelligible conduit G. Ceriani, comme naguére
J. Laporte ®, & employer le mot de transcendantalisme a propos de la
philosophie de Malebranche.

Ainsi s’amorce a partir du grand oratorien frangais I’évolution vers I'idéa-
lisme et aussi, en Italie, le courant augustino-platonicien de la premiére
moitié du XIXe siécle ot les Néo-scolastiques reconnaissent les premiers
germes de la renaissance thomiste. Une étude de P. Rotta (1] platonismo nel
Malebranche ) et de A, Lantrua (Malebranche ed il pensiero italiano dal Vico al
Rosmini) mettent ces points en lumiére.

A cbté des essais de P. Tavecchio sur La kpz'm'tualz'td berulliana e la filosofia
di M., de R. Amerio, de Lugano, sur [ teoremi della causalitd inefficace nella
metafisica di M., de A. Oddone sur Libertd wmana e grazia divina nelle dot-
trine del M., deux études intéresseront particuliérement le lecteur frangais :
celle de G. Vigorelli (7 ariazioni su Malebranche : Malebranche ¢ Montaigne)
qui établit une foule de rapprochements trés suggestifs avec des penseurs
francais contemporains ou des philosophes existentialistes, et celle de C. Bo
sur Malebranche ¢ Pascal.

Enfin il faut signaler la part importante que prend A. del Noce avec deux
articles (La veracitd divina ¢ i rapporti di ragione e fede nella filosofia di M.
et Note sulla critica malebranchiana)) et surtout par la bibliographie des ceuvres
de Malebranche ou relatives a lui qui sera extrémement précieuse. On y
trouvera tous les écrits de ses polémiques avec Foucher, Louis de la Ville,
Arnauld, Leibniz, Régis, Lamy, etc. Nous admirons la haute tenue d’un tel
volume et souhaitons que pour chaque grand philosophe dont la suite des
ans appellera la commémoration 'Université du Sacré Ceeur poursuive ses
intéressantes publications.

Pierre THEVENAZ.

(1) Il concetto metafisico di realtd in N. DMalebranche. CE. les articles de
C. MazzanTiNi, Intorno alle dottrine gnoseologiche di M., et de G, BoNTADINI,
1l fenomenismo razionalistico da Cartesio a Malebranche. — (2) L’étendue intelligible
selon Malebranche (Revue intern. de Philos., 1938, p. 7-58).



62 QUESTIONS ACTUELLES

A propos d’une soutenance de thése:

Edouvard Bur~1eR, Révélation chrétienne et jugement de valeur religieux. Essai
critique d’épistémologie théologique.

En attendant une étude critique sur 'ouvrage riche et solide qui a valu
a4 M. Edouard Burnier le titre de docteur en théologie de ’Université de
Lausanne, nous voudrions noter ici ’essentiel de ce qui a été dit au cours de
la soutenance de sa thése (juillet 1942).

M. Burnier rappelle que I’histoire récente de la dogmatique protestante
nous fait constater ’absence quasi totale de réflexions critiques sur le donné
révélé. 11 importe donc de remédier au plus tot a cette grave lacune.

L’auteur commence par définir I’épistémologie : 'étude des conditions de
la connaissance ; et la Révélation: non un corps de doctrines, mais une
activité manifestant sur la terre la volonté du Dieu d’amour. Puis il énonce
les critéres distinctifs de cette activité, laquelle est productrice de valeurs.
Il étudie ensuite la forme et le contenu du jugement de valeur religieux,
puisque la notion de valeur implique celle de jugement. Enfin, en conclusion,
il fait lapplication de sa thése épistémologique au probléme de la théologie
biblique et a celui de la philosophie chrétienne.

M. Arnold Reymond, directeur de la thése, félicita chaleureusement le
candidat de son courage : le sujet choisi, délicat entre tous, exige une grande
stireté de jugement et un ensemble de connaissances variées. Or M. Burnier
a accompli sa tiche de fagon magistrale. Non seulement son apergu histo-
rique dénote une information étendue ; mais ses recherches sar le probléme
épistémologique sont d’une réelle originalité. En somme, 'auteur a fait en
théologie ce que son frére André, trop tét disparu, avait fait, de fagon trés
heureuse lui aussi, pour le jugement de valeur dans le domaine de la morale.

Il elit été utile, déclare M. Reymond, pour introduire la premiére partie
(notion épistémologique de la Révélation), de rappeler, en précisant certains
points, ce qui est dit dans Dintroduction sur activité de jugement, la
valeur et la norme. En effet lactivité de juger se rattache étroitement a
la raison, Or celle-ci, pouvoir d’appréciation, de déduction et de coordina-
tion, ne crée jamais son objet de toutes piéces; elle a besoin d’un donné,
per¢u mystérieusement par les sens et par le sentiment. Il en résulte que
Pactivité de juger qui s’exerce sur ce donné est triplement fonctionnelle :

Il y a tout d’abord une fonctionnalité qui caractérise les jugements entre
eux et les concepts qui sont fonction de ces jugements.

Mais le concept est élaboré dans notre esprit au contact des réalités per-
cues par les sens ou par un sentiment interne. Ces réalités, prises en elles-
mémes et indépendamment de l'esprit qui les juge, sont étroitement liées
entre elles. Il y a ainsi une deuxiéme fonctionnalité, qui est interne a l'ordre
du réel pris objectivement et qui caractérise ce qu’on peut appeler des posi-
tions de réalité ou des manifestations de ’étre,

Enfin, Pinterdépendance dans lordre des concepts et I'interdépendance
fonctionnelle sur le plan de la réalité objective sont liées étroitement I’une a



QUESTIONS ACTUELLES 63

’autre, d’oti une troisiéme fonctionnalité, dont la nature derniére nous échappe.
Nous constatons simplement que, d’une part, le réel nous oblige 4 modifier
constamment nos jugements et que, d’autre part, nos jugements peuvent
déformer la vision que nous avons du réel.

Ce rappel elit mieux fait comprendre pourquoi la premiére partie de I’ou-
vrage se divise tout naturelloment en trois chapitres qui concernent, le pre-
mier, la Révélation en tant qu’objet de notre activité de juger ; le deuxiéme,
la Révélation dans sa fonctionnalité interne, en quelque sorte; tandis que
le troisiéme fonde et explique les deux premiers, en rattachant la Révélation
a Dieu comme a son auteur.

M. Reymond souligne encore le sens de la vie humaine, que posséde M. Bur-
nier, sa maturité de jugement et sa remarquable finesse de sentiment (cf. en
particulier I’analyse de la notion de sainteté, p. 120 s. et le « mystére de la
Révélation », p. 217 s.). D’autre part, jamais "auteur ne cherche a éviter
une difficulté n1 a biaiser avec elle.

Etant pleinement d’accord avec ’esprit etla méthode des recherches comme
avec les résultats obtenus, M. Reymond se borne, en fait de critiques, a
quelques remarques :

Relativement a Dieu, considéré comme fondement métaphysique de la
notion de Révélation, M. Burnier souligne la nécessité, pour la pensée chré-
tienne, d’affirmer la personnalité divine ; mais il se demande tout aussitot
si c’est bien la un attribut de Dieu ; car peut-on encore parler d’attributs a
propos d’un étre infini et parfait? (p. 145). Ce point devrait étre précisé. En
effet, on ne saurait penser a quoi que ce soit sans lai attribuer une maniére
d’étre plus ou moins définie. De méme, affirmer Iexistence de Dieu, c’est le
douer par 1a méme d’une certaine maniére d’étre, c’est-a-dire d’un ou plu-
sieurs attributs, Ces attributs auront nécessairement un caractére anthropo-
morphique ou emprunté au monde physique, par exemple ceux de perfec-
tion ou d’infinité. Et I’idée de personnalité divine, telle que la définit M. Bur-
nier sur le terrain moral et religieux, posséde ontologiquement la méme
positivité que celle d’infinité ou de perfection.

Quant aux rapports de la raison et de la foi, auteur estime trés justement
qu’il n’est pas indispensable de résoudre ce probléme au début d’un exposé
théologique (p. 128 ss.). M. Reymond pense, pourtant, que sur le terrain
épistémologique la question peut étre posée et résolue d’une maniere satis-
faisante. Il suffit pour cela de définir la raison : un pouvoir d’apprécier, de
déduire et de coordonner, et la foi: un acte de confiance fait dans le point
de départ choisi et qui oriente eschatologiquement nos actions et nos idées.
A cet égard, savant et croyant ne différent pas I'un de Pautre. Clest par
un acte de foi que le savant croit a I’existence d’un monde extérieur soumis
a des lois immuables. Ainsi, ce qui peut opposer les sciences et la foi, ce
n’est pas la nature méme de la raison, mais bien plut6t les actes de foi qui
sont au début des sciences et de la théologie.

M. Reymond regrette aussi que la pensée de M. Burnier concernant le
caractére spécifique du christianisme ne soit pas absolument claire. Par
endroit, il semble que ce caractére tienne au fait d’engager totalement sa



64 QUESTIONS ACTUELLES

personne ; en réalité, il ne saurait consister que dans le fait de s’engager
entiérement vis-a-vis de la personne du Christ.

Enfin, touchant les rapports de la théologie systématique avec la philo-
sophie chrétienne, M. Reymond voudrait plus de netteté. A ses yeux, le pos-
tulat fondamental de la théologie systématique oblige le théologien a s’ins-
taller sans autre dans le révélé qui lul a été transmis par la tradition, et
dont il a lui-méme fait Pexpérience. Sa tdche est alors de coordonner du
dedans ce révélé, puis de critiquer, c’est-a-dire d’éprouver la valeur des objec-
tions qui sont faites du debors, par les incroyants par exemple. Cependant,
si les conceptions de la Révélation peuvent étre soumises au « plus ample
informé », Pexistence méme de cette Révélation ne saurait étre mise en
doute.

La philosophie chrétienne, au contraire, considére le révélé comme une
donnée entre beaucoup d’autres; mais cette donnée lui apparait comme
indispensable pour aboutir & une explication cohérente de ’Univers. I1y a donc
une différence de méthodes entre les deux disciplines. Mais cela n’empéche pas
que les résultats obtenus pour chacune d’elles ne puissent étre concordants
pour DPessentiel.

L’auteur de ces lignes s’associa pleinement aux félicitations et aux éloges
décernés par son collégue & M. Burnier. Il signala telles pages d’une trés
belle tenue, quant d la forme : notamment sur le «scandale» de la Révélation
(p. 87 s.) ou sur Pamour divin (p. 164 s.). Il remercia Pauteur d’avoir osé
s’attaquer a un sujet qui a fait reculer nombre de théologiens.

Si le professeur de systématique avait eu quelques craintes, redoutant un
moment de voir M. Burnier ramener toute la dogmatique a une théorie de
la connaissance (cf. dans cette Revue, 1942, p. 64), 1l s’est senti rassuré en
lisant la theése (p. 77, 81, 243) et en entendant Iauteur parler d’un ordre
d’urgence dans ’examen des problémes. Il se félicite également de la néces-
saire mise au point relative a la théologie dialectique : ce livre — et cela est
singuliérement précieux au temps ou nous sommes — renferme a la fois un
hommage (p. 103) et de justes réserves a son égard (p. 91 s., 207 s.). En
revanche, on voudrait quelques précisions sur importance de la théologie
mystique (p. 256). Enfin, dans les diverses définitions données de la
Révélation (p. 86, 117 s., 164), ne faudrait-il pas marquer mieux la relation
avec le péché ? Car c’est lui qui constitue avant tout le voile tendu entre
homme et Dieu, voile que la Révélation vient écarter (re-velare).

Nous ne saurions résumer les réponses, fort pertinentes, de M. Burnier
aux remarques et questions du jury. Mais nous ne voulons pas terminer cette
note sans réitérer ici les félicitations que la Faculté de théologic adressa a

son nouveau docteur. Edmond GRIN.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse).



	Comptes rendus

