
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1943)

Heft: 126

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

Franz-J. Leenhardt, La foi évangélique. Genève, éd. Labor, 1941. 137 pages.

Il est généralement admis qu'un livre théologique doit être un gros volume,
bourré de notes savantes et muni d'un index. On s'inclinera devant les

800 ou les 1000 pages d'une Introiuction au Nouveau Testament ou d'une

Dogmatique ; on parlera vite d'une « œuvre magistrale ». On remarquera,
par contre, à peine tel petit ouvrage contenant une pensée profonde, qui
prétendra seulement être accessible à tous.

Le protestantisme de langue française, où, par suite de l'appauvrissement
de tout le monde et en particulier du corps pastoral, la publication de livres
théologiques devient toujours plus difficile, doit combattre énergiquement
cette déplorable confusion entre la quantité et la qualité. Il faut apprendre à

écrire sous un petit format de grandes choses, sous peine de se voir vaincu.
Le livre de M. Franz-J. Leenhardt, professeur à l'Université de Genève,

mérite à tous égards l'attention des milieux théologiques romands. Publié
dans la collection Claude Brousson par les éditions Labor, il est destiné en

premier lieu aux laïcs cultivés. L'auteur s'y est interdit tout terme par trop
technique. Son ouvrage n'en contient pas moins, à notre avis, l'esquisse d'une

Dogmatique. Il en offre les principaux éléments, avec ce caractère particulier
d'être basé sur le seul témoignage des Evangiles synoptiques. Qu'on ne voie

pas là le résultat d'un parti pris. M. Leenhardt a simplement voulu, en
bonne méthode et comme spécialiste du Nouveau Testament, établir de

manière systématique la doctrine des trois écrits que l'on s'accorde à considérer

comme l'écho le plus direct du témoignage apostolique. Son intention
est de publier un jour deux autres études sur la théologie du IVe Evangile et
des épîtres pauliniennes.

Le premier chapitre est consacré à la Révélation. M. Leenhardt repousse
l'idée que la foi évangélique puisse être le fruit de l'expérience religieuse
humaine, en ce sens que l'homme, pour parvenir à la vérité chrétienne, pourrait



58 COMPTES RENDUS

utiliser « cette capacité merveilleuse de l'être humain d'appréhender en soi

ou autour de soi une réalité supérieure à la vulgaire réalité des sens ». La foi
évangélique ne nous est pas donnée par l'exercice d'une faculté spirituelle,
mais par une révélation divine : elle dépend d'un fait historique unique et
absolu qui ouvre seul le chemin de la connaissance de Dieu. La certitude
chrétienne, cependant, pour ne pas être le fruit de nos recherches, ne s'impose

pas par la méthode d'autorité : elle dépend d'une relation personnelle avec
Dieu, elle est une « pensée relationnelle ». Elle n'est pas seulement la connaissance

que Dieu existe, mais le fait « d'être connu de lui et de savoir ce qu'il
pense de nous ». Or nous ne saurons ce que Dieu pense de nous que par une
intervention de Dieu, par une action de Dieu se révélant à nous.

Marquer que Dieu est actif dans la révélation, que c'est par un acte de lui
que nous le connaissons, voilà la base sur laquelle sont construits les chapitres

suivants sur Dieu et Jésus-Christ. Non pas comme le résumé d'idées que
nous aurions sur Dieu, mais comme le fruit d'actes spirituels, dont les Evangiles

sont — si je puis dire — le canal éternel : « la mort ne frappe pas Jésus-
Christ de proscription » et la révélation de Dieu incarnée en Jésus-Christ dans
le passé s'actualise perpétuellement par l'action permanente du Saint-Esprit.
Ce lien qui relie notre connaissance de l'éternité à cet événement historique
peut apparaître comme une gageure, mais, comme le dit l'auteur, c'est la

gageure de la foi.
Après avoir relevé la place donnée par la foi évangélique à la souveraineté

de Dieu, et souligné, en partant surtout de la parabole de l'enfant prodigue,
la déchéance humaine, M. Leenhardt montre dans le Christ le restaurateur
envoyé par Dieu. L'étude consacrée à Jésus-Christ contient, à notre avis,
avec celle que nous venons de résumer sur la Révélation, les pages les plus
intéressantes du livre. L'auteur y fait une remarquable analyse de l'humanité

du Christ : « une sainteté toute humaine et cependant très étrangère à

la nôtre ». C'est dans la rencontre avec l'homme Jésus que nous nous sentons
jugés et condamnés. Le théologien de Genève nous montre de manière saisissante

le Christ réclamant sur le cœur qui l'écoute l'autorité dont Dieu a été

frustré et l'amenant ainsi à s'humilier : « On ne doit pas faire de Jésus un
théorème dogmatique. Sa sainteté est l'indispensable aspect de la révélation
de Dieu ». Ainsi, par la perfection de son humanité, Jésus nous fait découvrir
l'imperfection de la nôtre. M. Leenhardt n'hésite pas à parler de la rencontre
de ces deux humanités comme d'une « expérience », mais ce terme, on le

comprend, ne désigne pas une découverte dont le mérite nous reviendrait ; le
Christ seul en est l'auteur et le dialogue spirituel s'établit de lui à nous.

En ce qui concerne la personne du Christ, M. Leenhardt, s'en tenant au
seul témoignage des synoptiques —¦ ne l'oublions pas — se borne à le désigner

comme « l'incarnation d'une volonté qui met l'homme en présence de

Dieu lui-même ». Sans s'attarder à nous présenter une formule christologique
«savamment limée», il rappelle que le Christ est avant tout un «point tournant»
dans les relations de l'homme et de Dieu, un appel auquel il faut répondre. En



COMPTES RENDUS 59

ce qui concerne l'œuvre accomplie par Jésus, notons qu'il repousse, sans la

nommer, la conception anselmienne de l'expiation. Les spéculations de la
théologie —¦ expiation substitutive ou satisfaction vicaire —¦ lui paraissent
arracher l'homme à la décision qu'il faut prendre devant la Croix : « seule

une rencontre personnelle avec le Crucifié peut révéler la nature du fait ».

Cela ne signifie pas que M. Leenhardt diminue la valeur de la Croix : elle est,
au contraire, à ses yeux « la rançon » (Mat. xx, 28), c'est-à-dire : « ce qu'il
est nécessaire de faire intervenir pour assurer l'amélioration d'une situation
tragique, pour libérer un prisonnier, pour sauver de la mort un condamné ».

La Croix, en effet, manifeste en Jésus-Christ la condamnation qui devait
nous atteindre ; elle montre que notre situation est désespérée ; elle nous
mène donc à la repentance qui seule permet de recevoir dignement l'absolution,

à une « repentance à la mort » qui seule nous fait renoncer à nous-mêmes.

Dans cet état de mort spirituelle, le pardon peut être accordé : il était mort...
et il est revenu à la vie, est-il écrit dans la parabole de l'enfant prodigue.

On nous permettra de laisser au lecteur le soin de chercher dans l'opuscule
de M. Leenhardt les définitions données du Saint-Esprit et de l'Eglise. Ce

que nous en avons dit suffit, nous semble-t-il, à montrer que c'est vraiment
un ouvrage théologique que nous donne le professeur de Genève. Rompant
avec les paradoxes du barthisme dont il garde cependant certains apports
théologiques — par exemple l'insistance sur l'activité de Dieu dans la
révélation — il revient à la tradition théologique de nos terres françaises, où l'on
cherchait à énoncer sa pensée dans des catégories accessibles. De ce fait, il est

possible de discuter les propositions émises, sans craindre sans cesse d'avoir
mal interprété. C'est ainsi que le lecteur notera avec intérêt la parenté qui
unit la sotériologie exposée par M. Leenhardt avec celle de Vinet : Même
insistance sur la valeur delà Croix et même défiance à l'égard de l'expiation
substitutive. La Croix, pour le grand penseur vaudois, n'est-elle pas aussi

un message divin qui révèle à l'homme sa misère La fameuse étude : Le

Regarl nous paraît très proche de certaines pages de M. Leenhardt, et peut-
être faut-il demander à ce dernier, comme à Vinet, si une telle explication de

la Croix n'est pas trop uniquement morale La Croix se ramène-t-elle à n'être,
en somme, qu'une redoutable parole que Dieu nous adresse Cette
interprétation — qui est celle de Vinet —¦ et qui correspond très exactement à la

parabole des Vignerons, rend-elle compte de tout le mystère La vieille
théorie de la rançon au diable et celle, plus récente, de la rançon à Dieu ne
contiennent-elles pas un élément de transformation extérieure à l'homme qui
a sa place dans l'Evangile

En ce qui concerne la christologie, il ne sera possible de juger le point de

vue présenté par M. Leenhardt que lorsque il aura exposé la théologie du
IVe Evangile. Nous souhaitons qu'il y développe encore sa conception du
Christ. S'il rompt nettement avec la conception libérale du Christ, « génie

religieux » produit de l'évolution humaine, s'il restaure l'idée qu'il est un
acte de Dieu ici-bas, la question des rapports qui unissent le Père et le Fils



6o COMPTES RENDUS

n'est pas examinée à fond, à preuve son silence sur le sujet de la préexistence.
Tel qu'il est cependant, le petit livre de M. Leenhardt nous paraît être le

premier indice d'une reprise de l'activité théologique hors des catégories
barthiennes. Il rompt le silence que l'on a pu reprocher récemment aux
Facultés romandes et, à ce seul titre, il méritait déjà d'être signalé. Nous lui
souhaitons d'être lu par de nombreux théologiens et de les inciter à prendre
la plume à leur tour pour des études analogues, à la fois constructives et

respectueuses de l'Ecriture.
Jean-H. RILLIET.

Malebranche, Nel terzo centenario iella nascita. Milan, « Vita e Pensiero »,

1938, 380 p.

Voici, après bien d'autres recueils remarquables publiés par l'Université
catholique du Sacré Cœur de Milan (comme suppléments spéciaux de la
Rivista li filosofia neo-scolastica), une importante contribution aux études

malebranchistes, dont le renouveau s'affirme nettement depuis quelques
années. Un an avant la guerre, au moment où paraissait le premier volume
de la grande édition nouvelle des Œuvres complètes, la Revue le Métaphysique

et le Morale, la Revue philosophique et la Revue internationale le Philosophie

ont consacré à Malebranche, pour son tricentenaire, des études de tout
premier ordre. Le volume des Néo-scolastiques italiens, sur lequel nous attirons

un peu tardivement l'attention, mérite lui aussi une place d'honneur.

Il présente un intérêt particulier, car chez la plupart des dix-sept collaborateurs,

tous italiens, s'affirme un point de vue commun : d'une part, examen
des points controversés de la « gnoseologie » malebranchiste à la lumière de

l'interprétation nouvelle que Fr. Olgiati a proposée de Descartes (ri ; d'autre

part, constante référence aux positions thomistes.
On sait que d'après Olgiati le cartésianisme introduit en philosophie une

nouvelle conception du réel qu'il appelle un fenomenismo razionalistico. C'est

un phénoménisme en ce sens que, contrairement à la métaphysique de l'être
(l'aristotélo-thomisme), le réel métaphysique n'est pas autre chose que ce

qui apparaît à la pensée : c'est-à-dire l'idée, qui a une valeur non plus
d'intention vers l'être objectif en soi, mais une valeur ontologique. Ce
phénoménisme est rationaliste, puisqu'il ne s'agit pas d'un phénomène donné aux
sens, comme pour les phénoménistes empiristes anglais, mais à la pensée
rationnelle. L'idéalisme cartésien et l'idéalisme moderne en général sont
l'aboutissement inévitable de ce phénoménisme.

La filosofia li Descartes, 1937, dont il a été parlé dans cette Revue (1938,
P* 335)- ^n bon résumé peut se lire dans les Communications du Congrès Descartes,
t. I, p. 105-110.



COMPTES RENDUS 61

A cet égard, on voit l'intérêt capital que présente « l'anti-cartésianisme » de

Malebranche et tout le débat avec Arnauld sur l'origine des idées. C'est ainsi

que G. Ceriani (ri affirme que Malebranche a bien dénoncé l'insuffisance du
rationalisme cartésien, mais qu'il n'en conçoit pas moins toujours la réalité
comme idéalité. Les exigences logiques de la science physique et la position
transcendentale de la pensée comme Raison universelle l'ont empêché de

rejoindre la métaphysique de l'être. Il est curieux de noter qu'une pénétrante
analyse de la notion d'étendue intelligible conduit G. Ceriani, comme naguère
J. Laporte (ri, à employer le mot de transcendantalisme à propos de la

philosophie de Malebranche.
Ainsi s'amorce à partir du grand oratorien français l'évolution vers l'idéalisme

et aussi, en Italie, le courant augustino-platonicien de la première
moitié du XIXe siècle où les Néo-scolastiques reconnaissent les premiers

germes de la renaissance thomiste. Une étude de P. Rotta (77 platonismo nel

Malebranche) et de A. Lantrua (Malebranche el il pensiero italiano lai Vico al

Rosmini) mettent ces points en lumière.
A côté des essais de P. Tavecchio sur La spiritualità herulliana e la filosofia

di M., de R. Amerio, de Lugano, sur / teoremi della causalità inefficace nella

metafisica di M., de A. Oddone sur Libertà umana e grazia divina nelle
dottrine del M., deux études intéresseront particulièrement le lecteur français :

celle de G. Vigorelli (Variazioni su Malebranche : Malebranche e Montaigne)
qui établit une foule de rapprochements très suggestifs avec des penseurs
français contemporains ou des philosophes existentialistes, et celle de C. Bo

sur Malebranche e Pascal.

Enfin il faut signaler la part importante que prend A. del Noce avec deux
articles (La veracità divina e i rapporti di ragione e fede nella filosofia ii M.
et Note sulla critica malebranchiana) et surtout par la bibliographie des œuvres
de Malebranche ou relatives à lui qui sera extrêmement précieuse. On y
trouvera tous les écrits de ses polémiques avec Foucher, Louis de la Ville,
Arnauld, Leibniz, Régis, Lamy, etc. Nous admirons la haute tenue d'un tel
volume et souhaitons que pour chaque grand philosophe dont la suite des

ans appellera la commémoration l'Université du Sacré Cœur poursuive ses

intéressantes publications.
Pierre THÉVENAZ.

(') Il concetto metafisico di realtà in N. Malebranche. Cf. les articles de

C. Mazzantini, Intorno alle dottrine gnoseologiche di M., et de G. Bontadini,
// fenomenismo razionalistico da Cartesio a Malebranche. — (z) L'éteniue intelligible
selon Malebranche (Revue intern, de Philos., 1938, p. 7-58).



62 QUESTIONS ACTUELLES

A propos d'une soutenance ie thèse :

Edouard Burnier, Révélation chrétienne et jugement de valeur religieux. Essai

critique d'epistemologie théologique.

En attendant une étude critique sur l'ouvrage riche et solide qui a valu
à M. Edouard Burnier le titre de docteur en théologie de l'Université de

Lausanne, nous voudrions noter ici l'essentiel de ce qui a été dit au cours de

la soutenance de sa thèse (juillet 1942).
M. Burnier rappelle que l'histoire récente de la dogmatique protestante

nous fait constater l'absence quasi totale de réflexions critiques sur le donné
révélé. Il importe donc de remédier au plus tôt à cette grave lacune.

L'auteur commence par définir l'epistemologie : l'étude des conditions de

la connaissance ; et la Révélation : non un corps de doctrines, mais une
activité manifestant sur la terre la volonté du Dieu d'amour. Puis il énonce
les critères distinctifs de cette activité, laquelle est productrice de valeurs.
Il étudie ensuite la forme et le contenu du jugement de valeur religieux,
puisque la notion de valeur implique celle de jugement. Enfin, en conclusion,
il fait l'application de sa thèse épistémologique au problème de la théologie
biblique et a celui de la philosophie chrétienne.

M. Arnold Reymond, directeur de la thèse, félicita chaleureusement le

candidat de son courage : le sujet choisi, délicat entre tous, exige une grande
sûreté de jugement et un ensemble de connaissances variées. Or M. Burnier
a accompli sa tâche de façon magistrale. Non seulement son aperçu historique

dénote une information étendue; mais ses recherches sur le problème
épistémologique sont d'une réelle originalité. En somme, l'auteur a fait en

théologie ce que son frère André, trop tôt disparu, avait fait, de façon très
heureuse lui aussi, pour le jugement de valeur dans le domaine de la morale.

Il eût été utile, déclare M. Reymond, pour introduire la première partie
(notion épistémologique de la Révélation), de rappeler, en précisant certains

points, ce qui est dit dans l'introduction sur l'activité de jugement, la
valeur et la norme. En effet l'activité de juger se rattache étroitement à

la raison. Or celle-ci, pouvoir d'appréciation, de déduction et de coordination,

ne crée jamais son objet de toutes pièces ; elle a besoin d'un donné,

perçu mystérieusement par les sens et par le sentiment. Il en résulte que
l'activité de juger qui s'exerce sur ce donné est triplement fonctionnelle :

Il y a tout d'abord une fonctionnalité qui caractérise les jugements entre
eux et les concepts qui sont fonction de ces jugements.

Mais le concept est élaboré dans notre esprit au contact des réalités
perçues par les sens ou par un sentiment interne. Ces réalités, prises en elles-

mêmes et indépendamment de l'esprit qui les juge, sont étroitement liées

entre elles. Il y a ainsi une deuxième fonctionnalité, qui est interne à l'ordre
du réel pris objectivement et qui caractérise ce qu'on peut appeler des
positions de réalité ou des manifestations de l'être.

Enfin, l'interdépendance dans l'ordre des concepts et l'interdépendance
fonctionnelle sur le plan de la réalité objective sont liées étroitement l'une à



QUESTIONS ACTUELLES 63

l'autre, d'où une troisième fonctionnalité, dont la nature dernière nous échappe.
Nous constatons simplement que, d'une part, le réel nous oblige à modifier
constamment nos jugements et que, d'autre part, nos jugements peuvent
déformer la vision que nous avons du réel.

Ce rappel eût mieux fait comprendre pourquoi la première partie de

l'ouvrage se divise tout naturellement en trois chapitres qui concernent, le
premier, la Révélation en tant qu'objet de notre activité déjuger ; le deuxième,
la Révélation dans sa fonctionnalité interne, en quelque sorte ; tandis que
le troisième fonde et explique les deux premiers, en rattachant la Révélation
à Dieu comme à son auteur.

M. Reymond souligne encore le sens de la vie humaine, que possède M. Burnier,

sa maturité de jugement et sa remarquable finesse de sentiment (cf. en

particulier l'analyse de la notion de sainteté, p. 120 s. et le «mystère de la
Révélation», p. 217 s.). D'autre part, jamais l'auteur ne cherche à éviter
une difficulté ni à biaiser avec elle.

Etant pleinement d'accord avec l'esprit et la méthode des recherches comme
avec les résultats obtenus, M. Reymond se borne, en fait de critiques, à

quelques remarques :

Relativement à Dieu, considéré comme fondement métaphysique de la
notion de Révélation, M. Burnier souligne la nécessité, pour la pensée
chrétienne, d'affirmer la personnalité divine ; mais il se demande tout aussitôt
si c'est bien là un attribut de D'eu ; car peut-on encore parler d'attributs à

propos d'un être infini et parfait (p. 145). Ce point devrait être précisé. En
effet, on ne saurait penser à quoi que ce soit sans lui attribuer une manière
d'être plus ou moins définie. De même, affirmer l'existence de Dieu, c'est le
douer par là même d'une certaine manière d'être, c'est-à-dire d'un ou
plusieurs attributs. Ces attributs auront nécessairement un caractère
anthropomorphique ou emprunté au monde physique, par exemple ceux de perfection

ou d'infinité. Et l'idée de personnalité divine, telle que la définit M. Burnier

sur le terrain moral et religieux, possède ontologiquement la même

positivité que celle d'infinité ou de perfection.
Quant aux rapports de la raison et de la foi, l'auteur estime très justement

qu'il n'est pas indispensable de résoudre ce problème au début d'un exposé
théologique (p. 128 ss.). M. Reymond pense, pourtant, que sur le terrain
épistémologique la question peut être posée et résolue d'une manière
satisfaisante. Il suffit pour cela de définir la raison : un pouvoir d'apprécier, de

déduire et de coordonner, et la foi : un acte de confiance fait dans le point
de départ choisi et qui oriente eschatologiquement nos actions et nos idées.

A cet égard, savant et croyant ne diffèrent pas l'un de l'autre. C'est par
un acte de foi que le savant croit à l'existence d'un monde extérieur soumis
à des lois immuables. Ainsi, ce qui peut opposer les sciences et la foi, ce
n'est pas la nature même de la raison, mais bien plutôt les actes de foi qui
sont au début des sciences et de la théologie.

M. Reymond regrette aussi que la pensée de M. Burnier concernant le

caractère spécifique du christianisme ne soit pas absolument claire. Par

endroit, il semble que ce caractère tienne au fait d'engager totalement sa



64 QUESTIONS ACTUELLES

personne ; en réalité, il ne saurait consister que dans le fait de s'engager
entièrement vis-à-vis de la personne du Christ.

Enfin, touchant les rapports de la théologie systématique avec la
philosophie chrétienne, M. Reymond voudrait plus de netteté. A ses yeux, le
postulat fondamental de la théologie systématique oblige le théologien à

s'installer sans autre dans le révélé qui lui a été transmis par la tradition, et
dont il a lui-même fait l'expérience. Sa tâche est alors de coordonner du
dedans ce révélé, puis de critiquer, c'est-à-dire d'éprouver la valeur des objections

qui sont faites du dehors, par les incroyants par exemple. Cependant,
si les conceptions de la Révélation peuvent être soumises au « plus ample
informé », l'existence même de cette Révélation ne saurait être mise en
doute.

La philosophie chrétienne, au contraire, considère le révélé comme une
donnée entre beaucoup d'autres ; mais cette donnée lui apparaît comme
indispensable pour aboutir à une explication cohérente de l'Univers. Il y a donc

une différence de méthodes entre les deux disciplines. Mais cela n'empêche pas
que les résultats obtenus pour chacune d'elles ne puissent être concordants

pour l'essentiel.

L'auteur de ces lignes s'associa pleinement aux félicitations et aux éloges
décernés par son collègue à M. Burnier. Il signala telles pages d'une très
belle tenue, quant à la forme : notamment sur le « scandale » de la Révélation
(p. 87 s.) ou sur l'amour divin (p. 164 s.). Il remercia l'auteur d'avoir osé

s'attaquer à un sujet qui a fait reculer nombre de théologiens.
Si le professeur de systématique avait eu quelques craintes, redoutant un

moment de voir M. Burnier ramener toute la dogmatique à une théorie de
la connaissance (cf. dans cette Revue, 1942, p. 64), il s'est senti rassuré en
lisant la thèse (p. 77, 81, 243) et en entendant l'auteur parler d'un ordre
d'urgence dans l'examen des problèmes. Il se félicite également de la nécessaire

mise au point relative à la théologie dialectique : ce livre — et cela est

singulièrement précieux au temps où nous sommes —¦ renferme à la fois un
hommage (p. 103) et de justes réserves à son égard (p. 91 s., 207 s.). En
revanche, on voudrait quelques précisions sur l'importance de la théologie
mystique (p. 256). Enfin, dans les diverses définitions données de la
Révélation (p. 86, 117 s., 164), ne faudrait-il pas marquer mieux la relation
avec le péché Car c'est lui qui constitue avant tout le voile tendu entre
l'homme et Dieu, voile que la Révélation vient écarter (re-velare).

Nous ne saurions résumer les réponses, fort pertinentes, de M. Burnier
aux remarques et questions du jury. Mais nous ne voulons pas terminer cette
note sans réitérer ici les félicitations que la Faculté de théologie adressa à

son nouveau docteur. Edmond GRIN.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse).


	Comptes rendus

