
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1943)

Heft: 129

Artikel: Quelques représentants du réveil hollandais ; leur relation avec Vinet

Autor: Meyhoffer, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES REPRESENTANTS
DU RÉVEIL HOLLANDAIS ; LEUR RELATION

AVEC VINET

L'histoire du Réveil hollandais est avant tout une histoire de

personnes (ri. Pour une grande part mouvement intérieur, les

manifestations visibles n'en donnent qu'une insuffisante image. Ses

aspects sont divers, sans direction unanimement reconnue. En

quelques endroits il a donné naissance à des groupements dissidents,
recrutés dans les milieux modestes des « kleine luyden » — des

petites gens. C'est toutefois dans l'Eglise réformée elle-même, et

parmi ses éléments nettement réactionnaires, qu'il a eu l'action la

plus marquée. A pénétrer la vie des hommes et des femmes porteurs
de ce renouveau de vie chrétienne, qui est apparu dans les Pays-Bas

(r) En 1930 a été créé le « Réveil-Archief » destiné à collectionner, conserver et
mettre en valeur toute documentation généralement utile à la connaissance du
Réveil en Hollande. La secrétaire de cette fondation, Mlle E. Kluit, à La Haye,
a publié : Het Réveil in Neierlani 1817-1854, Amsterdam 1936.

La thèse de doctorat en théologie de W.-P. Keijzer, Vinet en Hollanie,
Wageningen 1941 (en français), comporte un consciencieux relevé des mentions que font
du théologien vaudois ouvrages ou revues publiés dans les Pays-Bas ; elle constitue,
en outre, une étude pertinente des relations qu'ont entretenues des Hollandais avec
Vinet, ainsi que de l'influence exercée par lui sur la vie religieuse en Hollande.

Voir encore : Reitsma, Geschieienis van ie Hervorming en ie Hervormde Kerk
der Nederlanien, 4dc Druk bez. door Lindeeoom, Utrecht 1933. — (Mounier),
Exposé historique de l'état de l'Eglise réformée des Pays-Bas ; pour être présenté de la

part le la Réunion wallonne aux Eglises réformées étrangères, spécialement aux Eglises
ie la France et ie la Suisse, Amsterdam 1855. — Groen van Prinsterer, Le parti
anti-révolutionnaire et confessionnel ians l'Eglise réformée ies Pays-Bas. Etuie
i'histoire contemporaine, Amsterdam i860. — Trottet, Le parti orthoioxe pur ians
l'Eglise wallonne ie La Haye. Réponse à la brochure de M. Groen van Prinsterer
intitulée : le parti antirévolutionnaire et confessionnel ians l'Eglise réformée des Pays-
Bas, La Haye i860. — Chantepie de La Saussaye, La crise religieuse en
Hollande. Souvenirs et impressions, Leyde i860. — De Groot, Die moderne Theologie
in den Niederlanden, Bonn 1871.



LE RÉVEIL HOLLANDAIS ET VINET 205

comme ailleurs, l'on peut discerner, malgré leurs diversités, une
bien réelle parenté d'esprit. Le retour résolu à des doctrines alors

délaissées, l'accent mis sur la réalité du péché et la place donnée à

l'expiation par Christ, le dévouement et le zèle à l'égard des Eglises
réformées de tradition calviniste en même temps que l'opposition
déterminée, d'esprit tout luthérien, aux principes démocratiques, le

large développement d'œuvres religieuses, en sont les traits dominants.

Il importe, pour comprendre cet aspect particulier du Réveil en

Hollande, de rappeler les circonstances politiques et ecclésiastiques de

ce pays au début du XIXe siècle. Essayons de le faire en peu de mots.

Situation politique.

Vingt années confuses s'étaient écoulées depuis que le dernier
stathouder Guillaume V avait dû fuir devant les armées de la France

révolutionnaire, lorsqu'en 1814 l'accession au trône de Guillaume Ier
vint ouvrir une ère plus tranquille. Le pays avait connu, sous des

régimes divers, toutes les souffrances de la domination et de l'occupation

étrangères. Ce fut d'abord — fort peu sympathique à l'ensemble
de la population — la République batave, inspirée desprincipes de 89 :

elle proclama la scission complète entre l'Eglise et l'Etat, en même

temps que l'émancipation des Juifs. En 1798, une nouvelle
constitution, totalement centralisatrice et unitaire, eut, au point de vue
ecclésiastique, le résultat d'égaliser les droits de toutes les confessions

religieuses, les biens d'Eglise devant être partagés entre toutes
les sectes. Divers coups d'Etat, répercussion des modifications de

régime en France, aboutissent en 1805 au gouvernement du grand
pensionnaire Schimmelpennink, gouvernement étrange, très
analogue à celui du Consulat, mais dont Napoléon exigeait l'entière
subordination — si bien qu'avec une constitution rédigée à Paris,
Louis Bonaparte était, en juillet 1806, donné comme roi à la
Hollande. Les velléités d'indépendance du nouveau souverain, son désir
de régner pour le plus grand bien de ses sujets, ne pouvaient cadrer

avec l'autocratisme de l'empereur des Français. Louis fut contraint
d'abdiquer, et la Hollande fut purement et simplement annexée à

l'empire : Amsterdam devenait après Paris et Rome la troisième
ville de la plus grande France. La nouvelle de la défaite de Leipzig
éclata comme un coup de foudre. Bientôt le prince d'Orange, fils
de Guillaume V, sollicité de rentrer dans sa patrie, était proclamé



2o6 JEAN MEYHOFFER

prince souverain des Pays-Bas, et la maison d'Orange se trouvait
rétablie, avec une autorité qu'elle n'avait encore jamais possédée.

Le roi Guillaume — il s'était octroyé cette dignité que les

puissances reconnurent indirectement lorsqu'en cette qualité il eut accédé,

en avril 1815, à la coalition contre Napoléon — le roi Guillaume se

proposait d'être un despote éclairé. Il ne désirait nullement détruire
ce que la Révolution avait fait ; il comprenait que l'ancien régime
était mort et que l'on ne pouvait effacer de l'histoire les vingt années

qui venaient de s'écouler. Caractérisé par une obstination — qui alternait

avec une variabilité assez inattendue — il n'en était pas moins
doté d'une intelligence supérieure. Une remarquable application
était mise au service de ses grandes capacités. Mais, rationaliste de

tendance, il ne comprenait pas suffisamment les besoins religieux
de son temps : c'est à la prospérité matérielle de ses sujets qu'avant
tout il s'intéressait.

La grande puissance conférée à leur souverain, la plupart des

Hollandais l'approuvaient : c'était conforme à l'esprit conservateur
de la Restauration. Les malheurs successifs qui avaient frappé la

patrie avaient causé une apathie presque générale : les soucis de la
vie quotidienne réclamaient toute l'attention. Modérée, raisonnable,

sans intransigeance, la religiosité courante contrastait avec
la forte réaction de piété que le romantisme avait aidé à provoquer
dans d'autres pays. Ce qui se marquait avant tout, c'était un désir
de paix, paix dans le pays, paix dans l'Eglise, paix entre les diverses

communions. Peut-être le caractère hollandais répugne-t-il aux
outrances : lorsque l'intrépidité de l'orthodoxie vient à réapparaître
dans le pays elle ne conquiert, en général, à cause même de sa rigueur
et de sa véhémence, que des groupes restreints (ri.

Situation ecclésiastique.

La chute de la domination napoléonienne fut pour l'Eglise une
libération. Dès son accession au trône, Guillaume Ier manifesta son
intention de s'occuper de l'Eglise et de la relever. Les premières
ordonnances royales vinrent mettre de l'ordre dans le payement des

traitements pastoraux. Nombreux étaient les pasteurs qui étaient
tombés dans une extrême misère ; en Frise, quelques-uns avaient dû

(:) van Gelder, Histoire des Pays-Bas du XVIe siècle à nos jours, Paris 1936

p. 132.



LE RÉVEIL HOLLANDAIS ET VINET 207

recourir à la mendicité. Dès novembre 1814, un département des

cultes était institué; un décret, en août 1815, prescrivait d'encourager

les études de théologie.
L'Eglise réformée ne retrouvait toutefois pas ses anciens privilèges

d'Eglise dominante. Reprenant les principes qu'avait énoncés

la Constitution de 1798, la loi fondamentale du nouveau royaume
stipulait la complète liberté d'opinion et accordait à toutes les

communautés ecclésiastiques existantes une même protection, ainsi que
le droit de célébrer leur culte, pour autant que l'ordre public et la

tranquillité ne fussent pas troublés. Les autorités ecclésiastiques,
s'en tenant à une attitude d'expectative, firent preuve de la plus
regrettable passivité. Le vœu, assez mollement exprimé d'ailleurs,
de voir convoquer soit les synodes provinciaux, soit un synode
général, fut écarté par le gouvernement qui avait ses plans pour la

réorganisation de l'Eglise réformée. Le 17 juin 1815, alors que Napoléon

conduisait son armée contre les alliés et que le canon tonnait
sur la plaine de Waterloo, un projet de statut général pour
l'administration de l'Eglise était adressé à quelques représentants du

corps pastoral : ils étaient invités à formuler avis ou remarques.
Convoqués à La Haye, sous la présidence d'un représentant du

département des cultes, ils ne suggérèrent que de très minimes
modifications, et en janvier 1816, l'approbation royale était conférée au

statut octroyé à l'Eglise. Le gouvernement avait tenu — et ce fut
le motif principal pour lequel la réunion du synode n'avait pas été
accordée — à ce que ne fût ouverte aucune discussion doctrinale ;

il craignait que « la modération toujours nécessaire et par laquelle
seule peut être assurée la paix de l'Eglise » ne fût pas observée dans

une assemblée synodale (ri.
Le nouveau règlement fut immédiatement appliqué. Les corps

administratifs encore existants reçurent l'ordre de cesser leurs

fonctions, et cela même empêchait qu'aucune protestation ne' pût
s'élever contre la nouvelle structure de l'Eglise qui émanait toute
élaborée de la volonté royale. Ce fut le début d'une ère nouvelle dans

l'histoire de l'Eglise réformée des Pays-Bas : elle recevait l'unité
d'organisation que les hommes de Dordrecht avaient souhaitée,
mais qu'ils n'avaient pu réaliser. Guillaume Ier en acquit une popularité

extraordinaire. Le premier synode général de l'Eglise réformée

(J) Reitsma-Lindeboom, 1. c, p. 461.



2o8 JEAN MEYHOFFER

du royaume des Pays-Bas, composé de vingt membres, tous désignés

par le roi, siégea pendant tout le mois de juillet 1816, pour entériner
les divers règlements que l'Etat lui avait proposés.

Ainsi, par surprise, en dehors de toute initiative de sa part, l'Eglise
avait été complètement réorganisée. Toutefois, à la satisfaction des

premiers jours allaient succéder plaintes et réclamations.

La question de l'autorité des formulaires.

Presque tous les théologiens et les pasteurs s'en tenaient au point
de vue du supranaturalisme rationaliste ; on se félicitait de vivre
en un temps heureux où, grâce à la liberté, régnaient la largeur et la
tolérance. Aucune limite quelconque n'était apportée par les autorités

ecclésiastiques à la liberté de doctrine ; le synode ne leur paraissait

pas avoir été institué pour décider du dogme, mais uniquement

pour administrer l'Eglise. La formule que devaient signer ceux qui
étaient admis à la prédication n'exigeait d'eux, en ce qui concerne
le dogme, que leur déclaration de sincère adhésion à «la doctrine
comprise, conformément à la Parole de Dieu, dans les formulaires
d'unité actuellement reçus », et cette expression était, évidemment,
susceptible de recevoir diverses interprétations (ri. Ces formulaires
étaient la Confession de foi néerlandaise de 1561 et le catéchisme de

Heidelberg. En fait on se donnait l'illusion que les déterminations
des canons de Dordrecht n'étaient plus contraignantes.

Toutefois des objections contre pareil latitudinarisme se firent
jour peu à peu. L'ancienne Classe d'Amsterdam publia une Adresse

où elle ne dissimulait pas ses inquiétudes. En 1819, le pasteur Schots-

man, de Leyde, tint à rappeler le second anniversaire séculaire du

Synode de Dordrecht qui, sans cela, eût été passé sous silence : il se

signalait ainsi comme un zélé et consciencieux défenseur de la rigide
doctrine réformée. Dès 1823 éclatait une opposition de durable

portée contre l'esprit qui régnait dans l'Eglise : la vigoureuse
personnalité du poète Willem Bilderdijk en prenait la tête ; il était
soutenu par ses deux convertis Da Costa et Capadose, que l'on peut
considérer comme les protagonistes du Réveil dans les Pays-Bas. Il
y a lieu de mentionner encore un petit écrit qui parut en 1827 sous le

titre « Adresse à tous mes coreligionnaires réformés », et qui suscita

une très forte émotion. L'auteur, le pasteur de La Haye Dirk Mole-

(1) (Mounier), 1. c, p. 98.



LE RÉVEIL HOLLANDAIS ET VINET 209

naar, émettait une accusation positive contre les autorités de l'Eglise :

elles avaient, de propos délibéré, disait-il, élargi la signature du
formulaire doctrinal au point que les pasteurs n'avaient plus à

promettre leur adhésion parce que (quia) mais seulement pour autant

que (quatenus) les formules étaient en accord avec la Parole de Dieu-
Ceci provoqua une agitation qui allait affecter non seulement l'étude
de la théologie, mais encore toute la vie ecclésiastique. La résistance
à l'esprit du siècle et au ton qui régnait dans l'Eglise prit soudain

l'aspect d'un retour à la Confession de foi, ce qui entraînait la question

de l'autorité des livres symboliques. Le quia ou le quatenus
divisèrent l'Eglise en deux partis violemment opposés l'un à l'autre.

Le synode affectait de ne pas percevoir l'ampleur et le sérieux de

cette agitation. En 1833, à l'ouverture de la session, le président,
Donker Curtius, vantait avec émotion l'esprit d'amour et de liberté
chrétienne qui régnait dans l'Eglise, et qui constituait l'arme la

meilleure contre ceux qui se donnaient pour but « de retourner deux
siècles en arrière ». Et toutefois de grosses difficultés étaient proches.
Aux plus évangéliques des pasteurs libéraux le reproche fut maintes
fois adressé d'avoir forfait à leur serment en abandonnant la stricte
doctrine de leur Eglise. Avec un beau courage, le professeur P. Hof-
stede De Groot, de Groningue, osa publier sa pensée sur cette
imputation dirigée contre de nombreux pasteurs, et — tout en faisant
avec une vibrante conviction de la personne de Christ le centre de sa

théologie —¦ il déclarait sans ambages, au début de 1834, 1ue ^es

pasteurs de l'Eglise réformée des Pays-Bas ne pouvaient être considérés

comme d'orthodoxes tenants des formules dordrechtiennes (ri.

Willem Bilderdijk.

C'est dans cette atmosphère troublée, agitée, que se manifesta le

« Réveil ». L'initiateur en fut Willem Bilderdjik ; ou peut-être serait-il
plus juste de dire que Bilderdijk fut le précurseur, le « brise-glace »

(¦) Petrus Hofstede De Groot, 1802-1886, pasteur de 1826 à 1829 à Ulrum, dès

lors professeur de théologie à Groningue, l'un des hommes les plus remarquables
du XIXe siècle hollandais. Voir sur lui : De Bie en Loosjes, Biographisch Woorden-
boek van Protestansche Godgeleerden in Nederland, III, p. 373-386. — Herzog-
Hauck, Realencyklopädie, VIII, p. 245-249. — Ibid., « Groninge Schule », VII,
p. 180-185.

Une notice biographique par sa fille, Mme Boon-Hofstede De Groot, a été

publiée en français avec une préface du professeur Charles Porret, Lausanne 1913.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXI (n° I29, I943). 21



210 JEAN MEYHOFFER

du Réveil plutôt qu'il n'en fut le père. Esprit éminemment fécond,

original, érudit, il est l'un des plus grands hommes que la Hollande
ait possédés — bafoué par les uns, presque déifié par les autres (ri.

Né en 1756, mort tout à la fin de 1831, sa longue carrière fut des

plus agitées. Avocat à La Haye, la révolution bientôt suivie de

l'occupation étrangère lui fit chercher une retraite en Angleterre où il
ouvrit des cours de littérature ; il s'y servait de la langue française

tout en professant contre elle la haine la plus ardente. Rentré dans

sa patrie, il se vit appelé par le roi Louis Bonaparte à lui enseigner
le hollandais. Vers cette époque, il perdit presque tous ses enfants, et
tomba dans une profonde mélancolie. L'abdication du roi le priva
de la pension dont il jouissait, et il dut recourir à sa plume pour
trouver les ressources indispensables. L'avènement de Guillaume Ier

lui permit de donner libre essor à son amour pour la maison d'Orange
si étroitement liée à l'histoire de son peuple, et il se répandit en

hymnes de triomphe et d'allégresse.
La révolution n'a pas rencontré en Hollande d'adversaire plus

violent et plus conséquent que le célèbre poète. L'esprit conservateur

de Bilderdijk, son caractère absolu, sa vaste érudition classique,

historique et juridique, faisaient de lui le représentant de l'ancien

type national hollandais dans ce qu'il a de solide et d'opiniâtre. Sa

poésie riche, savante, flexible, était passionnée, mais parfois terre à

terre. Ennemi, en littérature, des traditions du XVIIIe siècle, de ce

genre maniéré et pastiche, fausse imitation du grand siècle, Bilderdijk

ne l'était pas moins, en politique, des principes de 89 qui, par
une singulière confusion d'idées, s'étaient entés, en Hollande, sur
l'ancien parti anti-orangiste des Etats. Il combattait ainsi à outrance,
et pour ces deux motifs, l'influence française. Il devait, d'ailleurs,
manifester plus tard la même antipathie pour le rationalisme
allemand. Sa vie fut une lutte continuelle contre les tendances qui
prédominaient autour de lui. Dans des cours qu'il donna à Leyde, dès

1817, il vilipendait, et souvent dans les termes les plus outrés, les

idées issues de la Révolution, l'idolâtre glorification de la raison,
comme la funeste doctrine de la souveraineté populaire, pour prôner
le droit divin sous sa forme la plus rigoureuse.

Bilderdijk avait de l'histoire une vision essentiellement religieuse.

(J) KoLLEWijN, Bilderdijk, zijn Leven en zijne Werken, Amsterdam 1891. —¦

Bavinck, Bilderdijk als Denker en Dichter, Kampen 1906.



LE RÉVEIL HOLLANDAIS ET VINET 211

L'harmonie de l'univers, rompue par la chute, ne pourra être rétablie

que par le règne de Christ sur la terre. Ce n'est pas étudier l'histoire

en chrétien que de n'y considérer que la politique humaine et
les révolutions des peuples. Les voies providentielles de Dieu à

l'égard de l'humanité, voilà l'objet que notre réflexion ne doit jamais
perdre de vue. L'histoire ecclésiastique pas plus que l'histoire
profane n'ont réellement su s'y attacher : elles n'apportent pas la réponse
à la question véritable, celle du règne de Christ et des préfigurations,
des prophéties et de la préparation qu'en donnent les événements. —¦

L'Eglise aurait pu offrir une réalisation, bien qu'imparfaite, du

règne terrestre de Christ ; mais la corruption et l'athéisme se sont
emparés du catholicisme qui va s'affaiblissant sans cesse : le pape
n'est plus qu'un figurant sans relief. Quant au protestantisme, il a

été vicié dès ses débuts par l'élément d'individualisme que les

réformateurs n'ont pu éviter dans leur lutte contre les déviations de

l'Eglise. Par son origine même, l'Eglise protestante a ruiné son

autorité en confiant ici au prince, là au magistrat, ailleurs à ses

ministres la domination qui ne doit appartenir qu'à Christ. Les Etats
ont cessé d'être des Etats chrétiens. En même temps, ce qui ajoute
à l'étrangeté de notre époque, les Juifs s'assimilent aux nations dans

lesquelles ils vivent ; ils cessent d'être un peuple à part ; ils
abandonnent la loi de Moïse et s'attachent à un vague déisme. —Les
Juifs n'ont pas cru au Christ parce qu'il n'a pas paru en dominateur,
et les chrétiens ne pensent plus à son règne, mais aux grandeurs
humaines... Cette double trahison a été prédite. Mais le jour approche
où Christ apparaîtra : juifs et chrétiens Le reconnaîtront alors, Son

règne et Sa gloire se révéleront à l'univers. — Et si tout semble se

conjuguer pour anéantir le judaïsme et le christianisme, la divine
Providence prépare en secret la chute des empires et le retour de

l'humanité à Christ. Christ vient, et va rétablir l'unité et l'harmonie
universelles.

La pensée de Bilderdijk est en somme dominée par la certitude de

la ruine de ce monde et de l'avènement du règne messianique. Il en

discernait les preuves irréfutables dans les visions de l'Apocalypse
et des prophètes de l'Ancien Testament (ri.

Tels étaient les horizons qu'avec une chaude éloquence il ouvrait
devant ses disciples de Leyde. S'ils étaient peu nombreux, ils étaient

(T) Kluit, loc. cit., p. 40-48.



212 JEAN MEYHOFFER

ardents, intelligents, capables de perpétuer sa pensée en l'appliquant
aux divers domaines où devait s'exercer leur activité. Les six
premiers : Da Costa et Capadose, les deux frères van Hogendorp, Nicolas

Carbasius, Bodel Nijenhuis ; plus tard Groen van Prinsterer, le baron

van Wassenaer van Catwijk ; avec eux, mais moins proches de Bilderdijk,

le poète Willem De Clerq, van der Kemp, Beets, Hendrik Jacob
Koenen : les nommer, c'est évoquer les principales figures du Réveil
hollandais —¦ aristocratique, réactionnaire, très attaché à la lettre
de l'Ecriture et d'une incontestable piété.

Da Costa et Capadose.

Bilderdijk nourrissait une grande sympathie à l'endroit des Juifs,
à condition qu'ils fussent réellement demeurés croyants. Il ne voyait
point en eux des adversaires du christianisme, mais un peuple qui
vivait dans un état d'attente. Il estimait surtout les Juifs portugais,
dont la colonie nombreuse dans les Pays-Bas formait au sein de

leur race une véritable élite. La tradition voulait que ces Juifs
portugais appartinssent à un rameau du peuple d'Israël qui, dès la
destruction du premier temple, s'étaient transportés à Tarsis (Espagne,

Portugal), et ainsi n'avaient point eu part au rejet de Christ.
Par l'association israélite Tot Nut en Beschaving (pour l'utilité et

la civilité) où Bilderdijk fréquentait, il fut mis en rapport avec un
tout jeune homme, extraordinairement doué, et dont les dons

poétiques le frappèrent. C'était Isaac Da Costa (ri. Après de brillantes
études secondaires, le jeune Da Costa avait eu d'abord pour
gouverneur un émigré français que son père avait choisi en haine de la
Révolution. Da Costa père avait vu de mauvais œil l'émancipation
des Juifs, soit en France, soit en Hollande : les incorporer à la nation,
les amalgamer aux Gentils, c'était à ses yeux un malheureux nivellement

qui les privait de leur position de peuple élu, de peuple à part,
— s'il le fallait, de peuple persécuté. Elevé dans ces sentiments,
Isaac Da Costa y fut encore affermi par les cours du professeur van
Lennep, profondément attaché à la complète historicité des récits
de l'Ancien Testament. Quelles espérances ceux-ci n'ouvraient-ils

pas N'engageaient-ils pas à entrevoir et à attendre le Messie qui

(¦) Koenen, Levensberigt van mr Is. da Costa, Leiden i860. —¦ Herzog-Hauck,
Realencyklopäiie, IV, p. 402-407.



LE RÉVEIL HOLLANDAIS ET VINET 213

rendrait aux Juifs leur gloire ancienne, la chère vision toujours
chevillée au cœur des Israélites en exil

C'est au milieu de ces méditations que survint la rencontre avec

Bilderdijk, auquel Daniel Da Costa n'hésita pas à confier son fils.
Pendant une année entière, à Amsterdam, l'adversaire déterminé
de la Révolution, le calviniste intransigeant, le fidèle sujet de la
maison d'Orange, guida son jeune et fervent disciple dans de

multiples directions : droit naturel, langues, poésie, histoire, philosophie.
Ils devaient se retrouver à Leyde où Da Costa fit partie du cénacle

groupé autour de Bilderdijk.
En 1818, Da Costa rentrait à Amsterdam. Toujours hanté par

l'idée de la fin du monde, il ne s'en penchait pas moins avec amour
sur le passé de son peuple et restait fidèle à un projet dévotieuse-

ment caressé : écrire une histoire qui serait en même temps la
glorification d'Israël et celle de la nation judéo-portugaise.

Ce ne fut qu'une trentaine d'années plus tard, et sous une tout
autre forme,, que parut son Israel et les Gentils. Il disait dans sa

préface que, dès longtemps, la pensée de ce livre l'avait hanté, qu'il
y avait consacré d'austères études, et il ajoutait : « Au cours d'un
long chemin, j'arrivai enfin à reconnaître la divine vérité de la
révélation du Nouveau Testament, alors que dans l'intervalle, et par
ailleurs, mon esprit avait saisi que là, et là seulement, l'on pouvait
trouver l'accomplissement de ce qu'avaient annoncé les prophètes
d'Israël, la venue d'un Messie, Sauveur souffrant aussi bien que
glorieux ». — De la conquête intellectuelle à la conversion, la voie
fut ardue. Au cours des années 1818 à 1822, Da Costa était resté

apparemment un membre fidèle de la communauté judéo-portugaise
d'Amsterdam ; il en suivait les offices et s'intéressait à ses diverses

activités. Mais l'étude de la Bible, en commun avec son ami Abraham

Capadose, que la lecture du Dialogue de Justin avec Tryphon avait
éclairé sur les prophéties messianiques, et que le chapitre lui d'Esaïe

avait particulièrement frappé, — cette étude, faite dans la prière,
amena les deux jeunes Israelites à la décision de demander le

baptême. Ce fut le 20 octobre 1822 que Da Costa, avec sa femme née

Hannah Belmonte, et Capadose furent solennellement reçus membres

de l'Eglise chrétienne.

L'esprit dans lequel Da Costa avait accepté l'Evangile se manifesta

sans tarder par la publication, en 1823, de ses Plaintes contre

l'esprit du siècle, que suivirent, en 1824, Les Sadducéens.



214 JEAN MEYHOFFER

Les Plaintes, écrites d'une plume ironique et amère, mais débordante

de fougue et d'éclat, révélaient une âme profondément ulcérée
de l'abandon, de l'oubli, dans lesquels était laissé son Maître et
son Sauveur. Ces pages vibrantes voulaient combattre aussi l'opinion

illusoire, mais combien répandue, que le XIXe siècle surpassât
tous ceux qui l'avaient précédé. Non sans audace, Da Costa démontre
la fausseté de pareille conception : c'est d'un recul qu'il faudrait
parler, qu'il s'agisse de la vraie crainte de Dieu, des mœurs, de la
tolérance, des arts. La politique, l'Eglise, aussi bien que le langage,
sont sans vigueur. Aberration que de concevoir un système de

relations constitutionnelles entre princes et peuples, emprunt à l'absurde
théorie de la souveraineté populaire On prône l'instruction — mais
c'est de former des caractères qu'il faudrait s'occuper. Le siècle qui
se vante de son esprit de liberté et de lumière mérite bien mieux le

nom de siècle d'esclavage, de superstition, d'incrédulité et
d'obscurantisme. Saluant toutefois avec espoir les signes précurseurs d'une

amélioration, l'auteur convie son peuple à la soumission à Dieu et à

sa Parole, dans un retour à la saine doctrine (ri.
Même inspiration dans Les Sadducéens : la néologie contemporaine,

comme l'arminianisme du XVIIe siècle, ne sont autre chose que
l'esprit d'incrédulité et de légèreté des Sadducéens du temps de Jésus.

La haine invétérée contre libéraux et libéralisme qui anime les

disciples de Bilderdijk se marque dans un curieux écrit d'Abraham
Capadose, Le despotisme considéré comme le développement naturel du
système libéral et comme le complément de la révolte de l'homme contre Dieu'-2-).

Capadose, qu'une évolution très semblable à celle de son ami Da
Costa avait amené à reconnaître en Jésus-Christ le Messie promis,
avait apporté dans son acceptation sans réserve du christianisme
ses notions israélites de l'inspiration littérale de l'Ancien Testament

et de l'absolue réalité des mythes bibliques. C'est du récit de la chute,
pris au pied de la lettre, qu'il s'inspire pour honnir le libéralisme et la

(l) Les «Plaintes» ont été rééditées en 1923 : Rullmann, Isaac la Costa's Bez-

waren legen len Geest 1er Eeuw na honiern jaren opnieuw uitgegeven, 1923. —
Amsterdam 1830.

Abraham Capadose (1795-1874) a donné un récit de sa conversion: Conversion

ie M. le Docteur Capalose, Israelite portugais, Toulouse, 1837. Les étudiants
espagnols de la Faculté de théologie de l'Eglise libre du canton de Vaud en ont publié
la traduction en espagnol sous le titre: Conversion iel Doctor Capalose israelita por-
tuguès, tralucila lei francès, Lausanne, imprenta de Jorge Bridel. Ils ont de même

publié les Souvenirs i'Espagne de Capadose, Lausanne, 1865, consacrés particulièrement

à Matamoros.



LE RÉVEIL HOLLANDAIS ET VINET 215

révolution. La publication de son livre fut suscitée par les événements

de 1830. Alors que Vinet les saluait avec tant de joyeuse
émotion, Capadose n'y veut voir que l'esprit de révolte contre Dieu

qui fait le fond et la base de la nouvelle Babel (l'Eglise catholique
romaine) tout aussi bien que du libéralisme.

Dieu, après avoir créé le ciel et la terre, a fait l'homme et la femme ;

celle-ci, la partie faible, a été séduite par le serpent. L'animal qui
aurait dû, selon l'ordre de Dieu, s'incliner devant l'homme et lui
obéir, se soustrait avec audace à cette sujétion, et, sujet, va
maîtriser son monarque légitime. Eve, en ajoutant foi au séducteur, en

commettant en fait un adultère spirituel, s'oppose mentalement à

son époux, son chef de droit divin, et bientôt se met au-dessus de lui
en l'entraînant à désobéir au Dieu suprême. Ayant reçu la science

de séduire celui à qui elle ne devait savoir qu'obéir, se mettant au-
dessus de son souverain, elle le soumit à sa volonté. Une révolution
était accomplie : Adam avait accédé à la domination de celle qu'il
devait dominer.

Comme toute la race humaine était renfermée dans les reins

d'Adam, de même l'histoire de l'humanité se trouve tracée dans

l'histoire du premier couple. Le lien qui unit la femme à l'homme

marque les droits du prince à l'égard de son peuple : le lien solide,
seul agréable à Dieu, est le lien qui unit les sujets au dominateur. Il
est impie d'imaginer une souveraineté du peuple, mais il est presque
aussi faux de considérer les relations du souverain au peuple comme
celles d'un père à l'égard de ses enfants. Adam est roi avant d'être

père, car il a été dit à Eve : ton mari dominera sur toi. Le pouvoir
souverain est antérieur au pouvoir paternel : c'est là l'emblème et le

principe du pacte chrétien qui doit unir le roi chrétien à son peuple ;

c'est l'ordre établi par Dieu. L'homme est créé à l'image de Dieu :

le représentant de Dieu sur la terre est l'homme et non la femme, le

monarque et non le peuple.
Or, comme le serpent a séduit la femme, Satan a séduit les peuples.

La rébellion est entrée dans le monde ; on en est venu à attribuer au

peuple des droits par devers leurs souverains, on a commencé à

parler de je ne sais quel pouvoir appartenant au peuple : est-ce

autre chose que d'accorder à la femme un pouvoir par-dessus
l'homme Or, partout et en tout temps, le Roi qui s'incline devant

son peuple finit par devenir le sujet de ses sujets. Sitôt que les peuples

commencèrent à parler d'égalité des conditions et à s'arroger



216 JEAN MEYHOFFER

des droits, il y eut chez eux un oubli du devoir de s'assujettir, si

indispensable quand on se nomme sujets, et l'on est arrivé jusqu'au
blasphème en osant énoncer publiquement que c'est le peuple qui
donne au monarque le pouvoir souverain C'est le renversement de

tout l'ordre divin. — Ainsi le dit l'Ecriture... selon Capadose.
Sera-t-il permis de remarquer en passant combien aisément l'on

demande à la Bible de justifier des théories que l'on désire faire
confirmer par elle, et de rappeler le distique de Samuel Werenfels:

« Hic liber est in quo sua quaerit dogmata quisque,
Invenit et pariter dogmata quisque sua. »

Groen van Prinsterer.

Celui en qui allait se cristalliser avec le plus de netteté le Réveil
hollandais dans sa double tendance, évangélique et réactionnaire,
ecclésiastique et politique, fut Guillaume Groen van Prinsterer (ri.
Ses grandes facultés intellectuelles s'étaient révélées de très bonne
heure. A peine âgé de dix-neuf ans, parlant le grec et le latin avec

autant de facilité que sa langue maternelle, il était nommé professeur

d'histoire et de littérature anciennes, nomination que son père
le persuada toutefois de décliner ; quatre ans plus tard, docteur en

philologie et en droit, c'était une chaire de droit politique et de

droit des gens qui lui était offerte, sans d'ailleurs qu'il l'acceptât
non plus. Avec quelques jeunes gens d'élite il suivait alors le

fougueux enseignement de Bilderdijk. En 1827, le roi Guillaume Ier le

nommait référendaire, deux ans plus tard, secrétaire du cabinet
ministériel. Il était envoyé à Bruxelles. Ce fut pendant ce séjour en

Belgique (inféodée depuis 1815 à la Hollande) qu'il apprit à

connaître et la révolution —¦ révolution libératrice aux yeux des Belges,
révolte à ceux du gouvernement de La Haye — et, sous l'influence
de Merle d'Aubigné, l'Evangile (2>. 1830 fut l'année où il arriva à une
foi personnelle, à un don de soi sans réserve à Christ comme à son

Guillaume Groen van Prinsterer (1801-1876). Vos, Groen van Prinsterer en

zijn tijd, 2 vol. Dordrecht, 1886-1891. — Herzog-Hauck, Realencyklopàdie, VII,
p. 174-180.

(2) J.-H. Merle d'Aubigné fut pasteur à Bruxelles de 1823 à 1831. Voir sur son
ministère dans cette ville : Célébration du cinquantenaire du Synode de l'Union des

Eglises protestantes évangéliques de Belgique (juin 1889), Bruxelles, 1890, p, 420 à

422. — Blanche Biéler, Une famille du Refuge, Clamart. 1930, p. 159-171.



LE RÉVEIL HOLLANDAIS ET VINET 217

Sauveur. En même temps, pénétré des écrits de de Bonald, de de

Maistre, de Lamennais, de Fréd. von Schlegel, de de Haller, il y
puisait l'horreur de la révolution. Sa devise est dès lors : « Evangile
contre révolution ». Il pressentait, toutefois, combien insuffisante
serait une simple restauration du passé : ce qu'il fallait, à ses yeux,
c'était l'entière soumission des peuples à la souveraineté de Dieu.
Sans cela, aucun salut pour eux. La souveraineté de Dieu doit être

reconnue dans le domaine politique tout aussi complètement que
dans celui de la religion. Qui se dresse contre elle, telle qu'elle se

manifeste dans la religion et dans l'histoire, qui se targue de l'autorité
d'une raison corrompue par le péché, est révolutionnaire. Dans

l'Eglise comme dans l'Etat, dans l'école comme dans la science, il
faut à tout prix au principe révolutionnaire opposer l'Evangile.
Groen ne se contente pas de lutter contre les conséquences déplorables

de la révolution et de l'incrédulité : il n'est pas contrerévolu-

tionnaire ; c'est au principe même qui en religion conduit à l'athéisme

et en politique, au radicalisme, qu'il s'oppose : Groen est antirévolu-
tionnaire. Il n'entend pas être un homme d'Etat : il veut n'être

qu'un témoin de l'Evangile.
Point homme d'Etat... il a néanmoins occupé une grande place

dans les débats politiques, conseiller d'Etat extraordinaire dès

1836 ; membre de la seconde Chambre du parlement de 1849 à 1857,

puis de 1862 à 1865 — et ses études d'histoire nationale, que ce

soient ses « Archives ou correspondance inédite de la maison d'Orange-
Nassau », son « Manuel d'histoire de la patrie », son « Maurice et
Barneveld », ou ses conférences parues en 1847, sous le titre « Onge-
lof en revolutie » (Incrédulité et révolution) — ses études historiques
ont été autant de plaidoyers en faveur de sa conception de l'Etat.

Attaché à la notion d'Eglise que représentaient en Allemagne
Stahl et Hengstenberg — tout en la modifiant dans le sens réformé

— Groen van Prinsterer voyait l'idéal dans l'union de l'Eglise avec

l'Etat, Etat de droit divin, Etat chrétien.
Ce principe de l'Etat chrétien fut généralement accepté par les

partisans du Réveil ; on peut même dire qu'on l'acceptait sans

examen, comme un corollaire nécessaire du Réveil. C'est ainsi que
celui-ci ne tarda pas, et cela sans convention préalable, à s'organiser
sous l'influence de la forte personnalité de Groen, en un parti
politique, le parti antirévolutionnaire et confessionnel. Tous ceux qui
étaient connus comme professant les grandes doctrines de l'ortho-



218 JEAN MEYHOFFER

doxie étaient censés lui appartenir. Ce parti affirmait nettement des

convictions théocratiques : « Toute puissance vient de Dieu et est
ordonnée par Lui. — Le principe de la souveraineté du peuple est

contraire à la Parole de Dieu, à l'histoire et au droit, et n'accuse que
rébellion envers Dieu. — La soumission inconditionnelle à la sainte

Ecriture, comme à la Parole de Dieu seule infaillible, est un devoir

auquel il n'est jamais permis de se soustraire. — La souveraineté de

la maison d'Orange doit être défendue contre toute attaque directe

ou indirecte » (ri.
Un journal rédigé par Groen, De Nederlander (Le Néerlandais) fut

pendant cinq années (1850 à 1855) l'organe de cette activité politico-
ecclésiastique du Réveil. Il suscita une opposition qui prit un caractère

si violent, si passionné, et parfois si grossier, que Groen préféra
renoncer à la publication du Nederlander, qui cessa de paraître.

Le Réveil hollandais et Vinet.

Les tendances du Réveil hollandais telles qu'elles se sont
manifestées chez les Da Costa, les Capadose, les Groen van Prinsterer
pourraient laisser supposer que si ces hommes ont eu quelque contact
avec Vinet, celui-ci n'a toutefois point exercé sur eux d'influence.

Tel n'est cependant pas le cas, car, tout en marquant nettement
leur divergence quant aux vues politiques, les « réveillés » néerlandais

se sont crus, soit au point de vue confessionnel, soit au point de

vue doctrinal, en très proche relation avec le penseur vaudois.
C'est Groen van Prinsterer qui, le premier, en Hollande, s'attacha

à une sérieuse étude de la pensée de Vinet ; mais il fut loin d'être le
seul. Da Costa, de Clerq, Koenen, puis Beets et Chantepie de la Saussaye

— les deux hommes qui, en Hollande, ont sans doute le mieux
compris Vinet — furent des lecteurs assidus et sympathiques de ses

écrits ; Capadose entra avec lui en relations personnelles, lui
rendant visite en Suisse où il séjourna.

Les tenants du Réveil en Hollande ont suivi avec beaucoup d'intérêt

les événements religieux qui se passaient dans notre pays. Ils
se sont associés par le cœur, et par des dons, à la fondation de l'Ecole
de théologie de Genève ; leur correspondance est remplie des noms
de Malan, de Merle d'Aubigné, de Gaussen et de Vinet. Il semble

Chantepie de La Saussaye, loc. cit., p. 74.



LE RÉVEIL HOLLANDAIS ET VINET 219

bien que la plupart d'entre eux n'aient pas fait beaucoup de

différence entre ce dernier et les professeurs de Genève. Da Costa, toutefois,

tout en parlant de lui avec admiration, fait de temps en temps
des réserves sur des points de doctrine ou d'ecclésiologie. A la lecture
de l'Essai sur la manifestation des convictions religieuses, il se trouve
en accord avec Vinet pour croire que « le mariage entre l'Eglise et
l'Etat est sur le point d'être dissous et que cette dissolution aura
plutôt lieu au profit de la vie et du réveil » (ri, mais le judéo-chrétien
qu'est Da Costa regrette de ne pas voir Vinet englober dans son

exposé la vision eschatologique de l'unité future indubitable de

l'Eglise et de l'Etat (chrétien) —¦ réplique de l'existence dans le

passé d'un Etat (israélite) qui était en même temps Eglise.
Que Groen ait combattu les idées de Vinet sur les rapports de l'Eglise

et de l'Etat, rien de surprenant à cela. Adversaire résolu des conceptions

de liberté et d'égalité, de souveraineté du peuple, de contrat
social, Groen y discerne la suppression des principes chrétiens. Pour

lui, ces théories de l'Etat relèvent de l'incrédulité, tandis que la
souveraineté de droit divin fait réellement partie de sa religion. Vinet,
dont Groen parle avec le plus grand respect, mais qu'en ces matières

il considère comme un cher frère ennemi, Vinet paraît à Groen
condamner l'union de l'Eglise et de l'Etat dans toutes les situations,

partout et toujours. En cela, dit Groen, il est dans l'erreur. Il se fait
une notion fausse, athée de l'Etat ; en effet, il considère l'Etat comme
l'ensemble des personnes dont un peuple est composé, société
gouvernée selon le gré des individus. Cet état radical, tendant à la toute-
puissance, s'arrogera la mission de réglementer jusque dans les

choses saintes et religieuses, qui ne sont pas de son domaine. Mais,
déclare Groen, Vinet perd de vue que l'Etat dont il parle n'est pas
l'Etat selon la volonté divine et ne ressemble nullement à l'Etat des

temps anciens ; il dirige ses attaques contre un Etat qui n'est pas
du tout celui que nous défendons. Aux yeux de Groen, son adversaire

n'a pas assez étudié les leçons de l'histoire qui lui auraient montré

que là où l'Eglise est unie à l'Etat constitué selon l'ordre divin, la
bassesse et la cupidité ne prévalent pas nécessairement sur tout ce

qui est élevé (ri.
En signalant ici l'antagonisme qui sépare le politicien hollandais

conservateur du moraliste libéral vaudois, serait-il déplacé de cons-

Kluit, loc. cit., p. 185. — Keijzer, loc. cit., p. 60-62.



220 JEAN MEYHOFFER

tater que l'interprétation des faits historiques, tout comme nous le

disions à propos des textes bibliques, dépend beaucoup des

préjugés de leur exégète...
Si, sur le point que nous venons d'effleurer, Groen van Prinsterer

marque nettement son désaccord d'avec Vinet, tout en faisant appel
à de nombreuses citations de l'écrivain suisse qui semblent rapprocher

leurs points de vue, il est des éléments de la pensée du Réveil
où les Hollandais se sont formellement réclamés de Vinet. Peut-être
se faisaient-ils illusion et étaient-ils en réalité moins proches de lui
qu'ils ne se l'imaginaient. Qu'il suffise d'indiquer ici deux sujets : ce

qui concerne la confession de foi, et ce qui touche à la doctrine.

L'Eglise réformée des Pays-Bas est nationale par le nombre, par
l'influence et par les souvenirs : Groen van Prinsterer s'attache à

montrer que dans cette institution une confession de foi est absolument

nécessaire. Son parti a résisté à l'abrogation tacite du symbole

qu'avait tolérée le synode. Avec Vinet il écrit : «Le symbole
supprimé, l'Eglise ne se retrouve plus» (ri.

Mais de ce que Vinet plaide pour une confession de foi, Gro^n
est-il en droit de conclure qu'il défende en tout état de cause le symbole

établi La Confessio belgica, symbole de l'Eglise réformée
hollandaise, est un document du temps de la Réformation. Or Vinet,
exposant les principes qui l'ont guidé dans la rédaction d'un projet
de Confession de foi pour l'Eglise libre vaudoise, remarque que la
Confession helvétique ne pourrait lui servir de symbole (ri. Ses

observations sont exactement applicables à la Confession de foi de

l'Eglise réformée néerlandaise. Vinet remarque que la vérité revêt,
de siècle en siècle, des formes différentes ; qu'il est avantageux qu'à
certaines époques ces formes se renouvellent ; qu'on peut, en admirant

une confession de foi antique, reconnaître qu'on ne s'exprimerait
plus aujourd'hui tout à fait de même ; que les confessions du

XVIe siècle, trop théologiques pour pouvoir être acceptées autrement

que de confiance par les troupeaux, sont une convention, un
compromis entre théologiens ; qu'il ne faut mettre dans la bouche
des membres de l'Eglise que ce qu'ils voient, ce qu'ils savent, ce

qu'ils pensent ; que le principe protestant repousse à jamais
l'asservissement des consciences à la double tyrannie de la hiérarchie et de

la tradition ; que dans l'adhésion à une confession, il s'agit d'un acte

Groen, loc. cit., p. 13. — Vinet, Liberté religieuse et questions ecclésiastiques
(1854), p. 217. — (2) Vinet, ibid., p. 638-659.



LE RÉVEIL HOLLANDAIS ET VINET 221

de foi et non d'un acte de complaisance, et que la fiction ne peut
trouver place dans ce domaine. Ce n'est pas manquer de respect
envers une confession de foi que de la remplacer.

Or, en vue de mettre Vinet dans son camp, Groen le cite fréquemment

: il n'en obéit pas moins à une autre inspiration que lui. L'anti-
révolutionnaire hollandais demeure l'homme de l'autorité
traditionnelle et dogmatique, tandis que Vinet est celui de la conscience

ou de la théologie morale. Voyant dans l'Eglise moins une institution

que la société des chrétiens, professant qu'un seul individu,
armé de sa conscience, peut avoir raison contre tout le passé, Vinet
reconnaît que le christianisme est avant tout la religion de la
conscience, et que nous devons aller tout droit au fond de la conscience

qui est le centre de la vérité. De sorte que Vinet devrait le tout
premier être rangé par Groen dans la catégorie de ces individualistes sur
les opinions desquels il porte cette condamnation : « Singulier et
triste mélange de la foi chrétienne avec l'esprit et les doctrines de la

révolution, tendant à dissoudre les institutions religieuses et
politiques et à interrompre le cours de la vie naturelle et historique de

la société dans son organisme divin» (ri. La pensée de Vinet,
touchant la confession de foi, se retourne ainsi contre l'argumentation
que le parti confessionnel antirévolutionnaire prétend lui emprunter.

Il en va de même dans l'ordre de la pensée théologique.
Dans le Réveil en Suisse romande deux tendances se sont

manifestées. A ses débuts il n'a été, sans doute, qu'une simple renaissance
de la vie chrétienne. Il acceptait de confiance la théologie orthodoxe
du XVIIe siècle : il la retrouvait tout entière dans les pages de l'Ecriture.

L'esprit en est admirablement révélé dans la Théopneustie de

Gaussen. Mais, dès l'origine du Réveil, parut Vinet dont la foi a eu

une véritable histoire. Si l'on se bornait à choisir dans ses ouvrages
certains fragments isolés, il ne serait pas difficile de signaler en lui
deux hommes. D'une part il est le représentant hors ligne du Réveil
en Suisse, dont ses premières publications reproduisent plus ou
moins le point de vue théologique. Mais, d'autre part, une pensée

éminemment originale aboutissait à une théologie toute personnelle,
et ne pouvait pas ne pas soulever quelque opposition au sein même

du Réveil. Cette théologie, on ne peut que le redire, est, dans les

conditions de l'Evangile, la théologie de la conscience et elle com-

(') Groen van Prinsterer, loc. cit., p. IX.



222 JEAN MEYHOFFER

mande l'importance qu'attache Vinet à l'individualité chrétienne.

Or, Groen van Prinsterer, en définissant ce qu'il appelle orthodoxie
se réclame de Vinet ; il fait à plusieurs reprises appel à son autorité
En nommant les Suisses qu'il considère comme les frères spirituels
de la fraction orthodoxe de l'Eglise réformée hollandaise, il joint le

nom de Vinet à ceux de Rochat, de Gaussen, de Merle d'Aubigné.
Et, d'autre part, il flétrit avec sévérité la tendance théologique
morale à laquelle il adresse, du point de vue traditionnel, le reproche,
à ses yeux cinglant, d'individualisme. Il la considère comme une
sorte de compromis entre l'orthodoxie pure et le rationalisme, sans

se rendre compte que pour Vinet elle constitue non une position de

juste milieu, mais un point de vue plus religieux et plus humain à

la fois, dont les représentants s'imposent la tâche de combattre soit
l'intellectualisme orthodoxe, soit l'intellectualisme rationaliste.

Le verdict de condamnation que Groen a prononcé contre cette
tendance marque le terrain qu'il occupait avec ses amis : il en est
resté à la conception théologique conservatrice du Réveil à ses

débuts, et tout en faisant appel au nom de Vinet, il ne l'a pas suivi
dans la conquête de la liberté chrétienne.

C'est ainsi que le Réveil, rattaché en Hollande aux principes et
aux tendances de l'école nationaliste de Bilderdijk, a pris une
physionomie spéciale qui le distingue de tout autre mouvement
semblable. Ailleurs on l'a vu s'accommoder des principes démocratiques

; en Hollande, chez la plupart de ses adhérents, il a revêtu un
caractère hostile à ces principes, se rattachant aux tendances
antirévolutionnaires sorties du renouveau de l'esprit luthérien en

Allemagne. Et cela devait impliquer que le principe de la séparation de

l'Eglise et de l'Etat n'y put trouver les sympathies qu'il a rencontrées

ailleurs. — Oserait-on dire que, dans une certaine mesure, ce

que le Réveil hollandais a demandé à l'auteur de l'Essai sur la
manifestation des convictions religieuses, c'est Vinet sans Vinet

Jeau MEYHOFFER.


	Quelques représentants du réveil hollandais ; leur relation avec Vinet

