Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 31 (1943)

Heft: 128

Artikel: Etudes critiques : découverte de la personne
Autor: Burnier, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DECOUVERTE DE LA PERSONNE ®

Dans une courte introduction, M. Baudouin précise son intention: il se
propose de reprendre le probléme de la personne en partant des résultats
acquis par la science psychologique, mais sans oublier que ce probléme est
le plus important de la philosophie, a I’heure actuelle, celui dans lequel
viennent se fondre nos préoccupations métaphysiques et religieuses. Si donc
nous choisissons la psychologie pour guide dans ce voyage de découverte,
ce guide lui-méme demandera sans cesse a la philosophie d’orienter sa marche.
Telle est la position méthodologique de ’auteur.

Dés le premier chapitre, intitulé Naissance du personnalisme, nous voyons
comment la pensée spéculative peut essayer de redresser une perspective
faussée par Pexpérience scientifique. En effet, la méthode psychologique a
ceci de paradoxal, qu’elle doit considérer la personne, le sujet par excellence,
comme un objet d’investigation expérimentale ; dés lors, elle court le risque
de dissoudre la personne dans les éléments objectifs qu’elle découvre en elle.
Elle la disséque, puis s’efforce d’en expliquer le mécanisme par des causes
extérieures et objectives, oubliant que la personne a une unité intérieure et
sui gemeris qui en explique le comportement.

Kant, le premier, avait vu le danger de cette objectivation du moi; il
avait pensé le conjurer en faisant la part du feu: abandonnant a la science
le moi empirique, le moi phénoménal, qu’elle pouvait a loisir transformer en
objet d’expérience, il réservait a la souveraineté de la personne le domaine
du moi nouménal, inaccessible 3 'expérience et, par conséquent, intangible
pour la science ; malheureusement, ce moi est inaccessible aussi 4 notre
conscience qui se voit condamnée, comme la science, a ignorer toujours la
vraie réalité de notre personne,

(r) Charles Baubouin, Découverte de la personne. (Nouvelle encyclopédie philo-
sophique, Alcan, Paris, 1940.)



DECOUVERTE DE LA PERSONNE 183

Renouvier cherche, pour ainsi dire, 4 diminuer la distance qui sépare, chez
Kant, le nouméne du phénomeéne. Le « personnalisme » de Renouvier accorde
nettement la prépondérance a la conscience, c’est-a-dire au sujet, de préfé-
rence a Dobjet. Clest ainsi qu’il fait de la relation, une catégorie privilégiée,
la «catégorie des catégories» Or, c’est affirmer que la réalité de l’objet
dépend, en définitive, de 'activité du sujet, centre constitutif de toute
relation. Et nous trouvons une application immédiate de cette conception
relativiste de I’Univers, chez Renouvier, dans son idée de cause. La cause
transitive est écartée au profit de la loi, c’est-d-dire de la simple relation
établie entre deux phénoménes par un centre de conscience. « Il n’y a pas
de cause qui ne soit ’expression d’une loi, de loi qui ne soit ’expression d’une
conscience, et de conscience qui ne soit 'expression d’une personne. » Si tel
est le cas, on voit que le personnalisme de Renouvier aura, contrairement a
celui de Kant, une action déterminante dans le monde phénoménal et que
la personne, par conséquent, devra trouver dans le monde qui semblait étre
le royaume exclusif de P’objet, un slir fondement de sa réalité. C’est ainsi
que Renouvier est ramené au monadisme de Leibniz, mais en prenant soin
de considérer les monades comme des structures capables de soutenir entre
elles de libres rapports. Le monde est ainsi formé, du haut en bas de I’échelle,
de centres de forces qui produisent les phénoménes comme de simples acci-
dents, dont les lois expriment les rapports, Ceux-ci, tout en étant déterminés,
demeurent contingents, c’est-a-dire que le centre de force, la monade, — ou la
personne, au degré supérieur de conscience — conserve, sur le plan phéno-
ménal lui-méme, toute son autonomie,

Le personnalisme philosophique n’est pas mort avec Renouvier; il fut
confirmé en France par le courant spiritualiste et nous le retrouvons, en
Allemagne, dans la philosophie de William Stern, qui défend un personna-
lisme hiérarchique, dans lequel chaque personne peut étre appelée a se sou-
mettre A une autorité supérieure, elle-méme personnelle ; cette hiérarchie ne
constitue donc pas un appauvrissement pour la personne, mais, au contraire,
un enrichissement, une réponse a 1’appel de la vocation.

On peut caractériser le réle du personnalisme spéculatif dans les différents
domaines de la philosophie de la maniére suivante :

En psychologie, il considére la personne vivante comme la donnée fonda-
mentale et la loi des lois. En logique, et dans la critique de la connaissance,
il met la personne au-dessus de toutes les catégories qu’elle embrasse ; elle
est une sorte de dénominateur commun de toutes les relations. En morale,
il voit dans la personne la valeur par excellence, la fin en soi, au sens de Kant,
quitte a la soumettre a des fins supérieures, mais toujours personnelles et
qui n’exercent sur elle aucune contrainte extérieure. En métaphysique,
enfin, il attribue 4 ’unité de la personne une réalité ontologique souveraine,
dans le sens de la monadologie de Leibniz.

Telles sont les théses qui résument, de Renouvier a Stern, effort du per-
sonnalisme spéculatif ; il restaure au sein de la réalité la valeur sui gemeris



184 ANDRE BURNIER

du Sujet et le défend contre ’envahissement de ’Objet, déclanché par la
science.

Mais la personne n’a pas seulement des ennemis extérieurs, elle en a aussi
en elle-méme, en ce sens que, sans transformer le sujet en objet, comme la
science est tentée de le faire, on peut ériger en sujet total ce qui n’est que
sujet partiel ; en d’autres termes, on peut vouloir réduire la personne entiére
a Pune de ses composantes. A Panalyse expérimentale qui «objective» a
tort la personne, succéde alors I’analyse spéculative qui, par une opération
d’abstraction, rameéne la personne a ses éléments constitutifs et risque ainsi
d’oublier I'unité vivante de la personne. Il y a aussi le danger de ravaler la
personne au niveau de I'instinct, de la réduire 4 I’élément animal qui cons-
titue, pour une part, le sujet.

Sans doute on peut montrer que Renouvier n’a jamais perdu de vue dans
son personnalisme spéculatif le caractére actif et concret de la personne ;
il Iui a méme adjoint un impératif civique, en lui donnant ainsi & remplir
une tiche précise, sous le signe de la justice, dans la communauté humaine.
Cependant, si pénétrant et si complet que fiit le personnalisme philosophique,
il demeurait encore trop abstrait pour gagner ’opinion publique et pour
restaurer le prestige de la personne 13 ou il était le plus compromis, c’est-a-
dire dans la masse des peuples. Pour faire lever cette péte, il fallait un fer-
ment peut-étre plus puissant.

C’est en tout cas ce qu’ont pensé les représentants du mouvement person-
naliste « Esprit », M. Emmanuel Mounier, du c6té des catholiques et M. Denis
de Rougemont, du cété des protestants. Nous avons affaire ici non point
tant 4 un mouvement de pensée, qu’a une attitude en face de la vie, qu’a
une préparation a ’action, sous le signe actif de la personne ; elle devient
ainsi un centre de ralliement, la pierre de touche de ce qu’il faut vouloir
et de ce qu’il faut repousser dans notre vie privée et publigue.

C’est dans son deuxiéme chapitre, intitulé, nous verrons pourquoi tout 2
Pheure, «le voyageur et son ombre», que M. Baudouin nous expose les
principales idées de MM. Mounier et de Rougemont. Voici, au nom de la
personne, Pattitude qu’il convient de prendre en face du probléme de notre
moi. Il faut déclarer la guerre a la partie inférieure de nous-méme, a Pappétit
de nos instincts qui précipitent notre personne dans un épais matérialisme,
mais il faut livrer une guerre aussi impitoyable aux stériles idéalismes, qui
désincarnent la personne, la réduisent a Pindividu abstrait, juridique et
anonyme, qui ne connait plus dans la société ni responsabilités ni devoirs.
Cette réduction de la personne a I'individu s’accorde d’ailleurs fort bien avec
la réduction de la personne a Pinstinct, car celui-ci aussi ne connait que des
individus anonymes et irresponsables. Une société ainsi corrompue dans
ses éléments constitutifs ne peut aboutir qu’au déséquilibre capitaliste de
la lutte des classes ou au totalitarisme niveleur des révolutions anti-person-
nalistes. Il faut donc restaurer la réalité de la personne qui est incarnation
de Pesprit, présence du spirituel dans la matiére, c’est-a-dire réalité vivante
et consciente et non abstraite et veule.



DECOUVERTE DE LA PERSONNE 183

A wvrai dire, si les personnalistes du mouvement « Esprit» ne trouvaient
pas dans le christianisme un systéme de valeurs qui détermine la qualité du
spirituel dont ils parlent et qui établisse une hiérarchie entre les différentes
fonctions de notre activité, je doute qu’ils eussent jamais pu tirer grand’chose
de clair et de fécond en opposant, un peu stérilement, la personne a I'individu
et en pourfendant Pabstrait au nom du concret. Ce sont la des notions
interdépendantes qui ne signifient plus rien lorsque, au lieu de distinguer
leurs fonctions complémentaires, on veut les opposer. Ce n’est donc pas la
personne comme telle que les personnalistes du mouvement « Esprit » défen-
dent, mais une interprétation particuliére de la personne, se référant a une
certaine échelle de valeurs morales, établie sous le sceau du christianisme,
Autrement dit, il n’y a pas dans ce mouvement d’originalité de pensée, car
il y a longtemps que philosophes et théologiens avaient distingué deux
aspects du moi, qui tiennent a sa double appartenance au monde de la matiére
et au monde de Desprit; ces deux aspects s’uniront en un tout cohérent
lorsqu’on aura trouvé la relation harmonieuse qui doit unir les deux mondes
auxquels la personne appartient. Le personnalisme chrétien ne fait que de
proposer le type de relation idéal qui doit assurer ’ordre entre le monde
inférieur et le monde supérieur qui se partagent lexistence humaine.

Ce qui intéresse ici M. Baudouin, c’est que la distinction d’un moi nouméal
et d’un moi phénoménal élaborée par Kant n’est pas seulement de nature
spéculative, mais qu’elle correspond a une expérience réellement vécue,
proclamée par tous ceux qui, comme MM. Mounier et de Rougemont, se
sont placés sur le plan de la vie pour juger la personne. On comprend main-
tenant le titre du chapitre de M. Baudouin « Le voyageur et son ombre »;
il met en scéne le moi conscient, qui se joue a la surface de Pétre, et le moi
profond qui se cache, telle une ombre qui tente de rejoindre le premier moi.
Ainsi s’expliquerait le duel que se livrent Pindividu et la personne, ’aspect
anonyme, extérieur et superficiel de notre étre et son aspect profond carac-
térisé par 'accomplissement d’une vocation, par la réponse a un appel de
I’Absolu, de Dieu, avec lequel il entre en relation et auprés duquel il puise
la force de se réaliser ; ainsi retrouve-t-on chez les primitifs la croyance a
Pexistence d’un double, d’une Ame, qui peut d’ailleurs étre incarnée dans
une béte ; ainsi encore, la pathologie nous a présenté des cas de dédoublement
de la personnalité qui ne laissent aucun doute sur la dualité réelle de notre
moi.

Il reste a la psychologie analytique a déterminer, sans se lier, comme le
fait le personnalisme chrétien, a4 aucune interprétation particuliére des
valeurs, la réalité que cache chacun des deux aspects du moi. Le premier est
le moi conscient, celul qui est en contact avec le monde extérieur, avec le
monde de ’Objet, sur le plan phénoménal ; le second joue le réle d’Ombre
ou de Double, par rapport au premier, et il serait localisé dans 'inconscient.
Cet inconscient est-il le vrai moi, le moi profond que le moi conscient doit
gagner ? Oul et non. Ici, M. Baudouin ne nous a pas paru toujours trés clair.
Tantét il nous dit que la personne est dans ombre, qu’elle appelle le moi



186 | ANDRE BURNIER

conscient, ’incitant 4 se rapprocher de I'inconscient, 4 opérer avec lui la
synthése d’ou jaillira la personne ; il semblerait donc que I’inconscient soit
le moi profond que notre moi doit conquérir. Tanté6t M. Baudouin semble
penser que linconscient nous conduit seulement vers la Personne, qu’il
est un truchement entre le moi conscient et le moi profond qui habiterait
une région métaphysique de ’Etre, au dela de I'inconscient lui-méme.

En bref, il faut nous poser le probléme suivant : il est hors de doute que
notre personne se présente psychologiquement sous les espéces d’un moi
conscient et d’un moi inconscient. Quel rapport cependant ces deux aspects
psychologiques du moi ont-ils avec les aspects métaphysiques de la réalité ?
Peut-on dire que le conscient est Paspect phénoménal et extérieur de I’étre
et que D'inconscient se confond avec I’aspect nouménal, fondamental, méta-
physique de I’étre, ou, tout au moins, qu’il touche a ses frontiéres ¢ Clest
ce que M. Baudouin semble dire, puisque sans aller jusqu’a une totale assi-
milation de Pinconscient et du domaine métaphysique, il admet pourtant
que le premier est en étroit contact avec le second.

Or cette position appelle deux remarques: premiérement, une partie de
notre inconscient est constituée par des éléments refoulés de notre cons-
cience ; ils ne représentent donc pas un élément nouveau, d’ordre métaphy-
sique, par rapport 4 notre moi conscient ; en outre, ils ne représentent méme
pas nécessairement un élément d’ordre supérieur; sans doute ils peuvent
avoir été rejetés a tort par la conscience, sous la pression d’une contrainte
extérieure, mais ils peuvent aussi ’avoir été au nom d’un idéal moral, au
nom d’une valeur supérieure.

Et cela m’ameéne a une deuxiéme remarque : méme si I’inconscient contient
certains éléments nobles et supérieurs de notre personne que celle-ci doit
réintégrer — ce que nul ne conteste — il ne saurait monopoliser la réalité
métaphysique du moi ni prétendre étre le seul & entrer en contact avec
celle-ci; car il est évident que, sur le plan du moi conscient, toute notre
activité de juger, soit qu’elle refoule certaines tendances, soit qu’elle opére
la synthése constructive de la personne, ou qu’elle se livre a I'introspection
de ’inconscient, s’exerce en fonction de normes telles que bien et mal, vrai
et faux, beau et laid. Ce sont ces normes qui nous mettent en contact avec
la réalité métaphysique ; celle-ci se présente comme une certaine conception
du monde de la valeur et de sa signification ; elle est chargée de présider a
Pélaboration de nos jugements. Je serais ainsi tenté de dire que la réalité psy-
chologique, tant du monde conscient que de I'inconscient, implique la pré-
sence en nous d’une réalité métaphysique, sous la forme de normes et de
critéres de jugements, auxquels nous nous référons pour classer les éléments
de notre personne et pour en effectuer la synthése.

Mais, venons-en au troisiéme chapitre de M. Baudouin, intitulé « Analyse
et totalité » dans lequel il précise la position esquissée tout a I'heure.

Dans ce chapitre, un des plus intéressants du livre, M. Baudouin montre
que la méthode analytique n’a pas pour effet dernier, en psychologie, de



DECOUVERTE DE LA PERSONNE 187

diviser et de séparer les éléments du moi, mais d’en faire au contraire la
somme intégrale. On peut donc comparer son action 4 celle qui permet, en
mathématiques, de rétablir la continuité entre deux quantités discrétes,
grice a une analyse infinitésimale de la quantité qui les sépare. Autrement
dit, la psychanalyse ne divise le moi que pour mieux reconstituer son unité :
En effet, notre psychisme est constitué par un réseau continu de tendances,
mais en de certains points ce réseau devient plus serré, comme sur une carte
les voies de communication au voisinage d’une grande ville: ce sont Ia les
complexes qui sont d’autant plus indépendants qu’ils sont plus denses et
noués sur eux-mémes. On voit ainsi que notre moi total se composera d’un
moi conscient et d’une foule de « moi» plus ou moins estompés, siéges des
complexes, comparables aux noyaux, plus ou moins brillants, éclairant la
poussiére d’une nébuleuse. La psychanalyse aboutit donc a une vision mona-
diste du moi, dans laquelle le moi conscient joue le réle de monade centrale,
tandis que I'inconscient est peuplé de monades ; celles-ci assurent la conti-
nuité, par une savante dégradation, entre ’élément spirituel et I’élément
corporel de notre personne ; elles assurent aussi la continuité entre le monde
extérieur de la relation et de l’objet, dans lequel le moi conscient risque
de se perdre, et le monde intérieur de ’Absolu et du sujet vers lequel le
moi conscient doit se tourner. Si donc l’analyse ne nous révéle pas un
moi spontanément unifié, elle nous présente du moins une multiplicité de
« moi », unis par le continu psychologique qui s’étend des frontiéres de notre
étre matériel aux frontiéres de notre étre spirituel et des frontiéres de notre
étre phénoménal aux frontiéres de notre étre nouménal.

L’analyse réunit ainsi les conditions nécessaires d’une synthése qui doit
étre ’aboutissement naturel de son ceuvre et qui se traduira par P’intégration
dans le moi conscient de la foule des personnages de I’inconscient. Le conti-
nuum psychologique, au lieu d’étre habité par des monades étrangéres les
unes aux autres, qui se craignent, se blessent et se déchirent, sera habité
par un ensemble harmonieux de monades qui auront réalisé leur unité syn-
thétique, en un mot, qui seront devenues une personne.

Tout a I’heure, analyse nous a fait voir le caractére naturellement mul-
tiple du moi, maintenant elle va nous montrer comment s’opére la synthése
du moi, Un des procédés les plus courants de cette synthése est celui de la
sublimation, par le moyen de laquelle des tendances, d’abord étrangéres ou
méme hostiles les unes aux autres, découvrent entre elles une hiérarchie,
chacune devenant le naturel enrichissement de Dautre ; dés lors, au lieu
d’avoir affaire a des réalités divergentes en nous, on a affaire a des réalités
convergentes. Mais ce ne sont encore 1a que des synthéses partielles ; il faut
arriver a la synthése totale entre toutes les parties du moi, qu’on peut grouper
sous quatre chefs principaux : sentiment, sensation, raison et intuition. Ce
seront la les quatre personnages dans lesquels la foule des autres vient se
fondre, et qui aspireront eux-mémes a l'unité, c’est-a-dire a constituer une
seule personne: « quatre personnages en quéte d’unité», dit M. Baudouin



188 ANDRE BURNIER

(p- 135 s.) C’est la psychanalyse qui nous révéle ce lent travail de réintégration
dans la conscience de 'unité de ces quatre personnages, dont I'un ou I’autre
a une fois été repoussé dans 'ombre, étant considéré par les autres comme
un ennemi: La psychanalyse constate une aspiration a l'unité au milieu
de notre diversité, mais elle ne dit pas d’ou vient cette aspiration, quelle
est sa signification profonde ; d’autre part, elle nous décrit un processus de
synthése, mais elle n’opére pas la synthése elle-méme : la raison pour laquelle
certains éléments sont chassés de notre moi, puis de nouveau réintégrés,
le principe de leur hiérarchie et de leur harmonie, il faut les chercher dans
Pactivité réflexive de notre jugement, qui s’exerce au contact de expérience
et conformément aux normes de valeurs inscrites en nous. Pour M. Baudouin
la raison profonde de notre aspiration a I'unité, comme aussi la source de
Pactivité de juger, se trouve en Dieu ; ainsi la création de notre synthése
personnelle représente une « expérience consacrée », enfin, la personne elle-
méme peut étre considérée comme le lieu d’élection choisi par PEsprit pour
entrer en contact avec le monde sensible ; elle est, par conséquent, un centre
de rayonnement des valeurs. On peut, je crois, sans peine, se ranger a toutes
ces conclusions de M. Baudouin qui, a ’heure actuelle, a le grand mérite
de préciser clairement la mission propre, irremplagable de la personne :
incarner, sous le signe de la tolérance et de la liberté, un ordre qui reléve
de ’Absolu.

Nous voici arrivés a la conclusion que I’auteur nous propose sous le titre
de « Vers un deuxiéme Cahier de Psychologie ». Selon la formule de Jung,
Pexpérience qui caractérise la découverte de la personne consiste a découvrir
un Soi qui soit plus moi que le moi conscient ; on retrouve ici le dualisme
exprimé par Kant dans sa conception du moi nouménal et du moi phénoménal,
mais ce dualisme est en quelque sorte surmonté ; une continuité est rétablie
entre le monde de ’absolu et celui de la conscience et, déclare M. Baudouin,
cette continuité que Renouvier établissait déja par la voie spéculative, la
psychanalyse est en mesure d’en constater Pexistence par la voie expéri-
mentale. Le Soi nouménal pur resterait inaccessible, comme Paffirmait Kant,
mais il se projetterait cependant, telle une ombre portée, sur le plan de la
conscience phénoménale ; il y aurait ainsi un lieu d’élection, coincidant avec
la personne, ou se produirait la rencontre des deux mondes. Sous la conduite
de la psychanalyse, nous faisons donc, selon M. Baudouin, une expérience
metaphysique ; la psychanalyse nous conduit jusqu’au seuil de 1’Absolu
enfoui dans notre inconscient, et qui nous permet ainsi d’entrer en contact
avec lui et d’édifier notre personne, telle une nouvelle Arche de I’Alliance,
entre le monde de I’Objet et le monde du Sujet, le monde de la nécessité
et celui de la liberté, le monde sensible et le monde intelligible. D’ailleurs
cette expérience de I’Absolu n’est pas la méme pour tous ; elle est, par défi-
nition, personnelle ; elle conduira a des positions métaphysiques également
valables et qui se doivent une tolérance réciproque. Ainsi congue, activité
psychanalytique constitue une véritable expérience de ’Absolu en condui-



DECOUVERTE DE LA PERSONNE 189

sant la Conscience dans le labyrinthe de I’Inconscience, elle transforme du
tout au tout la situation de la métaphysique par rapport aux autres sciences.
Voici ce qu’elle devient pour M. Baudouin : une région de I’Etre, la plus
profonde, la plus cachée (ou si Pon préfére la plus sublime, la plus élevée),
celle que I’on atteint au dela de la région physique, de la région biologique,
et de la région psychologique de la vie consciente ; et c’est grice 4 la psycha-
nalyse considérée comme l'instrument propre que nous pouvons enfin explorer
ce domaine. M. Baudouin atténue d’une pointe d’estompe, comme il dit,
cette description faite d’un trait un peu dur : en effet, il reconnait que cette
expérience métaphysique ne peut jamais étre exhaustive; c’est dire que,
bien qu’elle soit accessible a I’expérience par I'intermédiaire de la personne,
la région métaphysique continue a dépasser ’expérience que nous en faisons.
Il n’en reste pas moins que, pour nous, le monde métaphysique est une
région de I’étre que nous pouvons situer aux confins de notre moi inconscient,
dans Penceinte sacrée ou notre réalité rencontrera celle de ’absolu et cons-
truira notre personne ; de plus, la méthode propre a nous faire pénétrer dans
cette région est la méthode psychanalytique, qui conduira notre expérience
métaphysique et exprimera celle-ci conformément au génie de notre personne,
la réflexion philosophique restant d’ailleurs utile pour opérer des redresse-
ments de perspective indispensables au cours de I’expérience. De méme que
M. Masson-Oursel, cité par M. Baudouin, rappelle que la métaphysique
d’Aristote n’est pas sur un autre « plan» que la physique, mais qu’il faut y
voir un « cahier de physique n° 2 », M. Baudouin voudrait, dans des termes
trés mesurés d’ailleurs, que la métaphysique devint de nos jours un « Cahier
de psychologie n° 2 ».

J’avoue pour ma part que je vois quelque difficulté 4 orienter la spécula-
tion philosophique moderne de pareille maniére. D’abord, si, en usant d’une
image et sans oublier qu’il ne s’agit que d’une image, on assimile la méta-
physique & une région de I’étre, j’ai peine a me figurer que cette région com-
mence au deld des régions, physique, biologique et psychologique ; je dirais
plutdét que la région métaphysique est limitrophe de toute autre région de
Pétre et que dans cette représentation topographique de la réalité je la
verrais non pas 4 un extréme, mais au contraire entourant de toutes parts
les autres régions de I’étre, tel Pocéan des Anciens qui entourait Univers.
Autrement dit, chaque domaine de la réalité comporte une certaine pers-
pective métaphysique, posséde sa maniére a lui d’entrer en contact avec
PAbsolu et d’en poser le probléme. C’est pourquoi il me parait difficile de
situer la réalité métaphysique dans le prolongement de la réalité psycholo-
gique de la vie consciente. Car le moi conscient, comme je le rappelais tout
a Pheure, par le fait méme qu’il est le siége de notre activité de juger, se
trouve déja en contact avec la réalité métaphysique ; il en exprime, en effet,
un des aspects fondamentaux, celui des normes de tout jugement de valeur.
Dés lors, il est impossible de faire de la psychanalyse, comme telle, un ins-
trument d’investigation métaphysique, puisque l'emploi de cette méthode



190 ANDRE BURNIER

suppose l’activité de juger et met déja en jeu des éléments métaphysiques
au moment ou elle interpréte tel résultat, ou elle fixe telle échelle de valeurs
au cours de son expérience ! Et peut-on dire, par conséquent, que la cons-
titution de notre unité personnelle faite grice a Ianalyse psychologique
représente un voyage d’exploration dans la région métaphysique ? N’est-ce
pas plutét la réflexion métaphysique, nos jugements de valeur sur le monde,
notre vision de 'Univers, qui dirigeront 'usage que nous ferons de cette
méthode analytique et qui constitueront, au contact de I’expérience, la véri-
table réalité de notre personne ? De méme qu’il me parait plus juste de dire
que la physique aristotélicienne est un second cahier de métaphysique, de
méme P’expérience psychologique, décrite par la psychanalyse et qui cons-
titue la personne, représente plutét une nouvelle application de notre réflexion
métaphysique qu’une conquéte faite par la psychologie d’une «région»
métaphysique qui nous parait arbitrairement délimitée. Mais, pour mieux
exprimer notre pensée, abandonnons cette image de la région ; remplagons-
la par celle de fonction et disons alors qu’il y a toujours interaction et inter-
dépendance des différentes fonctions par lesquelles nous entrons en contact
avec le donné réel et qui correspondent chacune aux différents aspects sous
lesquels celui-ci nous apparait. Il s’ensuit, dans le probléme qui nous occupe,
qu’une réalité telle que celle de la personne présentera un aspect psycholo-
gique et un aspect métaphysique, qu’il n’est pas indiqué de substituer ou de
réduire 'un a Pautre, mais que nous regarderons comme deux perspectives
inséparables issues d’une méme réalité ; I’aspect psychologique correspondra
a la fonction qui nous décrit le processus selon lequel se constitue la synthése
de la personne dans le cadre spatio-temporel sensible ; ’aspect métaphysique
correspondra a la fonction qui nous met en contact par la voie spéculative
avec le monde sui generis des valeurs dont la synthése de la personne reléve
également. Nul doute, d’ailleurs, que, si les deux aspects psychologique et
métaphysique de la personne sont solidaires, les fonctions qui servent a nous
les faire connaitre le soient aussi; c’est pourquoi il y a interaction entre les
valeurs que la synthése du moi doit incarner et les conditions que le méca-
nisme psychologique impose a leur réalisation et a leur expression.

Je dirai ainsi que 'expérience de la personne se développe a la fois sur le plan
psychologique et sur le plan métaphysique, la réalité concréte de notre moi
ne pouvant étre appréhendée par nous d’une maniére satisfaisante que par
la convergence de ces deux perspectives qui nous révélent l'une le principe
de sa valeur, ’autre le mécanisme de sa constitution. .
André BurNIER.



	Études critiques : découverte de la personne

