
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1943)

Heft: 128

Artikel: Études critiques : découverte de la personne

Autor: Burnier, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DECOUVERTE DE LA PERSONNE W

Dans une courte introduction, M. Baudouin précise son intention : il se

propose de reprendre le problème de la personne en partant des résultats
acquis par la science psychologique, mais sans oublier que ce problème est
le plus important de la philosophie, à l'heure actuelle, celui dans lequel
viennent se fondre nos préoccupations métaphysiques et religieuses. Si donc

nous choisissons la psychologie pour guide dans ce voyage de découverte,
ce guide lui-même demandera sans cesse à la philosophie d'orienter sa marche.
Telle est la position méthodologique de l'auteur.

Dès le premier chapitre, intitulé Naissance du personnalisme, nous voyons
comment la pensée spéculative peut essayer de redresser une perspective
faussée par l'expérience scientifique. En effet, la méthode psychologique a

ceci de paradoxal, qu'elle doit considérer la personne, le sujet par excellence,

comme un objet d'investigation expérimentale ; dès lors, elle court le risque
de dissoudre la personne dans les éléments objectifs qu'elle découvre en elle.

Elle la dissèque, puis s'efforce d'en expliquer le mécanisme par des causes
extérieures et objectives, oubliant que la personne a une unité intérieure et
sui generis qui en explique le comportement.

Kant, le premier, avait vu le danger de cette objectivation du moi ; il
avait pensé le conjurer en faisant la part du feu : abandonnant à la science

le moi empirique, le moi phénoménal, qu'elle pouvait à loisir transformer en

objet d'expérience, il réservait à la souveraineté de la personne le domaine
du moi nouménal, inaccessible à l'expérience et, par conséquent, intangible
pour la science ; malheureusement, ce moi est inaccessible aussi à notre
conscience qui se voit condamnée, comme la science, à ignorer toujours la
vraie réalité de notre personne.

(') Charles Baudouin, Découverte de la personne. (Nouvelle encyclopédie
philosophique, Alcan, Paris, 1940.)



DÉCOUVERTE DE LA PERSONNE 183

Renouvier cherche, pour ainsi dire, à diminuer la distance qui sépare, chez

Kant, le noumène du phénomène. Le « personnalisme » de Renouvier accorde

nettement la prépondérance à la conscience, c'est-à-dire au sujet, de préférence

à l'objet. C'est ainsi qu'il fait de la relation, une catégorie privilégiée,
la «catégorie des catégories». Or, c'est affirmer que la réalité de l'objet
dépend, en définitive, de l'activité du sujet, centre constitutif de toute
relation. Et nous trouvons une application immédiate de cette conception
relativiste de l'Univers, chez Renouvier, dans son idée de cause. La cause
transitive est écartée au profit de la loi, c'est-à-dire de la simple relation
établie entre deux phénomènes par un centre de conscience. « Il n'y a pas
de cause qui ne soit l'expression d'une loi, de loi qui ne soit l'expression d'une

conscience, et de conscience qui ne soit l'expression d'une personne. » Si tel
est le cas, on voit que le personnalisme de Renouvier aura, contrairement à

celui de Kant, une action déterminante dans le monde phénoménal et que
la personne, par conséquent, devra trouver dans le monde qui semblait être
le royaume exclusif de l'objet, un sûr fondement de sa réalité. C'est ainsi

que Renouvier est ramené au monadisme de Leibniz, mais en prenant soin
de considérer les monades comme des structures capables de soutenir entre
elles de libres rapports. Le monde est ainsi formé, du haut en bas de l'échelle,
de centres de forces qui produisent les phénomènes comme de simples
accidents, dont les lois expriment les rapports. Ceux-ci, tout en étant déterminés,
demeurent contingents, c'est-à-dire que le centre de force, la monade, — ou la

personne, au degré supérieur de conscience —• conserve, sur le plan phénoménal

lui-même, toute son autonomie.
Le personnalisme philosophique n'est pas mort avec Renouvier ; il fut

confirmé en France par le courant spiritualiste et nous le retrouvons, en

Allemagne, dans la philosophie de William Stern, qui défend un personnalisme

hiérarchique, dans lequel chaque personne peut être appelée à se

soumettre à une autorité supérieure, elle-même personnelle ; cette hiérarchie ne

constitue donc pas un appauvrissement pour la personne, mais, au contraire,
un enrichissement, une réponse à l'appel de la vocation.

On peut caractériser le rôle du personnalisme spéculatif dans les différents
domaines de la philosophie de la manière suivante :

En psychologie, il considère la personne vivante comme la donnée
fondamentale et la loi des lois. En logique, et dans la critique de la connaissance,
il met la personne au-dessus de toutes les catégories qu'elle embrasse ; elle

est une sorte de dénominateur commun de toutes les relations. En morale,
il voit dans la personne la valeur par excellence, la fin en soi, au sens de Kant,
quitte à la soumettre à des fins supérieures, mais toujours personnelles et

qui n'exercent sur elle aucune contrainte extérieure. En métaphysique,
enfin, il attribue à l'unité de la personne une réalité ontologique souveraine,
dans le sens de la monadologie de Leibniz.

Telles sont les thèses qui résument, de Renouvier à Stern, l'effort du
personnalisme spéculatif ; il restaure au sein de la réalité la valeur sui generis



184 ANDRÉ BURNIER

du Sujet et le défend contre l'envahissement de l'Objet, déclanché par la
science.

Mais la personne n'a pas seulement des ennemis extérieurs, elle en a aussi

en elle-même, en ce sens que, sans transformer le sujet en objet, comme la
science est tentée de le faire, on peut ériger en sujet total ce qui n'est que
sujet partiel ; en d'autres termes, on peut vouloir réduire la personne entière
à l'une de ses composantes. A l'analyse expérimentale qui « objective » à

tort la personne, succède alors l'analyse spéculative qui, par une opération
d'abstraction, ramène la personne à ses éléments constitutifs et risque ainsi
d'oublier l'unité vivante de la personne. Il y a aussi le danger de ravaler la

personne au niveau de l'instinct, de la réduire à l'élément animal qui
constitue, pour une part, le sujet.

Sans doute on peut montrer que Renouvier n'a jamais perdu de vue dans

son personnalisme spéculatif le caractère actif et concret de la personne ;

il lui a même adjoint un impératif civique, en lui donnant ainsi à remplir
une tâche précise, sous le signe de la justice, dans la communauté humaine.

Cependant, si pénétrant et si complet que fût le personnalisme philosophique,
il demeurait encore trop abstrait pour gagner l'opinion publique et pour
restaurer le prestige de la personne là où il était le plus compromis, c'est-à-
dire dans la masse des peuples. Pour faire lever cette pâte, il fallait un
ferment peut-être plus puissant.

C'est en tout cas ce qu'ont pensé les représentants du mouvement personnaliste

« Esprit », M. Emmanuel Mounier, du côté des catholiques et M. Denis
de Rougemont, du côté des protestants. Nous avons affaire ici non point
tant à un mouvement de pensée, qu'à une attitude en face de la vie, qu'à
une préparation à l'action, sous le signe actif de la personne ; elle devient
ainsi un centre de ralliement, la pierre de touche de ce qu'il faut vouloir
et de ce qu'il faut repousser dans notre vie privée et publique.

C'est dans son deuxième chapitre, intitulé, nous verrons pourquoi tout à

l'heure, « le voyageur et son ombre », que M. Baudouin nous expose les

principales idées de MM. Mounier et de Rougemont. Voici, au nom de la

personne, l'attitude qu'il convient de prendre en face du problème de notre
moi. Il faut déclarer la guerre à la partie inférieure de nous-même, à l'appétit
de nos instincts qui précipitent notre personne dans un épais matérialisme,
mais il faut livrer une guerre aussi impitoyable aux stériles idéalismes, qui
désincarnent la personne, la réduisent à l'individu abstrait, juridique et

anonyme, qui ne connaît plus dans la société ni responsabilités ni devoirs.
Cette réduction de la personne à l'individu s'accorde d'ailleurs fort bien avec
la réduction de la personne à l'instinct, car celuî-ci aussi ne connaît que des

individus anonymes et irresponsables. Une société ainsi corrompue dans

ses éléments constitutifs ne peut aboutir qu'au déséquilibre capitaliste de

la lutte des classes ou au totalitarisme niveleur des révolutions anti-personnalistes.

Il faut donc restaurer la réalité de la personne qui est incarnation
de l'esprit, présence du spirituel dans la matière, c'est-à-dire réalité vivante
et consciente et non abstraite et veule.



DÉCOUVERTE DE LA PERSONNE 185

A vrai dire, si les personnalistes du mouvement « Esprit » ne trouvaient

pas dans le christianisme un système de valeurs qui détermine la qualité du

spirituel dont ils parlent et qui établisse une hiérarchie entre les différentes
fonctions de notre activité, je doute qu'ils eussent jamais pu tirer grand'chose
de clair et de fécond en opposant, un peu stérilement, la personne à l'individu
et en pourfendant l'abstrait au nom du concret. Ce sont là des notions

interdépendantes qui ne signifient plus rien lorsque, au lieu de distinguer
leurs fonctions complémentaires, on veut les opposer. Ce n'est donc pas la

personne comme telle que les personnalistes du mouvement « Esprit » défendent,

mais une interprétation particulière de la personne, se référant à une
certaine échelle de valeurs morales, établie sous le sceau du christianisme.
Autrement dit, il n'y a pas dans ce mouvement d'originalité de pensée, car
il y a longtemps que philosophes et théologiens avaient distingué deux

aspects du moi, qui tiennent à sa double appartenance au monde de la matière
et au monde de l'esprit ; ces deux aspects s'uniront en un tout cohérent

lorsqu'on aura trouvé la relation harmonieuse qui doit unir les deux mondes

auxquels la personne appartient. Le personnalisme chrétien ne fait que de

proposer le type de relation idéal qui doit assurer l'ordre entre le monde

inférieur et le monde supérieur qui se partagent l'existence humaine.
Ce qui intéresse ici M. Baudouin, c'est que la distinction d'un moi nouméal

et d'un moi phénoménal élaborée par Kant n'est pas seulement de nature
spéculative, mais qu'elle correspond à une expérience réellement vécue,

proclamée par tous ceux qui, comme MM. Mounier et de Rougemont, se

sont placés sur le plan de la vie pour juger la personne. On comprend
maintenant le titre du chapitre de M. Baudouin « Le voyageur et son ombre » ;

il met en scène le moi conscient, qui se joue à la surface de l'être, et le moi

profond qui se cache, telle une ombre qui tente de rejoindre le premier moi.
Ainsi s'expliquerait le duel que se livrent l'individu et la personne, l'aspect

anonyme, extérieur et superficiel de notre être et son aspect profond caractérisé

par l'accomplissement d'une vocation, par la réponse à un appel de

l'Absolu, de Dieu, avec lequel il entre en relation et auprès duquel il puise
la force de se réaliser ; ainsi retrouve-t-on chez les primitifs la croyance à

l'existence d'un double, d'une Ame, qui peut d'ailleurs être incarnée dans

une bête ; ainsi encore, la pathologie nous a présenté des cas de dédoublement
de la personnalité qui ne laissent aucun doute sur la dualité réelle de notre
moi.

Il reste à la psychologie analytique à déterminer, sans se lier, comme le

fait le personnalisme chrétien, à aucune interprétation particulière des

valeurs, la réalité que cache chacun des deux aspects du moi. Le premier est

le moi conscient, celui qui est en contact avec le monde extérieur, avec le

monde de l'Objet, sur le plan phénoménal ; le second joue le rôle d'Ombre

ou de Double, par rapport au premier, et il serait localisé dans l'inconscient.
Cet inconscient est-il le vrai moi, le moi profond que le moi conscient doit

gagner Oui et non. Ici, M. Baudouin ne nous a pas paru toujours très clair.
Tantôt il nous dit que la personne est dans l'ombre, qu'elle appelle le moi



186 ANDRÉ BURNIER

conscient, l'incitant à se rapprocher de l'inconscient, à opérer avec lui la
synthèse d'où jaillira la personne ; il semblerait donc que l'inconscient soit
le moi profond que notre moi doit conquérir. Tantôt M. Baudouin semble

penser que l'inconscient nous conduit seulement vers la Personne, qu'il
est un truchement entre le moi conscient et le moi profond qui habiterait
une région métaphysique de l'Etre, au delà de l'inconscient lui-même.

En bref, il faut nous poser le problème suivant : il est hors de doute que
notre personne se présente psychologiquement sous les espèces d'un moi
conscient et d'un moi inconscient. Quel rapport cependant ces deux aspects
psychologiques du moi ont-ils avec les aspects métaphysiques de la réalité i
Peut-on dire que le conscient est l'aspect phénoménal et extérieur de l'être
et que l'inconscient se confond avec l'aspect nouménal, fondamental,
métaphysique de l'être, ou, tout au moins, qu'il touche à ses frontières i C'est

ce que M. Baudouin semble dire, puisque sans aller jusqu'à une totale
assimilation de l'inconscient et du domaine métaphysique, il admet pourtant
que le premier est en étroit contact avec le second.

Or cette position appelle deux remarques : premièrement, une partie de

notre inconscient est constituée par des éléments refoulés de notre
conscience ; ils ne représentent donc pas un élément nouveau, d'ordre métaphysique,

par rapport à notre moi conscient ; en outre, ils ne représentent même

pas nécessairement un élément d'ordre supérieur ; sans doute ils peuvent
avoir été rejetés à tort par la conscience, sous la pression d'une contrainte
extérieure, mais ils peuvent aussi l'avoir été au nom d'un idéal moral, au

nom d'une valeur supérieure.
Et cela m'amène à une deuxième remarque : même si l'inconscient contient

certains éléments nobles et supérieurs de notre personne que celle-ci doit
réintégrer ¦—¦ ce que nul ne conteste —¦ il ne saurait monopoliser la réalité
métaphysique du moi ni prétendre être le seul à entrer en contact avec
celle-ci ; car il est évident que, sur le plan du moi conscient, toute notre
activité de juger, soit qu'elle refoule certaines tendances, soit qu'elle opère
la synthèse constructive de la personne, ou qu'elle se livre à l'introspection
de l'inconscient, s'exerce en fonction de normes telles que bien et mal, vraî
et faux, beau et laid. Ce sont ces normes qui nous mettent en contact avec
la réalité métaphysique ; celle-ci se présente comme une certaine conception
du monde de la valeur et de sa signification ; elle est chargée de présider à

l'élaboration de nos jugements. Je serais ainsi tenté de dire que la réalité
psychologique, tant du monde conscient que de l'inconscient, implique la
présence en nous d'une réalité métaphysique, sous la forme de normes et de

critères de jugements, auxquels nous nous référons pour classer les éléments
de notre personne et pour en effectuer la synthèse.

Mais, venons-en au troisième chapitre de M. Baudouin, intitulé « Analyse
et totalité » dans lequel il précise la position esquissée tout à l'heure.

Dans ce chapitre, un des plus intéressants du livre, M. Baudouin montre

que la méthode analytique n'a pas pour effet dernier, en psychologie, de



DÉCOUVERTE DE LA PERSONNE 187

diviser et de séparer les éléments du moi, mais d'en faire au contraire la
somme intégrale. On peut donc comparer son action à celle qui permet, en

mathématiques, de rétablir la continuité entre deux quantités discrètes,

grâce à une analyse infinitésimale de la quantité qui les sépare. Autrement
dit, la psychanalyse ne divise le moi que pour mieux reconstituer son unité :

En effet, notre psychisme est constitué par un réseau continu de tendances,
mais en de certains points ce réseau devient plus serré, comme sur une carte
les voies de communication au voisinage d'une grande ville : ce sont là les

complexes qui sont d'autant plus indépendants qu'ils sont plus denses et

noués sur eux-mêmes. On voit ainsi que notre moi total se composera d'un
moi conscient et d'une foule de « moi » plus ou moins estompés, sièges des

complexes, comparables aux noyaux, plus ou moins brillants, éclairant la

poussière d'une nébuleuse. La psychanalyse aboutit donc à une vision mona-
diste du moi, dans laquelle le moi conscient joue le rôle de monade centrale,
tandis que l'inconscient est peuplé de monades ; celles-ci assurent la continuité,

par une savante dégradation, entre l'élément spirituel et l'élément

corporel de notre personne ; elles assurent aussi la continuité entre le monde

extérieur de la relation et de l'objet, dans lequel le moi conscient risque
de se perdre, et le monde intérieur de l'Absolu et du sujet vers lequel le

moi conscient doit se tourner. Si donc l'analyse ne nous révèle pas un
moi spontanément unifié, elle nous présente du moins une multiplicité de

« moi », unis par le continu psychologique qui s'étend des frontières de notre
être matériel aux frontières de notre être spirituel et des frontières de notre
être phénoménal aux frontières de notre être nouménal.

L'analyse réunit ainsi les conditions nécessaires d'une synthèse qui doit
être l'aboutissement naturel de son œuvre et qui se traduira par l'intégration
dans le moi conscient de la foule des personnages de l'inconscient. Le
continuum psychologique, au lieu d'être habité par des monades étrangères les

unes aux autres, qui se craignent, se blessent et se déchirent, sera habité

par un ensemble harmonieux de monades qui auront réalisé leur unité
synthétique, en un mot, qui seront devenues une personne.

Tout à l'heure, l'analyse nous a fait voir le caractère naturellement multiple

du moi, maintenant elle va nous montrer comment s'opère la synthèse
du moi. Un des procédés les plus courants de cette synthèse est celui de la

sublimation, par le moyen de laquelle des tendances, d'abord étrangères ou
même hostiles les unes aux autres, découvrent entre elles une hiérarchie,
chacune devenant le naturel enrichissement de l'autre ; dès lors, au lieu
d'avoir affaire à des réalités divergentes en nous, on a affaire à des réalités

convergentes. Mais ce ne sont encore là que des synthèses partielles ; il faut
arriver à la synthèse totale entre toutes les parties du moi, qu'on peut grouper
sous quatre chefs principaux : sentiment, sensation, raison et intuition. Ce

seront là les quatre personnages dans lesquels la foule des autres vient se

fondre, et qui aspireront eux-mêmes à l'unité, c'est-à-dire à constituer une
seule personne : « quatre personnages en quête d'unité », dit M. Baudouin



188 ANDRÉ BURNIER

(p. 135 s.) C'est la psychanalyse qui nous révèle cèlent travail de réintégration
dans la conscience de l'unité de ces quatre personnages, dont l'un ou l'autre
a une fois été repoussé dans l'ombre, étant considéré par les autres comme
un ennemi : La psychanalyse constate une aspiration à l'unité au milieu
de notre diversité, mais elle ne dit pas d'où vient cette aspiration, quelle
est sa signification profonde ; d'autre part, elle nous décrit un processus de

synthèse, mais elle n'opère pas la synthèse elle-même : la raison pour laquelle
certains éléments sont chassés de notre moi, puis de nouveau réintégrés,
le principe de leur hiérarchie et de leur harmonie, il faut les chercher dans

l'activité reflexive de notre jugement, qui s'exerce au contact de l'expérience
et conformément aux normes de valeurs inscrites en nous. Pour M. Baudouin
la raison profonde de notre aspiration à l'unité, comme aussi la source de

l'activité de juger, se trouve en Dieu ; ainsi la création de notre synthèse
personnelle représente une « expérience consacrée », enfin, la personne elle-
même peut être considérée comme le lieu d'élection choisi par l'Esprit pour
entrer en contact avec le monde sensible ; elle est, par conséquent, un centre
de rayonnement des valeurs. On peut, je crois, sans peine, se ranger à toutes
ces conclusions de M. Baudouin qui, à l'heure actuelle, a le grand mérite
de préciser clairement la mission propre, irremplaçable de la personne :

incarner, sous le signe de la tolérance et de la liberté, un ordre qui relève
de l'Absolu.

Nous voici arrivés à la conclusion que l'auteur nous propose sous le titre
de « Vers un deuxième Cahier de Psychologie ». Selon la formule de Jung,
l'expérience qui caractérise la découverte de la personne consiste à découvrir
un Soi qui soit plus moi que le moi conscient ; on retrouve ici le dualisme

exprimé par Kant dans sa conception du moi nouménal et du moi phénoménal,
mais ce dualisme est en quelque sorte surmonté; une continuité est rétablie
entre le monde de l'absolu et celui de la conscience et, déclare M. Baudouin,
cette continuité que Renouvier établissait déjà par la voie spéculative, la

psychanalyse est en mesure d'en constater l'existence par la voie
expérimentale. Le Soi nouménal pur resterait inaccessible, comme l'affirmait Kant,
mais il se projetterait cependant, telle une ombre portée, sur le plan de la
conscience phénoménale ; il y aurait ainsi un lieu d'élection, coïncidant avec
la personne, où se produirait la rencontre des deux mondes. Sous la conduite
de la psychanalyse, nous faisons donc, selon M. Baudouin, une expérience
métaphysique ; la psychanalyse nous conduit jusqu'au seuîl de l'Absolu
enfoui dans notre inconscient, et qui nous permet ainsi d'entrer en contact
avec lui et d'édifier notre personne, telle une nouvelle Arche de l'Alliance,
entre le monde de l'Objet et le monde du Sujet, le monde de la nécessité

et celui de la liberté, le monde sensible et le monde intelligible. D'ailleurs
cette expérience de l'Absolu n'est pas la même pour tous ; elle est, par
définition, personnelle ; elle conduira à des positions métaphysiques également
valables et qui se doivent une tolétance réciproque. Ainsi conçue, l'activité
psychanalytique constitue une véritable expérience de l'Absolu en condui-



DÉCOUVERTE DE LA PERSONNE 189

sant la Conscience dans le labyrinthe de l'Inconscience, elle transforme du

tout au tout la situation de la métaphysique par rapport aux autres sciences.

Voici ce qu'elle devient pour M. Baudouin : une région de l'Etre, la plus
profonde, la plus cachée (ou si l'on préfère la plus sublime, la plus élevée),
celle que l'on atteint au delà de la région physique, de la région biologique,
et de la région psychologique de la vie consciente ; et c'est grâce à la psychanalyse

considérée comme l'instrument propre que nous pouvons enfin explorer
ce domaine. M. Baudouin atténue d'une pointe d'estompé, comme il dit,
cette description faite d'un trait un peu dur : en effet, il reconnaît que cette
expérience métaphysique ne peut jamais être exhaustive ; c'est dire que,
bien qu'elle soit accessible à l'expérience par l'intermédiaire de la personne,
la région métaphysique continue à dépasser l'expérience que nous en faisons.

Il n'en reste pas moins que, pour nous, le monde métaphysique est une
région de l'être que nous pouvons situer aux confins de notre moi inconscient,
dans l'enceinte sacrée où notte réalité rencontrera celle de l'absolu et
construira notre personne ; de plus, la méthode propre à nous faire pénétrer dans

cette région est la méthode psychanalytique, qui conduira notre expérience
métaphysique et exprimera celle-ci conformément au génie de notre personne,
la réflexion philosophique restant d'ailleurs utile pour opérer des redressements

de perspective indispensables au cours de l'expérience. De même que
M. Masson-Oursel, cité par M. Baudouin, rappelle que la métaphysique
d'Aristote n'est pas sur un autre « plan » que la physique, mais qu'il faut y
voir un « cahier de physique n° 2 », M. Baudouin voudrait, dans des termes
très mesurés d'ailleurs, que la métaphysique devînt de nos jours un « Cahier
de psychologie n° 2 ».

J'avoue pour ma part que je vois quelque difficulté à orienter la spéculation

philosophique moderne de pareille manière. D'abord, si, en usant d'une

image et sans oublier qu'il ne s'agit que d'une image, on assimile la
métaphysique à une région de l'être, j'ai peine à me figurer que cette région
commence au delà des régions, physique, biologique et psychologique ; je dirais

plutôt que la région métaphysique est limitrophe de toute autre région de

l'être et que dans cette représentation topographique de la réalité je la
verrais non pas à un extrême, mais au contraire entourant de toutes parts
les autres régions de l'être, tel l'océan des Anciens qui entourait l'Univers.
Autrement dit, chaque domaine de la réalité comporte une certaine
perspective métaphysique, possède sa manière à lui d'entrer en contact avec
l'Absolu et d'en poser le problème. C'est pourquoi il me paraît difficile de

situer la réalité métaphysique dans le prolongement de la réalité psychologique

de la vie consciente. Car le moi conscient, comme je le rappelais tout
à l'heure, par le fait même qu'il est le siège de notre activité de juger, se

trouve déjà en contact avec la réalité métaphysique ; il en exprime, en effet,

un des aspects fondamentaux, celui des normes de tout jugement de valeur.
Dès lors, il est impossible de faire de la psychanalyse, comme telle, un
instrument d'investigation métaphysique, puisque l'emploi de cette méthode



igo ANDRÉ BURNIER

suppose l'activité de juger et met déjà en jeu des éléments métaphysiques
au moment où elle interprète tel résultat, où elle fixe telle échelle de valeurs
au cours de son expérience Et peut-on dire, par conséquent, que la
constitution de notre unité personnelle faite grâce à l'analyse psychologique
représente un voyage d'exploration dans la région métaphysique N'est-ce

pas plutôt la réflexion métaphysique, nos jugements de valeur sur le monde,
notre vision de l'Univers, qui dirigeront l'usage que nous ferons de cette
méthode analytique et qui constitueront, au contact de l'expérience, la
véritable réalité de notre personne De même qu'il me paraît plus juste de dire

que la physique aristotélicienne est un second cahier de métaphysique, de
même l'expérience psychologique, décrite par la psychanalyse et qui constitue

la personne, représente plutôt une nouvelle application de notre réflexion
métaphysique qu'une conquête faite par la psychologie d'une « région »

métaphysique qui nous paraît arbitrairement délimitée. Mais, pour mieux
exprimer notre pensée, abandonnons cette image de la région ; remplaçons-
la par celle de fonction et disons alors qu'il y a toujours interaction et

interdépendance des différentes fonctions par lesquelles nous entrons en contact
avec le donné réel et qui correspondent chacune aux différents aspects sous

lesquels celui-ci nous apparaît. Il s'ensuit, dans le problème qui nous occupe,
qu'une réalité telle que celle de la personne présentera un aspect psychologique

et un aspect métaphysique, qu'il n'est pas indiqué de substituer ou de

réduire l'un à l'autre, mais que nous regarderons comme deux perspectives
inséparables issues d'une même réalité ; l'aspect psychologique correspondra
à la fonction qui nous décrit le processus selon lequel se constitue la synthèse
de la personne dans le cadre spatio-temporel sensible ; l'aspect métaphysique
correspondra à la fonction qui nous met en contact par la voie spéculative
avec le monde sui generis des valeurs dont la synthèse de la personne relève

également. Nul doute, d'ailleurs, que, si les deux aspects psychologique et
métaphysique de la personne sont solidaires, les fonctions qui servent à nous
les faire connaître le soient aussi ; c'est pourquoi il y a interaction entre les

valeurs que la synthèse du moi doit incarner et les conditions que le mécanisme

psychologique impose à leur réalisation et à leur expression.
Je dirai ainsi que l'expérience de la personne se développe à la fois sur le plan

psychologique et sur le plan métaphysique, la réalité concrète de notre moi
ne pouvant être appréhendée par nous d'une manière satisfaisante que par
la convergence de ces deux perspectives qui nous révèlent l'une le principe
de sa valeur, l'autre le mécanisme de sa constitution.

André Burnier.


	Études critiques : découverte de la personne

