
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1943)

Heft: 128

Artikel: Revue générale : les tendances actuelles de la philosophie italienne et
le déclin de l'influence hégélienne

Autor: Rochedieu, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GENERALE

LES TENDANCES ACTUELLES
DE LA PHILOSOPHIE ITALIENNE ET LE DÉCLIN

DE L'INFLUENCE HÉGÉLIENNE

I. L'influence hégélienne. — B. Croce et G. Gentile.

Pour qui veut connaître les fluctuations de la pensée philosophique
contemporaine en Italie, il n'est pas de meilleur guide que l'excellente thèse de

doctorat présentée en 1941 à l'Université de Genève par M. Fernand-Lucien
Mueller, sous le titre La Pensée contemporaine en Italie et l'influence de

Hegel to.
Si nous voulions représenter graphiquement cette étude, nous pourrions

dire qu'elle apparaît comme une ellipse dont les deux foyers seraient les

doctrines de Benedetto Croce et de Giovanni Gentile. Pareil plan s'imposait
en effet, car il est certain que la pensée italienne, dans sa réaction antipositiviste

des quarante dernières années, s'est exprimée avant tout par ces deux

personnalités de premier plan, les autres philosophes se situant eux-mêmes

en fonction de leur attitude de soumission ou d'opposition aux thèses

soutenues par ces deux coryphées.
Mais ces penseurs de grande classe ont eux-mêmes puisé leur inspiration

dans la philosophie de Hegel — ce qu'ils ne cachent nullement. Il est donc

légitime de parler d'une influence hégélienne sur la philosophie contemporaine

italienne ; et le mot est peut-être même insuffisant. Comme nous le

verrons à la fin de cet article, en signalant les nouvelles tendances qui se

font jour actuellement, la pensée romantique allemande, et plus spécialement

celle de Hegel, a exercé une véritable domination, presque une tyrannie,
sur les destinées de la philosophie italienne au cours de ce dernier demi-
siècle.

Félicitons sincèrement M. Mueller de la façon magistrale dont il a mené

son enquête. Commençant par brosser un tableau extrêmement vivant —

(*) Fernand-Lucien Mueller, La Pensée contemporaine en Italie et l'influence de

Hegel. Imprimerie Kundig, Genève, 1941.



164 EDMOND ROCHEDIEU

et parfaitement exact ¦— du milieu où s'est formé Croce, il décrit la vie
intellectuelle à Naples entre 1846 et 1890, donnant maints détails savourejx,
souvent inédits, sur une époque et une société trop peu connues à l'étranger.

En particulier les pages consacrées à Spaventa, aux luttes qu'il soutint
contre le positivisme, à son désir de faire rentrer la philosophie italienne
dans le grand courant de la pensée européenne, expliquent admirablement
l'attrait irrésistible de la dialectique de Hegel sur une génération — celle
de la seconde moitié du XIXe siècle —• rebelle au catholicisme et aspirant à

secouer le joug du passé. De même, le chapitre sur les «Hégéliens orthodoxes

» — Auguste Vera, Francesco de Sanctis — comme aussi la description

du matérialisme historique d'un Antonio Labriola dans les dernières
années du siècle finissant, font comprendre l'essor que devaient prendre,
quelque vingt ans plus tard, des doctrines comme celles de Croce et de

Gentile.
Nous manquions d'une étude complète sur la philosophie de Benedetto

Croce. M. Mueller, dans les cent vingt pages qu'il consacre au penseur
napolitain, comble cette lacune. Nous ne pouvons qu'admirer non seulement
la documentation, mais la finesse d'appréciation de cet exposé d'une pensée
souvent mouvante, toute en nuances, sans cesse en évolution, qui font de

cette étude un modèle du genre. Débutant par un aperçu biographique très
sûr et qui laisse l'impression du vécu, l'auteur montre ensuite la lutte
soutenue par Croce pour faire triompher, dans les milieux intellectuels italiens,
l'idéalisme hégélien, mais un idéalisme passablement transformé, qui ne

craint pas d'abandonner certaines thèses du maître ou plutôt de les pousser
vers des conséquences imprévues. « Si la dialectique est pensée en devenir »,

remarque fort justement M. Mueller, « la dislocation de l'édifice hégélien est

conforme à l'esprit même de l'hégélianisme » to. Admettant l'existence d'un
donné, d'une matière, mais constituée pour nous par nos représentations,
Croce découvre dans l'esprit une intuition directe, condition de notre
appréhension du monde et grâce à laquelle la vérité se fait constamment, par une
synthèse propre à toutes les formes de l'activité spirituelle, y compris la

logique formelle —¦ et l'on voit ici ce qui le sépare de l'intuition bergsonienne.
Histoire et philosophie seront étroitement liées, puisque tout est en constant

devenir, et l'exigence de cohérence et de systématisation de toute
idée particulière dans l'universel constitue le corollaire nécessaire de l'absolue

historicité de toutes choses. L'intuition fondamentale de la doctrine
de Croce se ramène au problème de Yunité-distinction, problème essentiel

qui s'est imposé pendant vingt-cinq ans comme centre des recherches

philosophiques en Italie et que Croce lui-même a repris récemment dans son
affirmation de la circularité spirituelle, doctrine selon laquelle il se flatte
d'avoir véritablement fermé le cercle de l'immanence et par là toute voie

vers une réalité transcendante.

C1) Ibid., p. 103.



TENDANCES ACTUELLES DE LA PHILOSOPHIE ITALIENNE 165

D'autre part, les préoccupations esthétiques n'ont cessé de jouer un rôle

important dans cette philosophie, dont l'un des fondements est précisément
une étude approfondie de la nature de l'art et de l'intuition esthétique.
Pourtant, comme le remarque son critique genevois, cette intuition du beau

revêt plusieurs aspects chez Croce, se contredisant au lieu de se compléter.
Quant aux problèmes moraux, notre philosophe ne reconnaît pas à

l'individu une responsabilité véritable, ce terme n'ayant à ses yeux qu'un sens

purement pratique. La société seule rend l'individu responsable et celui-ci
n'a le sentiment de sa propre responsabilité que par une contrainte analogue
à la contrainte sociale, mais qu'il exerce lui-même sur sa propre personne.
Et si l'on cherche dans les écrits de Croce des thèses relatives à la vie
religieuse, on découvrira que la religion s'y dissout dans la philosophie, ce qui
n'étonnera pas chez un protagoniste de l'idéalisme hégélien. Aussi
comprend-on l'indignation du professeur Buonaiuti, à peine voilée sous la forme
humoristique de ses Glanures de la revue Religio, lorsque, dans le numéro"
de juillet 1943, il stigmatise l'étrange palinodie, toute récente, du philosophe

napolitain écrivant un article sous le titre, déjà ambigu en lui-même,
de Pourquoi nous ne pouvons pas ne pas nous dire chrétiens to, et rencontrant
l'approbation quasi officielle du Vatican dans un compte rendu fort élo-

gieux de l'Osservatore romano G).

Mais revenons à l'ouvrage de M. Mueller. Nous y relevons encore le très
grand intérêt du chapitre consacré aux problèmes de logique, analyse
qui s'appuie non seulement sur le traité de logique Ü), mais encore sur l'un
des plus récents écrits du philosophe italien, L'Histoire en tant que pensée et

action U).

Si nous passons à la doctrine de Gentile, second pivot de la pensée
italienne contemporaine, nous la trouvons exposée avec un très grand soin
dans la troisième partie de l'ouvrage ; cent pages riches de documentation
et de réflexion personnelle y fournissent un tableau parfaitement exact de

Vactualisme philosophique. Nous ne pouvons entrer ici dans le vif de cet

exposé critique, conduit avec la même sûreté que pour Croce. Mais le

lecteur appréciera tout spécialement ce qui nous est dit des corollaires de cet
idéalisme poussé jusqu'à ses dernières limites, où l'Acte pur du Je constitue
la seule réalité, tout en laissant subsister la distinction entre un logos abstrait
et un logos concret, où le temps se réduit à un éternel présent, négation de

toute multiplicité réelle et de toute succession. La vie étant dépassement
perpétuel et toujours renouvelé, erreur et vérité, mal et bien ne sont pas des

valeurs distinctes qui pourraient exister l'une sans l'autre, mais les deux

moments d'une éternelle synthèse. Quant à l'Etat, à la fois pensée et action,
il représente la véritable conscience que la nation a d'elle-même. A cet

égard, particulièrement instructives sont les pages réservées au rôle politique

« Perchè non possiamo non iirci cristiani. » — (z) « Arcades ambo », Religio,
vol. XVI, juillet-août 1943, p. 56-59. — (3) Logica come scienza iel concetto puro,
3" édit., 1917. — La storia come pensiero e azione, 1938.



i66 EDMOND ROCHEDIEU

joué par Gentile dans l'évolution de la politique fasciste, à ses succès du
début aboutissant à la réforme scolaire dont il fut l'instigateur, puis à sa

mise à l'écart, dès 1939. Et de nouveau l'on comprend la sévérité du
professeur Buonaiuti lorsque, dans les mêmes Glanures de sa Revue, il s'étonne
du discours prononcé par Gentile, le 9 février 1943 à l'Université de

Florence et suivi peu de temps après d'une audience pontificale annoncée à

grand renfort de propagande. C'est qu'en effet, et bien que le philosophe eût
intitulé sa nouvelle profession de foi Ma religion, le fond de sa pensée ne
s'est guère modifié ; l'actualisme conserve toute sa vigueur et les valeurs
religieuses s'y trouvent supprimées au profit d'une philosophie idéaliste qui
ne connaît que la Pensée éternelle se réalisant dans le Je to.

La quatrième partie de l'ouvrage de M. Mueller constitue, à elle seule, une
nouvelle enquête de grande valeur et que tous ceux qui s'intéressent à l'histoire

de la philosophie seront heureux de posséder en français. Il s'agit, en

effet, d'un tableau d'ensemble des courants intellectuels qui, gravitant
autour de Croce et de Gentile ou s'opposant à eux, représentent la pensée
italienne d'aujourd'hui. Telles pages sur la lutte contre la franc-maçonnerie,
la préparation spirituelle du fascisme, la réforme de l'enseignement,
doivent retenir l'attention de qui veut connaître l'Italie contemporaine. Certes,

quelques noms pourraient être ajoutés ; ainsi parmî ceux que Tilgher,
l'historien de la philosophie et philosophe lui-même, considère comme des

penseurs de l'après-guerre — celle de 1914-1918 — parce qu'ils se sont dégagés
de l'emprise hégélienne et ont osé affirmer la régénération possible de notre
monde chaotique G). Parmi ceux-ci, on pourrait citer Costanzo Mignone,
qui s'est préoccupé du problème de Dieu, et Emilia Nobile, de l'Université
de Naples, autour d'un récent volume de philosophie morale (3).

M. Mueller nous permettra-t-il d'exprimer encore un léger regret Son

horizon est vaste ; il a su embrasser tous les aspects du problème qu'il
examinait, celui de l'influence hégélienne en Italie. Pourtant, l'un des côtés de

cette question aurait pu recevoir un supplément de lumière. Nous voulons

parler des réactions du catholicisme officiel en face de l'idéalisme. Certes,
M. Mueller n'ignore pas la position de l'Eglise à cet égard, et deux excellents

paragraphes de sa dernière partie donnent à ce sujet des précisions
intéressantes, surtout en ce qui concerne l'actualisme de Gentile. Mais nous

croyons qu'il aurait eu grand profit à prendre connaissance des deux volumes,
de six cents pages chacun, consacrés précisément à cette confrontation des

thèses de Croce et de Gentile avec les positions du thomisme officiel. Idéalisme

et Réalisme, du Père Tommaso Bartolomei 0. S. M. W, lauréat en 1934

(l) Religio, art. cité, p. 59-61, « Il cattolico Gentile». —¦ (z) Adriano Tilgher,
Antologia lei filosofi italiani lei dopoguerra, Guanda 1937. — (3) Emilia Nobile,
La morale e le altre forme dello spirito, collezione « Vitai Lampas » Nova, Roma. —¦

(4) P. Tommas Bartolomei 0. S. M., Idealismo e Realismo, l'Idealismo italiano

contemporaneo esaminato alla luce delle dottrine di S. Tommaso d'Aquino,
esposizione sistematico-critica dell'idealismo soggettivo di B. Croce e G. Gentile.

Torino-Roma, Marietti, 1937, 2 voi.



TENDANCES ACTUELLES DE LA PHILOSOPHIE ITALIENNE 167

de l'Académie romaine pontificale de saint Thomas d'Aquin qui, en 1931,
avait ouvert un concours sur « l'idéalisme italien contemporain examiné à la
lumière de la doctrine de saint Thomas d'Aquin », représente, sans contestation

possible, le point de vue thomiste officiel à l'égard de Croce et de

Gentile. Or, comme le souligne dans la préface le P. Charles Boyer, préfet
des études : « Il me semble, et certainement c'est le sentiment du P.

Bartolomei, qu'il y a deux points sur lesquels doit se concentrer la résistance à

l'idéalisme. Ce sont la transcendance de Dieu et l'immortalité de l'âme
humaine. On pourrait dire en d'autres termes : la réalité de Dieu, la réalité
de l'âme. En fait, Dieu n'est réel et n'est Dieu que s'il est infiniment distant,
et distinct, sans équivoque possible, des êtres soumis au devenir et sujets à

la douleur, à l'erreur, au péché ; de même l'âme humaine n'est réelle que si
elle est cet esprit individuel qui pense en nous et si elle a dans son
individualité les privilèges de l'esprit qui pense, l'immatérialité et l'immortalité » to.

II. La néo-scolastique.

Nous avons eu déjà l'occasion de faire connaître, dans cette Revue, l'essor

philosophique des néo-scolastiques de l'Université du Sacré-Cœur de Milan,
sous l'impulsion vigoureuse du P. Gemelli, recteur de l'Université, et de

personnalités telles que les professeurs Olgiati, Pelloux, Padovani G).

Au cours des dernières années, toute une série de volumes intéressants ont
été publiés dans les collections de « Vita e Pensiero », que nous allons indiquer

rapidement et qui, par les sujets abordés, prouvent la largeur de vues
du thomisme italien.

Notons tout d'abord plusieurs études d'histoire de la philosophie, dont
certaines remarquables et qui toutes constituent de précieux instruments
de travail :

La « philosophie première » d'Aristote, essai de reconstruction et d'interprétation,

par Emilio Oggioni, étude d'érudition et de critique te).

L'absolu dans la doctrine de Plotin, par Luigi Pelloux, où l'auteur montre
chez le philosophe d'Alexandrie la préoccupation religieuse placée au
centre de toute sa doctrine et lui donnant sa signification U).

Malebranche, à l'occasion du 3e centenaire de sa naissance. Ce volume a été

analysé dans cette Revue par M. Pierre Thévenaz (1943, p. 60 s.).

Christian Wolff et le rationalisme précritique, par Mariano Campo. Deux
volumes qui représentent, autant que nous pouvons en juger, la seule

(:) Ibid., p. X-XI. — Voir 1937, p. 167-176, La Philosophie néo-scolastique
italienne de 1got) à 1925; 1938, p. 326-337, Cartésianisme et néo-scolastique. —
(3) Emilio Oggioni, La « Filosofia prima » di Aristotele, saggio ii ricostruzione e

ii interpretazione, 1939. — (4) Luigi Pelloux, VAssoluto nella iottrina ii Plotino,
1941.



168 EDMOND ROCHEDIEU

étude d'ensemble et vraiment complète sur la pensée de Wolff, ses antécédents

et ses multiples aspects W.

La Logique le Hegel, par Luigi Pelloux. C'est dans cette logique, et parce
qu'elle est métaphysique, que l'auteur découvre la signification profonde
de l'hégélianisme (*).

La conception hégélienne le l'histoire, par Sofia Vanni Rovighi. L'auteur
examine, dans tous les écrits de Hegel, cette notion purement dialectique
de l'histoire, appliquée à la réalité concrète des faits historiques de tous
les temps et de toutes les civilisations Ö).

Arthur Schopenhauer, le milieu, la vie, les œuvres, par Umberto Padovani.
Un dernier chapitre contient des pages originales sur les disciples du

philosophe : Richard Wagner, Nietzsche, von Hartmann, Paul Deussen U).

La philosophie l'Elmond Husserl, par Sofia Vanni Rovighi. En plus d'un
exposé très précis de la phénoménologie husserlienne, cet ouvrage contient
des pages fort intéressantes sur Franz Brentano et la polémique de Husserl

avec Frege, R. Bolzano, Natorp (s).

La pèlago gie l'Antoine Rosmini et ses bases philosophiques, par Mario Casotti.
Monographie traitant successivement des bases philosophiques, de la
morale et de la pédagogie de Rosmini, celle-ci étant examinée d'abord dans

son contenu, puis dans sa méthode (&).

L'ilèologie rosminienne dans ses rapports avec la gnoseologie augustino-
thomiste, par Grazioso Ceriani. Oeuvre polémique montrant dans la
philosophie de Rosmini une déviation du thomisme se résolvant en un
véritable phénoménisme (7).

Mais le néo-thomisme italien s'oriente aussi vers la psychologie
expérimentale, morale et sociale. Preuve en soit trois ouvrages de valeur :

La Phénoménologie le la perception. — Perception et pensée. Deux forts
volumes du Dr Cornelio Fabro, consacrés à la psychologie des formes ou

structures (Gestalten) et à son adaptation au thomisme traditionnel (g).

Mêthoies, buts et limites de la psychologie ians l'étuie et la prévention de

la iélinquence, par le P. Agostino Gemelli. Réfutation très poussée de

l'anthropologie criminelle de Lombroso en tant que science autonome,
de ses résultats pratiques et de sa prétention à nier la liberté humaine et

par là-même toute possibilité de rééducation fe).

(') Mariano Campo, Cristiano Wolff e il razionalismo precritico, 1939. — (2) Luigi
Pelloux, La Logica li Hegel, 1938. — (3) Sofia Vanni Rovighi, La Concezione

hegeliana iella storia, 1942. — (4) Umberto A. Padovani, Arturo Schopenhauer,
l'ambienze, la vita, le opere, 1934. — (5) Sofia Vanni Rovighi, La Filosofia li
Eimuni Husserl, 1939. — (6) Mario Casotti, La Pedagogia li Antonio Rosmini e

le sue basi filosofiche, 1937. — (7) Grazioso Ceriani, LTleologia rosminiana nei
rapporti con la gnoseologia agostiniano-tomistica, 1938. — (8) Dott. Cornelio

Fabro, La fenomenologia iella percezione, 1941. — Percezione e pensiero, 1941. —
(9) Fr. Agostino Gemelli, 0. F. M., Metoli, compiti e limiti iella psicologia nello
stuiio e nella prevenzione iella ielinquenza, 1938.



TENDANCES ACTUELLES DE LA PHILOSOPHIE ITALIENNE 169

D'autre part, les recherches purement philosophiques et métaphysiques ne

sont pas négligées. Aussi trouvons-nous dans les collections du Sacré-Cœur :

Essai l'une métaphysique le l'expérience, par Gustavo Bontadini, où tout
le problème de l'expérience est repris à la lumière du thomisme to.

La philosophie de la religion et le problème le la vie, par Umberto Padovani.
L'auteur, qui connaît parfaitement les différents courants de philosophie
religieuse, tant spiritualistes que protestantes, les réfute en se plaçant sur
le terrain du thomisme G).

III. Les éditions CEDAM, a Padoue.

Depuis quelques années, une nouvelle maison d'édition, la Casa Editrice
Dott. Antonio Milani, en abrégé Cedam, installée à Padoue, apporte une
contribution importante au mouvement intellectuel de la nouvelle Italie.
Plusieurs collections, toutes très bien présentées, ont été lancées et témoignent

du renouveau d'intérêt pour les questions philosophiques. C'est ainsi

que dans la série des « Problèmes d'aujourd'hui, collection de philosophie
et d'histoire de la philosophie », nous trouvons entre autres :

Le héros homérique (série pédagogique), par Valeria Benetti-Brunelli.
Etude approfondie de philosophie morale Ö).

De l'expérience à la métaphysique, par Maros dell'Oro. Véritable itinéraire
philosophique d'un penseur indépendant qui, parti de l'idéalisme et de

théories esthétiques, a trouvé chez le philosophe milanais Piero Martinetti,

kantien contemporain à tendance dualiste et religieuse, l'étincelle

qui lui permit d'éclairer ses propres idées (4).

L'esthétique kantienne et sa valeur, par Vincenzo de Ruvo. Courte
monographie (5).

Essai le logique, par Renata Gradi. Partant d'un exposé de logique
traditionnelle, l'auteur se demande s'il existe, au-dessus de tous les systèmes

particuliers de logique, une logique unique et formelle, qui découvre,
décrit et coordonne les lois de la pensée fe).

D'autre part, voici des publications critiques de textes, de la plus belle

venue :

Extrait lu Traité le la Nature humaine, de David Hume, texte et traduction

par Luigi Gui (7).

De nostri temporis stuliorum ratione, de J. B. Vico, introduction, traduction
et notes par les soins de Vincenzo de Ruvo &).

(") Gustavo Bontadini, Saggio li una metafisica iell'esperienza, volume primo,
1938. — (z) Umberto Padovani, La Filosofia iella religione e il problema iella
vita, 1937. — (3) Valeria Benetti Brunelli, VEroico omerico, 1941. — (4) Angiolo
Maros Dell'oro, Dall'esperienza alla metafisica, 1941. — (5) Vincenzo de Ruvo,
L'Estetica kantiana e il suo valore, 1941. — (*>) Renata Gradi, Saggio ii logica,

1941. — (7) Davide Hume, Estratto lei trattato Iella natura umana (1740), traduzione

di Luigi Gui. — (8) Giambattista Vico, De nostri temporis stuliorum ratione,
introduzione, traduzione e note a cura di Vincenzo de Ruvo, 1941.



170 EDMOND ROCHEDIEU

Prolégomènes à toute métaphysique future, d'Em. Kant, traduction intégrale,
introduction et commentaire suivi, par Antonio Lantrua to.

IV. Orientation nouvelle. Retour aux sources gréco-latines.
Mais nous avons hâte de signaler une nouvelle orientation de la pensée

italienne, telle qu'elle vient de se manifester chez deux écrivains de
tendance et de milieu fort différents. Ce changement d'attitude, très conscient
et catégorique, se présente comme une totale libération de l'emprise de la
pensée allemande, et plus particulièrement de l'hégélianisme.

Déjà quelques auteurs —¦ nous l'avons indiqué en citant l'ouvrage de

Tilgher sur les philosophes italiens d'après-guerre — s'étaient efforcés,
durant les vingt années qui vont de 1918 à 1939, de secouer la main-mise
hégélienne, en se refusant à voir, comme le remarque Tilgher, « dans tout le
monde de l'expérience et de l'histoire, l'incarnation de Dieu, revêtue de

dignité sacrée. La vision qu'ils ont du monde de notre expérience est beaucoup

moins rose et idyllique, beaucoup plus dramatique et tragique. Celui-ci
leur apparaît comme un sol parsemé de gouffres... comme un monde qu'aucune

loi de progrès indéfini ne pousse nécessairement vers des formes
toujours meilleures et toujours plus harmonieuses, comme un monde dans

lequel aucune valeur n'est sûre de durer automatiquement ou de se perpétuer

en des synthèses supérieures, un monde qui, pris dans sa totalité, ne

peut inspirer aucune adoration religieuse » G).

Or, en plein régime de censure, un fort volume a paru aux éditions Cedam,
traitant de la Sagesse le Pythagore et dû à la plume d'un mathématicien et
historien de la philosophie, Vincenzo Capparelli (3). L'ouvrage, de six cent

quarante pages in-8, qui n'est qu'un tome premier consacré aux problèmes
généraux et aux sources d'information, constitue déjà, tel qu'il est et sans

aucun doute possible, l'étude la plus ample qu'ait inspiré le sage de

Crotone. Pourtant, en plus de cette valeur historique certaine —¦ et tous ceux
qui voudront vraiment connaître le pythagorisme devront consulter désormais

l'ouvrage de Capparelli — l'œuvre présentée au public italien présente
un autre intérêt, d'un genre différent, mais non moins grand selon nous :

elle marque un tournant dans l'orientation de la philosophie italienne. Avec

une netteté, une vigueur, une âpreté souvent qui ne ménagent pas l'adversaire,

dans une recherche passionnée de la vérité et des forces qui pourront
revivifier la pensée nationale, l'auteur soutient la thèse suivante : Si, au

cours du XIXe siècle, les philosophes italiens ont dû, par nécessité, se mettre
à l'école et à la remorque de la philosophie allemande, les circonstances

politiques d'alors ayant empêché l'éclosion d'une pensée véritablement

Emanuele Kant, Prolegomeni al ogni futura metafisica, traduzione integrale,
introduzione e commenta continuato di Antonio Lantrua, 1941. —¦ Adriano
Tilgher, Antologia lei filosofi italiani lei iopoguerra, p. 15. — (3) Vincenzo

Capparelli, La Sapienza ii Pitagora, Voi. primo. Problemi e fonti l'informazione.
Padova, CEDAM, 1941.



TENDANCES ACTUELLES DE LA PHILOSOPHIE ITALIENNE 171

autochtone, la situation est autre aujourd'hui. Petit à petit, en effet, l'appui
donné par la pensée allemande s'est transformé en une tutelle insupportable,
si bien que les philosophes italiens ne pourront redevenir eux-mêmes qu'en
brisant le cercle étouffant de l'idéalisme, dans lequel ils se sont volontairement

enfermés. Et le meilleur moyen de secouer ce joug intellectuel, l'unique
moyen de s'en débarrasser, c'est de retourner aux sources mêmes de la

pensée italienne, à Pythagore, dont le rôle fut prépondérant dans l'antiquité
romaine et qui représente, dans sa pureté, l'élément méditerranéen de la

pensée philosophique dans son opposition aux conceptions nordiques. « Si

le génie italien, secouant enfin les liens d'une tutelle étrangère dure et
humiliante, réussissait à se rattacher à cette source originelle, à retrouver
l'inspiration perdue, cette admirable attitude spirituelle provoquerait certainement

une vision du monde magnifique et infiniment supérieure à celle qu'il
n'a même pas été capable de se procurer en courant derrière les Français,
les Anglais, les Allemands, en ramassant leurs miettes pour chercher à s'en
rassasier » (p. 5). « Il serait vain de le nier : notre philosophie est en grande
partie, depuis longtemps et jusqu'à ce jour, un vaste commentaire de la
philosophie allemande ; ...et non seulement nos penseurs qui reconnaissent
leurs attaches avec la critique et l'idéalisme, mais encore ceux qui militent
dans le camp opposé, tous, au fond, sont contraints de tourner indéfiniment
dans le cercle magique de la philosophie allemande : tous les problèmes sont
revécus par nous, non selon notre propre mentalité latine ou italienne, mais

en nous imposant une mentalité allemande » (p. 90). « La philosophie
italienne, sans le vouloir ou sans le savoir, vit de plagiats ; elle est constituée,

pour la majeure partie, de caput mortuum sur lequel on pourrait inexorablement

porter la faux, sans craindre que quoi que ce soit de vraiment essentiel

soit perdu » (p. 638). « La pensée allemande a eu le mérite d'avoir proclamé
dans le monde la nécessité pour l'homme de se surmonter, mais le dépassement

dont elle a fourni le modèle niait ce progrès même ; cette pensée —
comme l'a dit l'un de nos historiens une fois revenu de son enthousiasme

juvénile pour la civilisation et les progrès techniques — nous a présenté un
idéal de puissance qui est à l'opposé de ce qui fut l'aspiration constante de

toute l'antiquité et plus spécialement du génie gréco-latin, à savoir l'idéal
le perfection ; le génie germanique, s'il a assimilé quelque chose du génie

gréco-latin, a par contre détruit tout ce que ce génie a fait jaillir de meilleur

» (p. 639).

« Or, écrit encore V. Capparelli, on peut assurer ceux qui espèrent et qui
voient les signes avant-coureurs d'une pensée italienne vraiment grande, que
celle-ci pourra devenir un fait accompli lorsque nous aurons su reprendre et
faire mûrir les germes merveilleux de la pensée pythagoricienne » (p. 21).

« Certes, depuis l'époque où Taine devait constater qu'en Italie l'êrulition
et la direction sont allemanles, beaucoup de temps a passé ; il s'est fait
du chemin depuis lors, et l'on peut espérer que tous ces négateurs et partisans

seront bientôt mis en déroute par la renaissance de cette sagesse long-



172 EDMOND ROCHEDIEU

temps reniée. Il en sera, pour ceux qui veulent remâcher les doctrines
philosophiques étrangères, comme pour ces intrigants qui, voici pas bien

longtemps, rentraient d'au delà les Alpes, le verbe haut, voulant tout détruire
dans leur pays : l'heure de la réaction est venue. Et cette réaction n'est pas
simplement le fait de quelques purs intellectuels, elle sort de la partie la

plus saine de la nation, de ce peuple qui ne les a pas suivis, qui, par un sûr

instinct, a compris que rien de vivant ne pouvait sortir d'une pareille
attitude et qui n'a ni accueilli ni assimilé ces conceptions étrangères. Mettre
notre orgueil à traduire sans difficulté les mots spéciaux et les abstractions de

la philosophie allemande, à tendre l'oreiDe pour être les premiers à rendre

en italien les nouveautés de cette pensée, à reprendre tous les problèmes en

nous imposant une mentalité allemande : pareille attitude ne peut, à la

longue, satisfaire ceux qui ont un passé historique autrement glorieux et une
mission dans le monde bien différente » (p. 23).

S'étonnant de ce que les Italiens eux-mêmes ignorent tout du rôle joué

par le pythagorisme comme élément essentiel de la civilisation romaine,
l'auteur remarque que cette antique école philosophique est la seule qui
ait puissamment influencé la vie non seulement de l'Italie méridionale,
mais de Rome elle-même, « s'insinuant par mille ruisseaux dans la mentalité

du peuple italien» (p. 633).
On pouvait se demander si ce cri d'alarme, lancé par Capparelli au début

de 1941, resterait isolé. Mais voici qu'une voix puissante, partant d'un
autre milieu intellectuel, proclame des vérités toutes semblables. Le
professeur Buonaiuti, dans la circulaire annonçant la réapparition de la revue
Religio, suspendue pendant trois ans et demi, écrivait en mai 1943 : « On ne
doit plus entendre dire, comme nous l'avons encore entendu récemment de la

part de représentants, trop écoutés, de philosophies qui sont en dehors des

normes et du centre de nos traditions autochtones les plus saintes, qu'une
force, pour être telle, doit trouver sa loi en elle-même et rien qu'en elle-
même... Plus que tout, l'abandon de nos traditions culturelles millénaires,
toujours réalistes et objectives, a constitué la violation d'une véritable loi
de justice à l'égard de nos pères qui ont fondé la civilisation méditerranéenne

».

Et voici que plus récemment encore, le même professeur Buonaiuti — dont

on est heureux d'apprendre la réintégration à l'Université de Rome ¦— entreprend

une enquête sur la Tradition spirituelle italienne ; et l'étude inaugurale,

parue dans le numéro de juillet-août 1943 de Religio, traite... de Pythagore

W. Sans faire allusion à l'ouvrage de Capparelli, le savant historien
romain défend des thèses presque identiques, commençant par établir ce

qu'il appelle les « constantes » de la tradition culturelle méditerranéenne,

qu'il précise en six paragraphes : I. L'être est antérieur à la pensée. 2. Le
devoir suprême de l'homme est de découvrir l'ordre dans la réalité, la liaison

des phénomènes, la signification et la finalité de l'univers. 3. Le concept

(') Religio, vol. XVI, 1943, p. 18-20.



TENDANCES ACTUELLES DE LA PHILOSOPHIE ITALIENNE 173

de causalité est à la base de tout essai de comprendre la réalité. 4. Mais
l'ordre de la réalité n'est pas seulement une représentation générique des

phénomènes, il est aussi intuition de leurs fins. La grande supériorité de la
culture méditerranéenne réside en effet dans cette aptitude à unir le courage

de la pensée et l'extase de la foi. 5. Les activités de l'esprit ne sont pas
des zones impénétrables et fermées les unes aux autres. 6. L'intervalle qui
nous sépare des autres hommes doit être sans cesse réduit par la vie
d'association et par la conscience d'être tous participants d'une immense
symphonie, dont le sens véritable n'est donné que par la participation de tous
les vivants.

Or, conclut ce spécialiste de l'histoire des idées, Pythagore est par excellence

le philosophe dont la pensée possède ces caractéristiques de la culture
méditerranéenne et gréco-latine. Et c'est à cet équilibre harmonieux des

conceptions méditerranéennes, qui s'opposent aux doctrines de Hegel et

aux thèses racistes développées en Allemagne, que l'Italie doit retourner

pour rester fidèle à elle-même, à son passé le plus beau, à sa mission dans le

monde.

Nyon, septembre 1943. Edmond ROCHEDIEU.


	Revue générale : les tendances actuelles de la philosophie italienne et le déclin de l'influence hégélienne

