Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 31 (1943)

Heft: 128

Artikel: L'esthétique métaphysique

Autor: Gex, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380436

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ESTHETIQUE METAPHYSIQUE

Nous lisons, dans Poésie et mystique de M. Albert Béguin :

Dés le romantisme, mais en toute conscience depuis Rimbaud, la poésie
francgaise tend a assimiler sa démarche 4 un acte de connaissance irration-
nelle. L’esthétique qui s’est lentement élaborée a travers le symbolisme et
le surréalisme, présente ceci de nouveau qu’elle attribue nettement a Part
une efficacité toute proche de celle que Pon connait aux pouvoirs magiques,
aux efforts mystiques et aux contemplations de Pesprit spéculatif.

Et plus loin :

Ainsi se forme l’étrange espoir d’atteindre, précisément par le subjecti-
visme absolu, a la seule objectivité valable : c’est au terme de la descente
en soi, alors qu’il n’accepte plus que ce qui est unique et personnel, que
I’homme prétend saisir enfin quelque chose qui le dépasse (0,

Ces lignes, par leur précision et leur netteté, situent admirablement
le probléme qui fait I'objet du présent entretien : quel est le rapport
de la poésie et de la connaissance ? Nous désirons fournir une docu-
mentation philosophique capable d’éclairer quelques aspects de ce
probléme et d’en préparer la discussion.

Voici exactement notre propos: alors qu’actuellement on prend
de plus en plus I’habitude de demander aux podtes un message
métaphysique, une révélation sur la structure profonde du cosmos,

\

N. B. — Cette étude a été présentée aux « Entretiens d’Oron » qui ont eu lieu a
Pully, en automne 1942. Elle servait, avec un travail de M. Jacques Mercanton,
publié dans Suisse Contemporaine (décembre 1942), a introduire un entretien sur
« poésie et connaissance ». Nous I'avons légérement remaniée, tout en lui conservant
son caractére de causerle,

(*) Albert BtGuiN, Gérard de Nerval suivi de Poésie et Mystique, p. 99 et 107.

REV, DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t, XXXI (N° 128, 1943). 10



146 MAURICE GEX

nous voulons, quant a nous, en renversant le rapport des termes,
interroger les grands métaphysiciens sur la signification de P'ceuvre
des artistes en général et de celle des poetes en particulier. Avant de
demander de la philosophie aux podtes, peut-€tre convient-il de
demander aux philosophes ce qu’ils pensent de la poésie et de ’art
en général! Nous allons donc parler d’esthétique métaphysique.

Il existe des esthétiques de toute espece: esthétique expérimen-
tale d’'un Fechner célebre par son enquéte sur la régle d’or, esthé-
tique physiologique, esthétiques historique d’un Taine et sociologique
d’un Durkheim, esthétique psychologique avec la théorie de I’Ein-
fiihlung de Iécole allemande, esthétique criticiste de Kant basée sur
Panalyse du jugement, enfin D’esthétique des métaphysiciens qui
représente une partie de leur systéme complet d’explication du
monde.

Voila déja beaucoup de genres d’esthétiques, penserez-vous et, de
plus, si vous songez a la multiplicité des systémes de métaphysique,
vous en conclurez sans doute qu’ils engendrent autant d’esthétiques
métaphysiques correspondantes et... vous reculerez épouvantés!
Heureusement, dans ce cas, votre conclusion serait erronée et nous
touchons 1a au point surprenant du probléme qui nous a précisément
engagé 4 faire la présente introduction.

Lorsqu’on cherche a collectionner les esthétiques métaphysiques,
on fait I’étrange et réconfortante découverte suivante : ou bien une
métaphysique se réveéle impuissante a fournir une esthétique, ou
bien, si ce n’est pas le cas, elle engendre une esthétique qui est
toujours la méme dans ses grandes lignes. Cette esthétique est jalon-
née par les noms de Platon, de Plotin, de Schelling, de Hegel et de
Schopenhauer, et nous nous proposons de 'exposer.

Comment s’expliquer que ces métaphysiques seules aient pu s’épa-
nouir harmonieusement en une esthétique ? La chose est si frappante
que bien des historiens de la philosophie ont songé a I’explication du
«prété-rendu». Side telles métaphysiques sont particulierement aptes
a rendre compte de la nature de la beauté, cela ne tient-il pas au
fait qu’elles ont d’abord congu la réalité fondamentale par analogie
avec ce que suggere ’art humain ? En d’autres termes, ce seraient
des métaphysiques-esthétiques qui ont donné naissance a des esthéti-
ques métaphysiques harmonieuses. Les Grecs étaient de grands
artistes, et la notion d’Idée-modele, d’Idée-archétype de Platon est
une conception d’artiste-philosophe, il est a peine besoin de le dire.



LESTHETIQUE METAPHYSIQUE 147

Chez Hegel, la chose est moins évidente. Nous lisons cependant,
sous la plume de DPesthéticien Victor Basch, les lignes suivantes :

Dans le domaine de Pesthétique... les ceuvres d’art, les chefs-d’ceuvre de
Part, se prétent si bien au réle qui leur est dévolu dans le systéme [de Hegel],
accueillent si naturellement les liens par quoi ils sont rattachés 4 la méta-
physique de IEsprit, qu’on est tenté de se demander si, tout comme chez
son précurseur et maitre Schelling, cette métaphysique, en dépit des lourds
matériaux logiques dont elle est construite, n’est pas, en réalité, de nature
esthétique ?... La Raison, créatrice de ces Idées qui, dans leur marche, se
cristallisent & la fois dans la sphére de la pensée pure et dans celle de la
réalité, ne participe-t-elle pas de P’essence méme du génie artistique ? Et
toute la philosophie hégélienne ne serait-elle pas... dans toutes ses parties,
méme les plus abstraites et les plus rébarbatives, un poéme d’Idées? » (@

Nous ne voulons point discuter ici cette hypothése du « prété-
rendu », nous contentant de la signaler.

Nous pensons que toutes les discussions sur I’art, qui souvent sont
si fumeuses, si embrouillées, ne peuvent que gagner par la connais-
sance des conceptions que se font de I’art des métaphysiciens de
génie. Méme lorsqu’on refuse d’admettre les idées de ces métaphysi-
ciens, celles-ci restent toujours suggestives, excitantes pour la pensée,
et ouvrent d’amples perspectives insoupgonnées du commun des
esthetes...

Quand de modernes esthéticiens ou des poetes affirment que la
poésie est un mode de connaissance du type métaphysique, il convient
selon nous d’examiner dans P’histoire de la pensée quelles sont les
esthétiques qui sont le plus aptes a donner des gages a cette fagon
de voir, afin de Papprécier en connaissance de cause : or précisément,
le grand courant d’esthétique métaphysique de Platon a Hegel rap-
proche P’art de la métaphysique, en montrant Iétroit rapport de
Part a I’'Idée, objet de la métaphysique.

Chacun sait que Platon a chassé les pottes de sa République, les
considérant comme dangereux pour le bon fonctionnement de I’Etat :
ceci ne doit nullement nous retenir, car l’essentiel pour nous est le
fait que Platon est le véritable fondateur de I’esthétique métaphy-

(1) Revue de Métaphysique et de Morale, 1931, p. 341,



148 MAURICE GEX

sique, qu’il est Jui-méme un merveilleux artiste, un poéte épris de
toutes les formes de beauté.

Rappelons, sans y insister, que pour Platon, le monde sensible, a
la fois divers et changeant, n’est qu’une apparence ; le monde réel
est le monde intelligible, formé d’Idées hiérarchisées. Les Idées sont
congues comme existant indépendamment des esprits qui les pen-
sent : ce sont des sortes d’archétypes divins, éternels et immuables,
a la ressemblance desquels tous les étres et les choses composant le
monde sensible sont modelés. Le monde sensible, pris en lui-méme,
est sans réalité; il ne posséde de réalité que dans la mesure ou il
participe au monde intelligible.

Le point essentiel a bien saisir est que 1’Idée platonicienne n’est
pas un extrait appauvri obtenu a partir du monde tel que nous le
connaissons par les sens; tout au contraire, ’Idée est la réalité
supréme, qui poss¢de en elle-méme la perfection et la plénitude de
Pexistence. Le monde intelligible est donc non seulement plus réel,
mais encore plus riche, plus complet que le monde sensible.

Notre 4me contemplait avec béatitude ce monde intelligible, alors
qu’elle vivait dans le cortége des dieux, avant d’étre exilée sur la
terre du fait de son union avec un corps. Cette nostalgie du divin
éclate magnifiquement dans ces pages du Phédre :

Mais alors la beauté était splendide a contempler, lorsque, mélés a un
cheeur bienheureux, nous, a la suite de Zeus, les autres, a celle d’un autre
dieu, nous contemplions ce ravissant spectacle, et qu’initiés a des mystéres
qu’il est permis d’appeler trés heureux, nous les célébrions en un état par-
fait, exempts des maux qui nous attendaient dans le temps a venir, admis
a contempler dans une pure lumiére, comme des mystes et des époptes, des
apparitions parfaites, simples, immuables et béatifiques, purs nous-mémes
et point encore scellés dans ce qu’aujourd’hui nous appelons le corps que
nous portons, emprisonnés en lui comme I’huitre en sa coquille... Quant a
la beauté, elle brillait, nous ’avons dit, parmi ces visions. Retombés sur la
terre, nous voyons encore par le plus clairvoyant de nos sens, cette méme
beauté trés clairement resplendir @),

Le role de la beauté qui transparait dans le monde sensible est
donc de nous orienter sur les ailes de ’amour vers le monde intelli-
gible en éveillant en nous le souvenir ainsi que la nostalgie de notre
céleste séjour. L’émotion amoureuse que produit la vue de la beauté
doit déterminer en nous une conversion spirituelle, une ascension

() Phédre, trad. Mario Meunier, p. 108.



L'ESTHETIQUE METAPHYSIQUE 149

vers la lumilre, vers le «soleil intelligible », c’est-a-dire vers ’'Idée
supréme du Bien qui se confond avec celle du Beau. Ecoutons Dio-
time, ’Etrangére de Mantinée, initier Socrate aux mystéres de
Pamour et de la beauté dans le Banguet :

Efforce-toi, 6 Socrate, de me donner ici toute lattention que tu peux.
Celui qu’on aura guidé, dans les mystéres de 1’amour, jusqu’au point ou
nous en sommes, jusqu’a la contemplation méthodique et exacte des beautés
particuliéres : celui-la, parvenu au supréme degré de son initiation, apercevra
soudain une beauté d’une merveilleuse nature, celle-la méme, 6 Socrate,
qui était auparavant la fin que désiraient tous ses efforts ; beauté éternelle,
incréée, impérissable, exempte d’accroissement et de diminution; beauté
qui n’est point belle par ici et laide par 14, belle dans un temps et non dans
un autre, belle sous tel aspect et laide sous tel autre, belle en un lieu et laide
ailleurs, belle pour les uns et laide pour les autres ; beauté qui ne se montre
pas avec un visage, avec des mains ou avec quoi que ce soit de corporel ;
beauté qui n’est pas tel verbe ou telle science, qui ne réside pas dans un
autre étre qu’elle-méme, dans un animal, dans la terre, dans le ciel ou dans
quelque autre chose que ce soit, mais qui reste par elle-méme éternellement
identique avec elle-méme ; beauté de laquelle participent toutes les autres
beautés sans que leur apparition ou leur disparition lui apportent accrois-
sement ou amoindrissement et lui fasse subir la plus minime des modifica-
tions. Lorsque donc de ces beautés particuliéres on s’est élevé, par un amour
régulier des jeunes gens, jusqu’a cette beauté parfaite que 'on commence a
contempler, alors on a presque atteint I’époptie des mystéres de ’amour.
Effectivement, la vraie méthode pour s’initier soi-méme a ’amour ou pour
y étre initié par un autre, c’est de commencer par aimer les beautés d’ici-
bas pour s’élever ensuite 4 amour de la Beauté supréme en franchissant,
comme des échelons, tous les degrés de cette ascension ; en passant d’un seul
beau corps & deux, de deux a tous les autres ; en allant des beaux corps aux
belles activités, des belles activités aux belles sciences jusqu’a ce que des belles
sciences on arrive a cette science qui n’est autre que la science méme du beau,
et que l'on parvienne & connaitre enfin la beauté telle qu’elle est en soi @.

Pour Platon, le beau et le vrai s’identifient, les Idées étant P'intel-
ligible méme. Cependant ’esthétique de Platon n’est pas étroite-

g p q F
ment rationaliste, car I'ldée de la Beauté, comme toute autre Idée,
s’atteint par intuition, par la contemplation, et de plus le rationalisme
platonicien enveloppe un mysticisme qui sera développé par Plotin ;
Partiste, comme tout créateur, est emporté par un délire sacré :

) > P P

Le délire est pour nous la source des plus grands biens, quand il nous est
donné par divine faveur... Quant a celui qui, persuadé que Part suffit a faire

(*) Le Banguet, trad. Mario Meunier, p. 161.



150 MAURICE GEX

de Iui un bon poéte, ose, sans le délire que concédent les Muses, approcher
des portes de la poésie, celui-la ne fera qu’un poéte imparfait, car la poésie
d’un homme de sang-froid est toujours éclipsée par celle d’un inspiré (1),

Le grand Alexandrin Plotin, le fondateur du néo-platonisme, déve-
loppa et approfondit le mysticisme esthétique de Platon pour lequel
la beauté terrestre est comme le fil conducteur qui doit nous conduire
a la réalité suprasensible.

Selon Plotin, toute chose émane du Principe premier, nommé
I’'Un, qui est la réalité absolue, ainsi que la lumitre émane du soleil.
L’univers entier est une sorte de dégradation de cette réalité absolue,
une dispersion 4 partir de cette source divine. Chaque étre, 4 quel-
que échelon qu’il se trouve, s’il a la nostalgie de son origine, peut
opérer un retour ou une conversion a ’Un. La beauté est, pour
Plotin comme pour Platon, le signe du divin dans les choses, qui
nous oriente vers ’Un et nous invite a opérer notre conversion.

Tant qu’un objet sans forme, mais capable par sa nature de recevoir une
forme intelligible ou sensible, reste pourtant sans forme et sans raison, il
est laid. Ce qui demeure complétement étranger 4 toute raison divine est le
laid absolu. En venant se joindre 4 la matiére, la raison coordonne les diverses
parties qui doivent composer l'unité, les combine, et par leur harmonie pro-
duit quelque chose qui est un. Quand un objet est arrivé a 'unité, la beauté
réside en lui, et elle se communique aux parties aussi bien qu’a 'ensemble.
Ainsi, elle se montre tantot dans un édifice entier, tantdt dans une pierre seule,
dans les produits de I’art comme dans les ceuvres de la nature; c’est ainsi
que les corps deviennent beaux par leur participation a une raison divine.

La «forme» et la «raison» dont parle Plotin, correspondent a
P« Idée » platonicienne.

Qu’il s’avance dans ce sanctuaire, qu’il y pénétre, celui qui en a la force,
en fermant les yeux au spectacle des choses terrestres, et sans jeter un regard
en arriére sur les corps dont les grices le charmaient jadis. §’il apercoit
encore des beautés corporelles, il ne doit plus courir vers elles, mais, sachant
qu’elles ne sont que des images, des vestiges et des ombres d’un principe
supérieur, il les fuira pour Celui dont elles ne sont que le reflet. Quiconque
se laisserait égarer a la poursuite de ces vains fantémes, les prenant pour la
réalité, n’aurait qu'une image aussi fugitive que la forme mobile reflétée par
les eaux, et ressemblerait 4 cet insensé qui, voulant saisir cette image, dis-
parut lui-méme, dit la fable, entrainé dans le courant...

C’est ici seulement qu’on peut dire avec vérité : Fuyons dans notre chére
patrie. Mais comment fuir } comment s’échapper d’ici ? se demande Ulysse
dans cette allégorie qui nous le représente essayant de se dérober a empire

(*) Phédre, trad. Mario Meunier, p. 76 et 8o,



L'ESTHETIQUE METAPHYSIQUE 151

magique de Circé ou de Calypso, sans que le plaisir des yeux ni que le spec-
tacle des beautés corporelles qui I’entourent puissent le retenir dans ces
lieux enchantés. Notre patrie, c’est 1a région d’oti nous sommes descendus
ici-bas ; c’est 1a qu’habite notre pére. Mais comment y revenir ? quel moyen
employer pour nous y transporter ! Ce ne sont pas nos pieds — ils ne sau-
raient que nous porter d’un coin de la terre 4 un autre — ce n’est pas non
plus un char ou un navire qu’il nous faut préparer. Il faut laisser de c6té
tous ces vains secours... Rentre en toi-méme, et examine-toi. Situn’y trouves
pas encore la beauté, fais comme Partiste qui retranche, enléve, polit, épure,
jusqu’a ce qu’il ait orné sa statue de tous les traits de la beauté. Retranche
ainsi de ton 4me tout ce qui est superflu, redresse ce qui n’est point droit,
purifie et illumine ce qui est ténébreux, et ne cesse pas de perfectionner ta
statue, jusqu’a ce que la vertu brille & tes yeux de sa divine lumiére, jus-
qu’a ce que tu voies la tempérance assise en ton sein dans sa sainte pureté @,

En résumé, pour Platon et pour Plotin, le beau se confond a la
limite avec le bien et le vrai; «le beau est la splendeur du vrai».
Mais cette esthétique intellectualiste est en méme temps une esthé-
tique mystique et religieuse, puisque la beauté oriente I’Ame vers
les réalités suprasensibles, vers le divin.

Faisons maintenant un bond jusqu’a la philosophie moderne pour
retrouver la continuation de cette esthétique métaphysique. Leibniz
congoit une esthétique purement intellectualiste : le musicien est un
calculateur inconscient qui saisit I’harmonie des sons. En revanche,
Baumgarten, le créateur du terme «esthétique », fait prédominer le
c6té sensible de la beauté, ainsi que la signification étymologique du
terme esthétique le confirme : Pobjet de I’art est ’agrément, l’art
lui-méme n’est qu’un délassement, une distraction. Kant fit alors la
synthése de ces deux conceptions en affirmant que le beau jaillit de
Punion, de la fusion du monde sensible et du monde intelligible.
« Ce principe », écrit Hegel au sujet de Kant, « consiste en ce que le
beau dans ’art est reconnu comme un des moyens par lesquels cette
opposition et cette contradiction entre lesprit considéré dans son
existence abstraite et absolue et la nature comme constituant le
monde des sens et de la conscience, disparait, et est ramené a
Punité» @. Nous ne nous arréterons pas a esthétique de Kant,
malgré sa grande importance, car elle n’est pas une esthétique pro-

(*) Protin, Premiére Ennéade, VI, trad. Bouillet. — (2) HrGEL, Esthétique,
trad. Ch. Bénard, 2° éd., tome 1, p. 23. — Les chiffres des pages entre parenthéses
qui suivent les citations se rapportent tous au tome 1 de cet ouvrage.



152 MAURICE GEX

prement métaphysique, mais une esthétique critique, fondée sur
Panalyse du jugement. Les esthétiques de Schelling, de Hegel et de
Schopenhauer dérivent de celle de Kant, tout en ayant un caractere
nettement métaphysique. Il faut se borner et nous passerons sous
silence, malgré leur intérét, les esthétiques de Schelling et de Scho-
penhauer. Cette derniére contient de grandes beautés de détails,
Schopenhauer ayant un profond sens artistique, mais elle a le tort
d’envisager les Idées platoniciennes comme immobiles, statiques, non
vivantes, ces Idées platoniciennes d’ailleurs s’accordant mal avec
Panti-intellectualisme foncier du philosophe de la Volonté.

Hegel développa et renouvela magnifiquement Pesthétique pla-
tonicienne. L’esthétique de Hegel est réputée, aupres des connais-
seurs, la partie la plus heureuse et surtout la plus durable de son
imposant systéme — qui, dans certaines de ses parties, se révéla si
fragile — et, de plus, elle passe souvent pour étre Pesthétique la plus
géniale qui ait paru.

Une breve introduction métaphysique est sans doute utile, malgré
Pindépendance relative de cette esthétique attestée par les lignes
suivantes de Victor Basch :

Dans Pceuvre si extraordinairement riche et touffue de Hegel, les Legons
sur PEsthétique comptent parmi ce qu’il a produit a la fois de plus profond,
de plus accessible et de plus durable. Si, en effet, I'Esthétigue est solidement
imbriquée dans Parchitecture du systéme et ne constitue qu’une aile de la
maison de I’Etre, prévue et rigoureusement prédéterminée par le plan de
Pensemble, clle vaut, détachée de ce plan et étudiée indépendamment de
lui, en elle-méme et par elle-méme. Dans aucune peut-étre des parties de sa
philosophie, le génie spéculatif du grand métaphysicien ne s’est marié plus
heureusement a sa prodigieuse faculté d’emmagasinement de faits (®.

Le rattachement de Hegel & Platon est indiscutable : pour Hegel,
la réalité fondamentale et absolue est ’Idée qu’il définit de la maniere
sulvante :

L’Idée, c’est le fond, essence méme de toute existence, le type, 'unité
réelle et vivante dont les objets visibles ne sont que la réalisation extérieure.
Aussi la véritable Idée, I’Idée concréte, est celle qui réunit la totalité de ses

(*) Revue de Métaphysique et de Morale, 1931, p. 341.



L'ESTHETIQUE METAPHYSIQUE 153

éléments développés et manifestés par 'ensemble des étres. L’Idée, en un
mot, est un tout, ’harmonieuse unité de cet ensemble universel qui se déve-
loppe éternellement dans la nature et dans le monde moral ou de Pesprit.
...Tout ce qui existe n’a donc de vérité qu’autant qu’il est ’Idée passée a
Pétat d’existence ; car I'Idée est la véritable et absolue réalité. Tout ce qui
apparait comme réel aux sens et a la conscience n’est pas vrai parce qu’il est
réel, mais parce qu’il correspond a I’Idée, réalise I’Idée. Autrement,le réel
est une pure apparence (p. 37).

L’Idée, selon Hegel, comme selon Platon, est une réalité riche et
concréte, et non pas un extrait mental opéré a partir du monde
sensible et plus pauvre que ce monde. Mais alors que I'Idée de
Platon est éternelle et immuable, ’Idée de Hegel est un principe
créateur en évolution incessante, en devenir, en transformation per-
pétuelle. En mettant Paccent sur activité et ’évolution qui en résulte,
la pensée de Hegel est d’un type plus moderne que celle de Platon,
laquelle congoit le monde d’une maniére logique et statique.

L’Idée vit un immense drame cosmique en trois actes, dont cha-
que acte se subdivise de nouveau en trois, et ainsi de suite.

I’Idée envisagée dans son isolement, en et pour soi, est I'objet
de la logique.

L’Idée se déployant, s’extériorisant, engendre la nature, objet de
la philosophie de la nature.

Enfin, dernier acte, 1’Idée revient sur elle-méme pour se concen-
trer : se connaissant elle-méme, elle devient esprit et c’est la philo-
sophie de Pesprit.

Celle-ci se divise elle-méme en trois phases. L’esprit subjectif
existe en sol comme matiére de la psychologie.

En s’extériorisant, 'esprit devient objectif et engendre le droit,
Porganisation politique et sociale, incarnation visible de I’esprit dans
la société.

Enfin, Pesprit, par un retour sur lui-méme, par une réconciliation
avec lui-méme, devient esprit absolu, lequel se manifeste sous la
triple forme de D’art, de la religion et de la philosophie, dans 'ordre
de spiritualisation croissante.

Celui qui ne se laisse pas arréter par le style rébarbatif du philo-
sophe, surchargé de termes abstraits, et par 'imposant appareil logi-
que de sa dialectique, reconnaitra sans peine que l’inspiration pro-
fonde de la pensée de Hegel est d’ordre mystique. De maitre Eckart
a Hegel, la philosophie allemande a cherché le principe supréme dans



154 MAURICE GEX

PEsprit, congu comme une puissance génératrice et libre, antérieure
a toute essence, qui échappe a toute forme, a toute détermination.
L’entendement, avec ses catégories fixes, faites pour l’analyse qui
isole et sépare, est impuissant a saisir I’Esprit: il faut, par une
faculté intuitive, par exemple, participer a P’acte créateur de ’Esprit,
s’unir 4 sa spontanéité créatrice qui le fait évoluer. Car I’Esprit
évolue, se développe : pour se réaliser pleinement il doit tirer de lui-
méme un anti-esprit, c’est-a-dire une Nature, a laquelle il s’oppose,
et qui justement lui permet de s’affirmer, de se « poser », de prendre
conscience de lui-méme.

Mais le dualisme Esprit-Nature ne saurait subsister : il convient
que par une conversion (qui rappelle la conversion des néoplatoni-
ciens succédant a la procession du monde) l'unité supréme soit
de nouveau réalisée et que la Nature se résorbe au sein de
PEsprit.

La ou les autres philosophes allemands (Eckart, Beehme, Schel-
ling) parlent d’intuition, Hegel instaure une dialectique rationnelle.
Mais qu’on y prenne garde : cette dialectique hégélienne déborde les
cadres de la logique aristotélicienne, elle est un élargissement voulu
et conscient de celle-ci et, loin de se confondre avec les démarches
d’un entendement analytique, elle cherche & épouser le rythme
méme selon lequel la réalité se développe. Chez Hegel comme chez
les autres mystiques spéculatifs, «la connaissance se confond avec
Paction et la réalité», selon une heureuse expression d’Emile Bou-
troux ; Hegel affirme, en effet, que tout réel est rationnel et que tout
rationnel est réel.

Si le rationalisme hégélien joue un réle analogue a ’intuition mys-
tique, il est cependant un domaine ol intuition reprend ses droits
dans son systéme : en art précisément, comme nous le verrons. Par
la création et la contemplation esthétique, ’'Idée prend conscience
d’elle-méme et le régne de I’Esprit absolu s’inaugure au sein de
Phumanité : art est donc un moment de la réconciliation dans le
Tout d’un monde en dispersion, d’une Nature séparée.

L’esthétique, pour Hegel, se réduit a la philosophic de Part et des
beaux-arts, en d’autres termes elle n’a pas a s’occuper des beautés
naturelles.

Le but de l'art est de manifester I'Idée au moyen d’une forme
sensible, c’est-a-dire d’une forme qui tombe sous les sens, pierre,
pate colorée, sons.



L'ESTHETIQUE METAPHYSIQUE 155

Voici ce que Hegel répond a ceux qui accusent P’art de produire ses
effets par apparence et ’illusion :

Mais si on qualifie ces apparences d’illusions, on pourra en dire autant des
phénoménes de la nature et des actes de la vie humaine, que I’on regarde
cependant comme constituant la véritable réalité ; car c’est au dela de tous
ces objets percus immédiatement par les sens et la conscience qu’il faut
chercher la véritable réalité, la substance et ’essence de toutes choses, de la
nature et de I’esprit, le principe qui se manifeste dans le temps et dans l’es-
pace par toutes ces existences réelles, mais qui conserve en lui-méme son
existence absolue. Or, c’est précisément I’action et le développement de cette
force universelle qui est ’objet des représentations de I’art. Sans doute, elle
apparait aussi dans le monde réel, mais confondue avec le chaos des inté-
réts particuliers et des circonstances passagéres, mélée a I’arbitraire des
passions et des volontés individuelles. L’art dégage la vérité des formes
illusoires et mensongéres de ce monde imparfait et grossier, pour la revétir
d’une forme plus élevée et plus pure, créée par ’esprit lui-méme. Ainsi, bien
loin d’étre de simples apparences purement illusoires, les formes de ’art ren-
ferment plus de réalité et de vérité que les existences phénoménales du monde
réel. Le monde de I’art est plus vrai que celui de la nature et de Ihistoire.

Les représentations de I’art ont encore cet avantage sur les phénoménes
du monde réel et sur les événements particuliers de I’histoire, qu’elles
sont plus expressives et plus transparentes. L’esprit perce plus difficile-
ment 3 travers la dure écorce de la nature et de la vie commune qu’a travers
les ceuvres de ’art (p. 6).

En d’autres termes, la beauté de la nature est, pour Hegel, d’un
ordre inférieur 4 la beauté des ceuvres d’art. La justification de ce
jugement de valeur découle d’une fagon simple et naturelle de la
métaphysique de I'auteur.

La nature est une manifestation de I’Idée qui est le fond, ’essence
de toutes choses, et dans la mesure ou la nature laisse transparaitre
I'Idée et Punité qui la constitue, elle est belle. Mais I’'Idée, avons-
nous vu, dans son développement ultérieur prend conscience d’elle-
méme, se réfléchit en elle-méme et devient esprit. L’art, produit de
Pesprit humain, est plus élevé en dignité que les simples beautés
naturelles. Le caractére essentiel de I’ceuvre d’art,

c’est d’étre une création de Desprit, d’appartenir au domaine de Desprit,
d’avoir recu le baptéme de Pesprit, en un mot, de ne représenter que ce qui
¢ P prit, ) P q 9

a été congu et exécuté sous l'ingpiration et a la voix de Pesprit (p. 13).

La nécessité du beau dans Part se tire donc des imperfections du réel.
La mission de Part est de représenter, sous des formes sensibles, le dévelop=-

P ) s

pement libre de la vie et surtout de Desprit, en un mot, de faire Pextérieur



156 MAURICE GEX

semblable a son Idée. C’est alors seulement que le vrai est dégagé des cir-
constances accidentelles et passagéres, affranchi de la loi qui le condamne
a parcourir la série des choses finies. C’est alors qu’il arrive 4 une manifes-
tation extérieure qui ne laisse plus voir les besoins du monde prosaique de
la nature, a une représentation digne de lui, qui nous offre le spectacle d’une
force libre, ne relevant que d’elle-méme, ayant en elle-méme sa propre desti-
nation, et ne recevant pas ses déterminations du dehors (p. 57).

Non seulement la contemplation esthétique produit dans Pindividu
qui s’y livre une véritable libération a I’égard des intéréts et des
soucis de sa vie quotidienne, mais I’art, dans son essence méme, est
liberté. Hegel donne cette définition :

La liberté est la plus haute destination de I’esprit. Elle consiste en ce que

le sujet ne rencontre rien d’étranger, rien qui le limite dans ce qui est en
. ., .
face de lui, mais s’y retrouve lui-méme (p. 32).

Donc si ’art est liberté, cela ne veut pas dire qu’il est anarchique,
mais cela signifie simplement qu’en lui P’esprit déploie librement ses
puissances propres sans rencontrer d’obstacles.

De ces diverses considérations il résulte tout d’abord que lart ne
saurait s’apprendre d’aprés des regles, qu’il «est le résultat de Pacti-
vité spontanée du génie de l’artiste» (p. 12). Ensuite, ’art n’est
nullement une imitation de quoi que ce soit.

Ce qui nous plait, c’est non d’imiter, mais de ¢réer. La plus petite inven-
tion surpasse tous les chefs-d’ceuvre d’imitation. En vain dira-t-on que I’art
doit irmiter la belle nature. Cholsir n’est plus imiter... Plus haute est sa mis-
sion, plus libre est son procédé. Rival de la nature, comme elle, et mieux
qu’elle il représente des Idées ; il se sert de ses formes comme de symboles
pour les exprimer ; et celles—ci, il les fagonne elles-mémes, les refait sur un
type plus parfait et plus pur (p. 18).

L’art n’est pas non plus destiné a étre simplement une expression
de la personnalité, enfin 1’art ne vise pas au perfectionnement moral.

Si l'on accorde ainsi a Part la haute mission de représenter le vrai dans
une image sensible, il ne faut pas soutenir qu’il n’a pas son but en lui-méme

(p- 34)-

Le beau, objet de I’art, c’est I'ldée réalisée, ’'Idée concrete qui
n’est plus offerte 4 la réflexion, a 1’analyse intellectuelle, mais bien
a la contemplation :

Le point de vue du beau est donc celui de la pure contemplation, non

celui de la raison abstraite ou de la réflexion, qui congoit, qui analyse, com-
pare, saisit le rapport des parties et leur destination (p. 41).



LDESTHETIQUE METAPHYSIQUE 157

Kant avait dit dans son esthétique, sous une forme quelque peu
pédantesque : « Le beau est ce qui est reconnu sans concept », car il
résulte de Paccord harmonieux de la sensibilité et de 'imagination
d’une part, et de ’entendement — disons de I’intelligence — d’autre
part. Cette idée est reprise par Hegel qui montre que Part

tient le milieu entre la perception sensible et Vabstraction rationnelle... Ce
qu’il aime & voir (en ’objet particulier), ce n’est ni sa réalité matérielle, ni
I'Idée pure dans sa généralité, mais une apparence, une image de la vérité,
quelque chose d’idéal qui apparait en lui; il saisit le lien des deux termes,
leur accord et leur intime harmonie. Aussi le besoin qu’il éprouve est-il
tout contemplatif. En présence de ce spectacle, ’dme se sent affranchie de
tout désir intéressé... Les deux principes se retrouvent également combinés
dans Dartiste. Le coté sensible est renfermé dans la faculté qui crée, dans
Pimagination. Ce n’est pas par un travail mécanique, dirigé par des régles
apprises, qu’il exécute ses ceuvres. Ce n’est pas non plus par un procédé de
réflexion semblable a celul du savant qui cherche la vérité. L’esprit a cons-
cience de lui-méme, mais il ne peut saisir d’'une maniére abstraite I’Idée
qu’il congoit; il ne peut se la représenter que sous des formes sensibles.
L’image et Idée coexistent dans sa pensée et ne peuvent se séparer (p. 17, 18).

L’art, pour Hegel, est donc non pas une pensée accompagnée
d’images, mais une pensée qui ne s’exprime et ne se révele qu’au
moyen d’images, qu’a travers des images sensibles, I'image et le
contenu idéel qu’elle doit véhiculer étant rigoureusement indisso-
ciables, fusionnant de la maniére la plus intime.

Ajoutons, pour en finir avec 'exposé de Hegel, que notre philo-
sophe propose une classification des arts dans laquelle la poésie tient
la place supréme ; la voici : architecture, sculpture, peinture, musique,
poésie. Il serait fastidieux d’entrer dans les détails : disons simple-
ment que la poésie doit sa place privilégiée au fait qu’en elle s’ex-
prime le moins matériellement et le plus fidelement 1’Idée.

*
* *

Nous avons hite d’en venir a4 notre probleme: que penser des
rapports de l’art et de la connaissance 4 la lumiere de I’esthétique
platonico-hégélienne ?

Une premitre remarque s’impose: toute esthétique qui affirme
d’une fagon ou d’une autre que l’art est une connaissance d’une
certaine espeéce, connaissance du type intellectuel, ou bien révélation
mystique, ou magique, peu importe, doit nécessairement se rattacher



158 MAURICE GEX

de quelque maniére au schéma général de I’esthétique platonico-
hégélienne, quiidentifie le beau avec le vrai, méme si elle n’en a pas
conscience.

Tout d’abord, efforgons-nous d’éviter quelques malentendus gros-
siers au sujet de la signification de cette esthétique.

Dire que I’art consiste a manifester ’Idée sous une forme sensible,
est une affirmation faite pour effrayer bien des esthéticiens : voila
donc P’art acoquiné avec lintelligence ! Il en résultera, penseront-ils,
que tout dans P’art devra étre translucide a I'intelligence, a la raison
raisonnante, ce qui — la chose est trop évidente — n’est pas le cas.
De plus, lintelligence saisit les caractéres les plus généraux des
objets ; si donc P’art est congu d’une maniere intellectualiste, il ne
peut exprimer que des généralités abstraites, dépouillées de seve
et de substance : un tel art devient exsangue.

Cette interprétation dérive d’une méconnaissance complete de ce
que les grands métaphysiciens appellent Idée, ainsi que le prouve le
texte suivant d’Henri Delacroix :

L’Idée n’est ni un concept, ni une espéce. Elle n’a rien a voir avec le monde
des abstractions. Elle se situe exactement entre abstraction de la généralité
et arbitraire de la particularité. Une telle doctrine, au moins chez les mai-
tres, ne fait pas retomber Part a un intellectualisme étroit. Au contraire,
I'Idée est la manifestation de ce qu’il y a de substantiel et de profond dans
Punivers. Sous des concepts abstraits, sous la notion d’une espéce ou d’un
genre, on peut penser une infinité de personnages. I’Idée s’achéve en expres-
sion pleinement déterminée et réalisée. I’Idée n’a rien a voir avec 1’abstrac-
tion. Elle n’est pas dans ’ceuvre d’art le théme logique que la réflexion
peut en dégager : quelque chose comme la morale de la fable ou la thése de
certains romans ou de certaines piéces de théatre @,

Ajoutons que Hegel, qui passe pour employer une langue hérissée
d’abstractions, est en réalité un esprit éperdument épris du concret,
qui a vigoureusement souligné le caractere d’incomplétude, et par-
tant d’irréalité, de tout abstrait, de toute notion abstraite.

L’art selon Hegel, étant justifié par le caracteére inachevé, impar-
fait de la nature, est une création, un accomplissement de ’étre selon
les voies de V’esprit. Mais nous avons vu que I’'Idée est ’étre méme
et que 1'Ildée en devenant connaissance de soi, se transforme en
esprit : c’est donc D’esprit qui ouvre I¢re de la connaissance dans

(*) Henri DELACROIX, Psychologie de art, p. 70.



L’ESTHETIQUE METAPHYSIQUE 159

P’évolution de I’Idée. Donc, si I’art est création, il doit du méme coup
relever de la connaissance ou y conduire, puisqu’il est immanent 4 la
sphere de 'esprit. Répétons qu’il n’est nullement connaissance con-
ceptuelle : les productions de Part s’offrent a la contemplation, a Pin-
tuition, non pas a la pensée discursive, a la raison raisonnante. Ces
productions sont comme des sortes de révélations qui n’empruntent
pas les voies du concept, mais qui se font par le truchement du
sensible.

En résumé, le probléme de I’art et de la connaissance chez Hegel
se résout de la facon suivante :

A la limite, pour Hegel comme pour tous les platoniciens, le vrai et
le beau se confondent, et par 1a méme ’art se rapproche de la reli-
gion et de la philosophie. Par ailleurs, le vrai comme beauté reste
indissolublement enveloppé par une forme sensible qui fait corps
avec Jui et qui résiste aux efforts de P'intelligence pour ’appréhender.

Voici des textes d’une parfaite limpidité a ce sujet :

Si nous disons que la beauté est I’Idée, c’est que beauté et vérité, sous un
rapport, sont identiques. Cependant, il y a une différence entre le vraz et le
beau. Le vrai est I’Idée lorsqu’elle est considérée en elle-méme dans son prin-
cipe général et en soi, et quelle est pensée comme telle. Car ce n’est pas
sous sa forme extéricure et sensible qu’elle existe pour la raison, mais dans
son caractére général et universel. Lorsque le vrai apparait immédiatement
a Pesprit dans la réalité extérieure et que I’'Idée reste confondue et identi-
fiée avec son apparence extérieure, alors I’ldée n’est pas seulement vraze
mais belle. Le beau se définit donc la manifestation sensible de Idée. Dans
le beau, la forme sensible n’est rien sans ’Idée. Les deux éléments du beau
sont inséparables. Voila pourquoi, au point de vue de la raison logique ou
de Pabstraction, le beau ne peut se comprendre . La raison logique (Verstand)
ne saisit jamals qu’un des c6tés du beau ; elle reste dans le fini, exclusif et le
faux. Le beau, au contraire, est en lui-méme infini et libre (p. 37).

Une création artistique est pour Hegel une réalité plus réelle et
plus vraie que la réalité donnée, elle représente I’harmonieuse fusion
du sensible et de Pintelligible, de la Nature et de PEsprit : elle est
comme une nature spiritualisée dont la contemplation poss¢de un
sens et une valeur éminemment spirituels. Vouloir comprendre par
I’entendement le beau, c’est en rompre I’harmonieuse synthese pour
n’en saisir qu’un des éléments constituants, 'Idée ; c’est donc détruire
le beau en tant que beau, par conséquent ce n’est pas le comprendre.

(r) Cest nous qui soulignons.



160 MAURICE GEX

Voici encore une citation pour éclairer le rapport entre ’artiste
créateur et la connaissance philosophique.

On ne peut pas dire cependant que le vrai en toutes choses, qui est le
fond commun de Part et de la philosophie comme de la religion, doit étre
saisi par P’artiste sous la forme d’une pensée philosophique. La philosophie
ne lui est pas nécessaire, et s’il pense a la maniére du philosophe, il produit

\

alors une ceuvre précisément opposée a celle de I’art, quant 4 la forme sous
laquelle ’'Idée nous apparait ; car le r6le de imagination se borne a révéler
a notre esprit la raison et ’essence des choses, non dans un principe ou une
conception générale, mais dans une forme concréte et dans une réalité indi-

viduelle (p. 92).

Nous sommes arrivés a cette conclusion : si ’art en général ou la
poésie en particulier touche a la connaissance, il ne peut s’agir que
d’une connaissance spéciale, non conceptuelle. 11 y a avantage,
croyons-nous, dans une telle discussion & conserver un sens précis et
limité au terme de «connaissance», en le réservant a une activité
de jugement utilisant des concepts : celui qui se risque a employer
ce terme dans une acception plus large doit alors soigneusement
préciser cette acception. En vue d’éclairer ce point touchant la
poésie, nous nous adresserons a un penseur actuel.

Parmi les philosophes contemporains qui considérent la poésie
comme susceptible d’apporter une véritable connaissance métaphy-
sique, il convient de mentionner un métaphysicien anglais qui s’est
illustré comme un des fondateurs de la logistique: A. N. Whitehead.
I1 n’est & proprement parler ni un platonicien, ni un hégélien ; sa
doctrine est située au confluent de courants philosophiques multiples
et divers : en vigoureuse réaction contre le brutal dualisme cartésien
de Iétendue et de la pensée, elle est une protestation véhémente a
Iégard de la vision mécanique du monde que la science issue de
Descartes a développée ®. Le philosophe anglais croit que la réalité
est conforme a ce que la perception naive nous en apprend : les qua-
lités secondes, les sons, les couleurs, les odeurs sont tout aussi réels
que les qualités premieres que Descartes retenait seules, la figure et
le mouvement. Le témoignage des poétes nous enseigne donc a tenir
compte d’éléments de la réalité concréte qui étaient évincés de la
vision scientifique du monde.

La poésie ne se borne pas a ce role banal d’informatrice complémen-

(1) M. Gex, «Quelques aspects du réalisme contemporain », Revue de Théologie
et de Philosophie, 1935, p. 191 ss.



L'ESTHETIQUE METAPHYSIQUE 161

taire, appuyant simplement de son autorité ce que le sens commun
donne déja ; elle apporte encore, selon Whitehead, une connaissance
que nous pourrions qualifier de mystique et d’occulte, a savoir la
présence du tout dans les parties. Ceci rappelle le microcosme des
occultistes qui reproduit le macrocosme et entretient avec lui un sys-
téme de correspondances subtiles. La doctrine de I'universelle sym-
pathie se retrouve encore chez Leibniz, dont les monades reproduisent
toutes le méme univers qui se reflete, en quelque sorte, en chacune
d’elles. C’est 1a le principe anti-cartésien de Whitehead : le monde est
formé d’organismes en lesquels tous les éléments concourent & Dexis-
tence de Pensemble, étant tous marqués du sceau de cet ensemble,
au lieu d’étre des éléments inertes et sans individualité, des éléments
interchangeables. Conception organique et non plus mécanique de
Punivers.

Shelley et Wordsworth apportent tous deux un témoignage énergique
affirmant que la nature ne peut étre séparée de ses valeurs esthétiques, et
que ces valeurs proviennent, en quelque sorte, de la présence cumulative de
Pentier en ses diverses parties (),

Notre conclusion tiendra en quelques lignes.

Pour préparer une réponse au probléme des rapports de la poésie
et de la connaissance, il nous a semblé qu’il convenait de consulter
les métaphysiciens qui avaient élaboré une esthétique particulierement
favorable au rapprochement de ’art et de la connaissance : les phi-
losophes platoniciens que nous avons interrogés, identifient en effet
a la limite le beau avec le vrai, ainsi que le maitre I’a fait dans ses
merveilleux dialogues. Mais si, du point de vue métaphysique, le vrai
et le beau se confondent, ils sont donnés a Pesprit humain d’une
maniere différente. Le vral est atteint par une activité de jugement
qui utilise des concepts et qui prend comme objet de connaissance
la réalité offerte. Le beau artistique, pour Hegel, est une création
humaine qui parachéve la nature en la spiritualisant. L’artiste qui
crée ne pense pas conceptuellement d’abord, il ne part pas de pen-
sées philosophiques conscientes qu’il chercherait ensuite & traduire au
moyen de matériaux sensibles: le véritable artiste pense directe-
ment Peceuvre qu’il veut accomplir en termes sensibles, I'union du
sensible et de I’Idée au sens platonicien étant pour lui indissoluble.

(*) A. N. WHITEHEAD, La science ¢t le monde moderne, trad. A. d’'Ivéry et P. Hol-
lard, p. 120.

REV. DE THEOL, ET DE PHIL, — N. 8., t. XXXI (N° 128 1943). II



162 MAURICE GEX

Son ceuvre enfin apparait au spectateur ou a l’auditeur comme une
nature, puisqu’elle se présente sous un aspect sensible ainsi que
n’importe quelle réalité du monde extérieur. Mais il s’agit d’une
nature particulierement translucide a I’esprit qui la contemple, d’une
nature qui laisse transparaitre ’Idée qu’elle contient beaucoup plus
clairement que la nature au sens ordinaire de ce terme, car « Pesprit
perce plus difficilement & travers la dure écorce de la nature et de
la vie commune qu’a travers les ceuvres de 1’art», pour reprendre
les mots mémes de Hegel.

Revenons sur les theses de Withehead qui concernent spéciale-
ment la poésie.

La poésie n’est pas en elle-méme une connaissance, elle ne formule
aucun jugement, car elle ne reléve pas de l'ordre des concepts. Sans
doute, les mots qu’elle utilise ont un sens défini, mais ce n’est pas
leur signification qui fait le message du poete, car, si cela était, il ne
se distinguerait pas de celui du prosateur. C’est par voie de sugges-
tion et non pas de signification qu’opere la poésie. Elle se présente
comme une ceuvre de nature sous son revétement sensible de sons,
de mots, et le métaphysicien qui cherche & comprendre le secret de
la magie poétique en analysant par son intelligence réfléchie I'ceuvre
du potte, se rend compte, ainsi que ’a fait Whitehead, que cette
magie opere grice a un systéme de subtiles correspondances entre les
choses qu’elle nous révéle. La poésie opere grice a ce systéme de cor-
respondances mystérieuses sans qu’il soit du tout nécessaire d’étre
conscient de ce fait pour gofiter la poésie. Un Whitehead qui, en
tant que philosophe, vise a la connaissance, est enchanté de décou-
vrir par Panalyse du phénomeéne poétique une confirmation de cette
treés ancienne idée de la sympathie universelle énoncée par l'occul-
tisme de tous les temps.

En résumé, la poésie n’est pas connaissance dans son essence, mais
elle peut apporter une connaissance ; elle s’offre a la connaissance
comme toute réalité, et nous ajouterons si nous consentons a étre
fidele a2 Hegel, qu’elle facilite la connaissance des plus hautes vérités.

Maurice GEX.
P. S. — Nous tenons a signaler ici & ceux que les problémes d’esthétique

intéressent l'étude trés suggestive que M. Edmond Burnier a publiée dans les
Etudes de Lettres (1°° octobre 1941) sous le titre : «Poésie et connaissance ».



	L'esthétique métaphysique

