Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1943)

Heft: 128

Artikel: Raison, révélation et témoignage du Saint-Esprit dans la tradition
protestante

Autor: Neeser, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RAISON, REVELATION ET TEMOIGNAGE
DU SAINT-ESPRIT
DANS LA TRADITION PROTESTANTE

Il y a toujours un précieux avantage a rattacher les données d’un
probléme, éventuellement la solution de ce probléme, 4 une tradition.
La connaissance la plus assurée est, en effet, celle qui procede du
connu et qui en constitue une extension. On peut méme se demander
s’il existe d’autre connaissance que celle-la, les intuitions du génie
lui-méme ne devenant accessibles 4 la moyenne des hommes qu’une
fois reliées, d’une maniére ou d’une autre, au domaine antérieurement
défriché.

Encore faut-il que, dans chaque cas particulier, il y ait une donnée
antérieure, une tradition suffisamment établie et avec assez de clarté,
pour que le chercheur ait avantage soit a s’appuyer sur elle, lui
demandant un point de départ, soit a revenir a elle, une fois ses
propres theses établies, pour y chercher les confirmations dont il
aura besoin ou dont auront besoin ceux qui désirent le suivre.

La pensée protestante n’aurait-elle aucun recours de ce genre ?

Serait-elle vouée a de perpétuels recommencements ? L’évolution
y serait-elle surtout créatrice ? L’élément de création dominerait-il
en elle élément d’évolution, de telle sorte que chaque génération
doive constater son indépendance a I’égard de la précédente et en
appeler a la seule intuition des maitres de ’heure ? Le rapport pré-
senté par M. Edmond Rochedieu devant la Société romande de phi-
losophie le 31 mai 1942 et publié dans le dernier numéro de cette
Revue ) ne va certes pas jusque 1a. Mais n’exagére-t-il pas 'incerti-

(*) Entendez le n° 125, de décembre 1942. L’article de M. Neeser, composé en
janvier, aurait di paraitre dans le premier numéro de Pannée. L’abondance des
matiéres en a retardé la publication. (Réd.).

REV, DE THEOL. ET DE PHIL, — N, S., t. XXx1 (N° 128, 1943). 9



130 MAURICE NEESER

tude dans laquelle nos peéres nous auraient laissés quant aux rapports
de la révélation et delaraison ? Exact dans ce qu’il dit, & savoir dans
la description de certain désarroi, dit-il tout ce qu’il y avait a dire ?

Qu’il me soit permis de tenter une réponse a cette question, ou
du moins d’en noter la possibilité.

La théologie réformée ne serait «pas encore parvenuey, écrit
M. Rochedieu, « a élaborer une doctrine de la révélation admise par
la majorité de ceux qui y sont intéressés ». (p. 243.)

A quels éléments reviendrait le probléme tel qu’il « se pose 4 I’heure
actuelle » (p. 246), tel donc qu’il s’offrirait aux protestants apres
quatre cents ans d’active méditation ?

A travers la «crise » que lui aura value Pessor de la critique his-
torique, de la philosophie hégélienne et de I’histoire des religions
(p. 246 ss.), la pensée protestante retient — on s’y attend — a titre
de premitre donnée de la révélation, la Bible (p. 251). Mais, nos
meilleurs maitres consultés, (K. Barth, E. Brunner, F. Leenhardt),
la Bible ne serait pas confondue avec la révélation (p. 251). Elle
serait le point d’attache d’une «attente» (Barth), Poccasion d’une
«expérience » (Brunner), le lieu d’une «rencontre » (Leenhardt). La
révélation serait dans «la rencontre», dans «l’expérience», consé-
cutives a «’attente ».

Insistons : La Bible est «le lieu d’une rencontre » (p. 253), et d’une
rencontre actuelle : «le lieu de cette rencontre dans laquelle la révé-
lation historique devient pour nous une révélation actuelle » (p. 253),
celle-ci constituant sans doute a nos yeux la révélation la plus réelle.
Rencontre actuelle entre qui ? Entre Dieu et ’homme. La révélation
est «l'acte de Dieu par lequel il établit entre sa personne et la per-
sonne humaine une relation» (p. 253). Elle est «tout le contraire d’une
vérité abstraite, statique, morte. Elle est... un mouvement dans
lequel Dieu se fait connaitre comme celui qui cherche '’homme et
Pappelle a le connaitre comme tel et 4 ’aimer» (p. 253). Dieu, dans
cette expérience dont il a linitiative, utilise la Bible. Mais ce n’est
pas la Bible qui est en elle-méme la révélation. La révélation, c’est
la rencontre personnelle qu’un homme fait de Dieu, et cela — nos
maitres le sous-entendent, ou le disent unanimement — en Jésus-

Christ.



TEMOIGNAGE DU ST-ESPRIT DANS LE PROTESTANTISME 131

En conséquence «nous ne devons pas croire a I’Ecriture [si indis-
pensable que soit cette derniere a titre d’occasion de la rencontre]
mais il nous faut, dans la foi au Christ, reconnaitre et expérimenter
la parole de PEcriture comme parole de Dieun (p. 252). Il est clair
en outre, si vous tenez compte de ’ensemble de ce qui vient d’étre
dit — et ceci est capital — qu’il s’agit plus spécialement des textes
relatifs a cette expérience, a cette rencontre de Dieu et de ’homme
en Jésus-Christ. Il s’agit plus spécialement des textes relatifs a cette
gréce, qui est la Grice. Entendez donc par parole de PEcriture sur-
tout ce message de I’Ecriture qui en fait le centre et qui annonce que
Dieu vient a nous en Jésus-Christ.

Ces vues sont d’une extréme justesse. Elles sont — nous y revien-
drons tout 4 I’heure — trés exactement protestantes. Elles compor-
teraient, si elles étaient admises dans leur pleine rigueur, une cer-
taine définition (la vraie définition protestante) du role du Saint-
Esprit en tant que second élément de la révélation : celle qui n’est
pas donnée par M. Rochedieu.

Le second élément de la révélation est, en effet, pour la théologie
protestante (voire chrétienne) le « témoignage du Saint-Esprit». En
quoi consiste ce dernier ! Il semblerait, d’apres ce qui vient d’étre
dit des Livres Saints, « lieu de rencontre dans lequel la révélation his-
torique devient pour nous une réalité actuelle », (& savoir cette réa-
lité actuelle : la grice de Dieu en Jésus-Christ), que la réponse dfit
étre assez simple. Le témoignage du Saint-Esprit ne saurait, semble-
t-il, porter sur linspiration littérale des Saintes Ecritures. La cause
serait entendue : Si la Bible veut, selon la formule paradoxale de
K. Barth, «étre prise au sérieux », elle ne voudrait nullement « étre
prise a la lettre » (p. 251). Le témoignage du Saint-Esprit serait la
force qui opere la rencontre centrale et centralisatrice, qui donne 2
Poccasion du salut sa vraie réalité, qui la conduit de la virtualité a
Pacte, bref, qui vient animer une parole (celle de la gréce) pour
I'ordinaire comme assoupie, et fait d’elle, au cceur du croyant, une
vivante parole de Dieu lui-méme. Une parole prononcée dans la
lettre, sans doute, en ce sens que Dieu, pour la prononcer, s’est
servi de la lettre ; et soudée a la lettre qui en fut et qui en demeure
Porgane. Et néanmoins une parole libérée, libératrice a I’égard de
la lettre biblique considérée dans son ensemble, dont elle ordonne
les divers éléments selon le rapport qu’ils entretiennent avec elle.

La doctrine protestante relative au témoignage du Saint-Esprit



132 MAURICE NEESER

manque de netteté, remarque M. Rochedieu (p. 254). Elle hésite
entre les deux conceptions que je viens de rappeler, Calvin étant
pour beaucoup dans cette hésitation. L’hésitation persiste, un néo-
calvinisme assez servile ne contribuant pas a nous en faire sortir,
et Pattitude de la théologie dialectique sur ce point n’étant pas d’une
clarté accessible a chacun. Mais, chose curieuse, des deux possibilités
qui se présentent a la pensée protestante et dont I'une seule est juste
(2 savoir celle qui fait du témoignage intérieur du Saint-Esprit une
expérience personnelle en vertu de laquelle la parole de la grace,
parole centrale et centralisatrice de la Bible, devient active et réelle
en un homme), M. Rochedieu semble ne retenir que l’autre, ’erronée :
celle qui voit ’ceuvre révélatrice du Saint-Esprit dans une conviction
dogmatique généralisée en vertu de quoi le texte biblique dans son
ensemble serait tenu pour une parole dictée par Dieu.

Suis-je dans erreur sur ce point ? On pourra le croire, si 'on s’en
tient 4 une lecture rapide du rapport de Lausanne. M. Rochedieu
y rattache les conflits qu’il signale entre la philosophie et la théologie
aux « affirmations de la révélation méme comprise sans aucun litté-
ralisme biblique » (p. 257). Mais les exemples qu’il en donne s’expli-
quent-ils autrement que dans la these du littéralisme ? Ou ne trou-
vent-ils pas leur explication la meilleure dans la présupposition du
littéralisme ? Les théologiens, dit-il, s’excommunient réciproque-
ment pour leurs désaccords dans l'interprétation de la sainte cene
ou de la prédestination. Et les philosophes s’étonnent de voir des
théologiens également respectueux de la Bible incapables de s’entendre
sur des questions de cette nature... (p. 259 s.). Ces théologiens et ces
philosophes ne sont-ils pas les uns et les autres en train d’oublier la
vraie portée du témoignage du Saint-Esprit ? Cette « communication
personnelle de Dieu» porte essentiellement sur la «rencontre» de
I’ame avec Jésus-Christ et sur les passages de la Sainte Ecriture y
relatifs. Il s’agit de la grice divine saisie en son centre vif, en son
essence vraiment, telle que le message du salut par la foi 'exprime.
C’est cette essence de la religion chrétienne sur quoi porte la garantie
du Saint-Esprit et qui «ne pourra jamais étre soumise a une vérification
de caractere rationnel» (p. 257). Elle, et non le dogme de la prédesti-
nation, qui, par rapport a elle, est d’ordre dérivé ; nicelui de la sainte
cene, qui, portant non sur la parole mais sur un sacrement, est, pour la
foi protestante, d’ordre relativement secondaire. Les théologiens et
les philosophes de M. Rochedieu paraissent confondre ces plans: les



TEMOIGNAGE DU ST-ESPRIT DANS LE PROTESTANTISME 133

premiers, estimant que le témoignage du Saint-Esprit porte en somme
sur toute la Bible et affirme donc la divinité de la lettre, sont induits
a exagérer la portée des divergences d’interprétation issues du res-
pect des textes. Les seconds ne peuvent concevoir qu’« une révélation
de Dieu par le témoignage intérieur du Saint-Esprit » divise profon-
dément ceux qui s’en prétendent les bénéficiaires. Ils en tirent cette
conclusion, qui est celle de M. Rochedieu : Il n’y a rien a retenir du
témoignage intérieur du Saint-Esprit; il faut «chercher ailleurs »
les lumieres désirables et désirées.

Cet « ailleurs » serait dans une théorie de la connaissance religieuse

(p. 260).

Or, chercher ailleurs que dans Pintervention du Saint-Esprit le
secret de la révélation définitive, le christianisme ne le peut pas.

Les diverses confessions chrétiennes s’accordent a reconnaitre que
IEvangile est une rédemption, & savoir une rédemption de la créa-
tion. Il peut exister, et il existe une révélation issue du créé. Si
troublé que soit le monde en I’homme et hors de Phomme, il ne
laisse pas de donner lieu a une certaine connaissance de Dieu, plus
ou moins affective ou plus ou moins intellectuelle, plus ou moins
panthéiste ou plus ou moins déiste. Il ne provoque et ne saurait
provoquer la connaissance d’un Dieu rédempteur.

La révélation vraie — il faut entendre 1’adjectif pour affirmé du
point de vue chrétien — la révélation a laquelle s’attache la foi qui
sauve (fides salvifica), est une révélation rédemptrice; donc une
révélation surnaturelle. Elle n’émane pas de la nature. Elle ne pro-
vient ni des choses ni de ’homme. Elle ne ressort d’aucune maniére
humaine, ni sentimentale ni intellectuelle, d’envisager les choses en
- Phomme ou hors de 'homme. Elle a sa seule source dans le Dieu
qui sauve le monde, ou qui sauve du monde, a savoir dans le Dieu
rédempteur.

Le sens profond du témoignage du Saint-Esprit, c’est précisément
d’affirmer le caractére rédempteur ou surnaturel de la révélation
chrétienne vue en son centre, qui est la grice réalisée en Jésus-Christ.
L’affirmer ? Oui; il s’agit d’abord de Paffirmer, et pour cela de la
définir. Il faut que soit exprimée, en termes humains, bien sir,
puisque ’annonce en est destinée aux hommes, la surhumaire irter-
vention, la «folie» qu’est pour la chair et lintelligence méme de



134 MAURICE NEESER

I’homme la grice rédemptrice. Et c’est 1 sans doute la part du
Saint-Esprit dans expression que les Ecritures donnent de la révé-
lation surnaturelle : ce message est vraiment dans la Bible le fruit
d’une inspiration d’en haut agissant au cours de Ihistoire sainte en
ceux qui I’ont parlé et écrit. Mais l1a n’est pas encore, 4 proprement
partler, le témoignage intérieur du Saint-Esprit. Il est dans la confir-
mation individuelle et actuelle, dans la garantie du message qui
seule consacre actuellement, au cceur de celui qui est appelé a croire,
la foi digne de ce nom.

Telle est en somme aussi la fonction du témoignage du Saint-
Esprit selon le catholicisme et selon le protestantisme théopneuste,
bien que la révélation (celle qui sauverait), s’y trouve par malheur
identifiée non seulement avec le message qui la définit, mais encore
avec tout le contexte catéchétique ou biblique de ce message. Selon
les catholiques, le Saint-Esprit préte au pape, successeur de saint
Pierre et vicaire de Jésus-Christ, une assistance surnaturelle dans
Pexercice de son magistére officiel et fait ainsi du catéchisme
méme de P’Eglise une parole de Dieu. A en croire le protestantisme
théopneuste, le témoignage du Saint-Esprit, se pronongant dans
I’4me de I’élu, préte ce caractere au texte biblique tout entier et, a
titre égal, 4 chaque détail de chaque livre. Il y ala, de part et d’autre,
une erreur quant a ’objet de la révélation : on ne le cherche pas dans
une personne salutaire a laquelle aurait conduit le message biblique ;
on ne le cherche pas dans la rencontre de cette personne, dans ’expé-
rience vivante de cette rencontre, bref dans une grice vivante, vivi-
fiante et vécue, par une intervention d’en haut, a 'occasion du mes-
sage qui fait le centre du catéchisme et de la Bible; on le cherche
dans le livre lui-méme, dans I’ensemble du livre tenu en lui-méme
pour rédempteur, le salut étant lié a la confession de ses formules.
Et la dignité surnaturelle dont les textes sacrés sont des lors revétus,
les mettant hors d’atteinte des recherches historiques et critiques,
va séparer de fagon tres artificielle la révélation ainsi définie de
toute la science, de toute la raison humaine.

Il y a la Pexpression fausse d’un sentiment juste, d’une certitude
essentielle au christianisme : le caractére surnaturel de la révélation
rédemptrice. Et c’est ce méme sentiment, cette méme certitude qui
s’expriment dans la conception vraiment protestante du témoignage
du Saint-Esprit : une intervention divine en vertu de laquelle, parce
que la rencontre est faite d’'une 4me avec Celui qui est venu chercher



TEMOIGNAGE DU ST-ESPRIT DANS LE PROTESTANTISME 135

et sauver ce qui était perdu, le message salutaire a revétu désormais
dans cette dme, avec sa dignité de centre de la parole biblique, sa
portée de vraie parole de Dieu. Tout a I’heure, en cette parole, I'in-
tervention rédemptrice reposait secréte, comme ensevelie dans la
lettre humaine ; parole de Dieu quiescente, virtuelle. Maintenant,
Iintervention dite du Saint-Esprit s’étant produite, elle est devenue
pour celui qui I’a entendue vraie parole de Dieu.

Cela étant, on comprendra peut-étre que, pour la pensée chrétienne,
aucune théorie de la connaissance, ceuvre nécessairement humaine
et rationnelle, ne puisse suppléer la doctrine du témoignage du Saint-
Esprit. Non pas que toute philosophie soit en opposition avec la
thése fondamentale de la certitude chrétienne. Il y a des distinc-
tions a faire, des limites & observer, et de la part de la théologie et
de la part de la philosophie. Pour ce qui la concerne, la tradition
protestante bien comprise (elle n’est ni dans lindéfendable théo-
pneustie ni dans I'insaisissable théologie dialectique) ne contraint
pas a choisir. Sa conception du témoignage du Saint-Esprit affirme
les droits souverains de la révélation rédemptrice sans que se trou-
vent méconnus, dans leurs justes limites, les services de la raison.
Nous reviendrons sur ce sujet a la fin de cet article.

*

Dans I’exacte mesure ou il s’est montré vivant, le protestantisme
a mis de fagon constante au centre de sa prédication le message du
salut par la foi: entendez par la seule foi, ce qui signifie aussi par la
seule grice. Pour s’en convaincre — si quelque doute s’élevait a cet
égard — il suffit de relire, par exemple, I’Histoire de la théologie pro-
testante de 1.-A. Dorner, ou VAdpercu de Pbistoire de UE glise chrétienne
de R. Sohm. Ou encore le petit livre de Karl Hase intitulé Hutterus
redivivus. Au travers des orthodoxies confessionnelles sclérosées, des
écroulements ol paraissent s’abimer a leur suite les époques dominées
par la critique historique ; au travers des relevements illusoires
empruntés au rationalisme, puis & un certain libéralisme, la veine
vivante ne cesse de courir.

Elle serait luthérienne plus que calviniste ? Le Précis d’histoire
générale du christianisme d’Eugene Choisy, tout en relevant l’origi-
nalité du protestantisme calvinien, ne modifie pas 'impression qui
se dégage, pour l’essentiel, du tableau brossé par les émules luthé-



136 MAURICE NEESER

riens du professeur de Geneve. Sans doute c’est a Luther que revient
Phonneur d’avoir reconnu dans la doctrine de la justification par la
foi «la doctrine centrale du christianisme» articulus stantis aut
cadentis Ecclesiae (Choisy, p. 93). Mais en recommandant 4 ses
disciples, a la suite de saint Augustin, d’éviter le scandale dans leur
fagon de précher la prédestination, étant «affectionnez a souhaiter
le salut de tous » (Inst. III, xx1v, 14), Calvin lui-méme jetait le pont
et permettait d’entrevoir 'unité essentielle de la foi protestante. En
fait, les réveils qui ont de siécle en siécle irrigué ’Eglise de la Réforme,
et dans le monde anglo-saxon (Wesley) aussi bien que dans les pays
en majorité luthériens (Spener, Zinzendorf) — la France et la Suisse
se trouvant au bénéfice de leur confluence — ont tenu leur force,
sans exception, du message du salut par la foi. Cette constance se
révelera une fois de plus, par deld les subtils approfondissements
auxquels nous contraint la théologie barthienne.

Je viens de citer cet admirable Hutterus redivivus de Hase. Aride
a premitre vue, comme les sables ou les glaces d’un désert; & pre-
mitre vue, d’une assez rebutante sécheresse scolastique, hérissé de
références a des théologiens que notre ignorance tient pour des
morts ; et admirable, pour ce chant de I’eau vive partout perceptible.
Je Pai mentionné pour la preuve qu’il donne de P’existence, dans le
message du salut par la foi, d’une permanence de la doctrine authen-
tiquement protestante. Ein dogmatisches Repertorium fiir Studierende,
dit le sous-titre. Cet aide-mémoire fut composé en 1828 par un
théologien rattaché sans doute au luthéranisme, mais qui ne cessa
de se tenir en dehors des écoles, les dominant par sa claire vision de
Punité protestante. Il entend faire revivre un dogmaticien du 16°
siecle, Léonard Hutter, connu pour son attachement a 'orthodoxie,
mais en entrant dans Pesprit de la vraie orthodoxie ; en marquant,
et avec un rare bonheur, ce qui a préservé d’une mort totale Portho-
doxie des siecles scolastiques, a savoir le souci du salut par la foi. Il
parle textes en main, muni de multiples garants historiques. Mais
une autre preuve qu’il est dans la vérité lui est donnée par la fortune
extraordinaire de son petit livre. Durant un demi-siécle les étudiants
ne cessent de le lui redemander. Alors que lui-méme, plongé dans
d’absorbants travaux personnels, oublierait cette ceuvre de jeunesse,
les éleves de toutes les écoles allemandes — la théologie allemande
dominant alors le monde — font leurs répétitions de dogmatique
d’aprés Hase. Par dela leurs maitres de I’heure, ils en appellent a ce



TEMOIGNAGE DU ST-ESPRIT DANS LE PROTESTANTISME 137

revenant qu’est I’Hutterus redivivus ; et ils vont a lui parce que, en
lui, c’est le vrai docteur de ’Eglise protestante qui revient, en effet, ou
qui manifeste sa fidélité. La douzieme et derniére édition, revue par
Pauteur dans sa verte vieillesse, en est de 1883. Condamnée a ’anéan-
tissement final, ou aux peines éternelles, diront sans doute ceux qui
s’imaginent que la crise éclatée en 1914 a rompu toutes les attaches
avec le passé. Ils se trompent. Au premier rang des livres qui sur-
vivent il faut citer celui de Hase. Je serais étonné qu’il ne fit pas
repris, en lui-méme ou sinon dans quelque essal nouveau inspiré de
lui. A lui seul, il prouverait qu’en dépit de certaines fluctuations de
surface la théologie protestante est « parvenue a élaborer une doc-
trine de la révélation admise par la majorité de ceux qui y sont
intéressés ». Si du moins 'on veut bien comprendre sous le terme
d’intéressés, a coté des théologiens momentanément entrainés par le
souci d’une théologie personnelle ou par le courant de la mode, la
masse anonyme de ceux qui obéissent a I’élan vital imprimé a ’Eglise
par son vivant Chef invisible. Il faut I'avouer, j’ai laissé le Hutterus
dormir longtemps dans ma bibliothéque, cherchant ailleurs des
appuis qui, la Bible mise a part, valent rarement le sien. Il n’en
veillait pas moins, prét a répondre au premier appel. C’est a lui que
je vais demander les theéses qui résument, sur le probléme en jeu ici,
notre tradition.

1. Sagit-il de définir la religion ?

Hase, cédant a une claire volonté d’obéissance a la pensée de
I’Eglise protestante (§ 1), va rappeler d’abord un principe trés géné-
ral : Notre tradition nous incite a saisir le fait religieux par l'inté-
rieur et de fagon personnelle. Tant que vous vous bornez a une
explication purement extérieure et objective de la religion (§ 2), vous
laissez son essence dans ombre. Elle ne se congoit, pour nous, que
lorsque l'extérieurement donné (das Gegebene) se trouve intérieu-
rement « réalisé » (aufgenommen) et devient ainsi « piété» (Frimmig-
keit, § 3).

Pour ce qui est du christianisme, vous ne le caractériserez pas en
renvoyant 4 des dogmes généraux tels que ceux du péché originel et
de la réconciliation. La confession objective de vérités de ce genre
(assurément vrales) ne permet pas de reconnaitre un chrétien. « Le



138 MAURICE NEESER

chrétien, c’est ’homme que rassure, dans la foi, ’'amour de Dieu en
Jésus-Christ » (§ 9).

Le protestantisme, en particulier, ne saurait étre fidéle & son
essence en se bornant a remplacer, a titre de principe formel de sa
croyance, l’autorité objective de ’Eglise par I’autorité objective des
Saintes Ecritures. Et le message du salut par la foi lui-méme n’efit
pas donné en fait a la dogmatique la clé de vofite dont elle a besoin
s’il était demeuré toujours a ’état de message objectivement écouté.
Vu sous ’angle négatif, le protestantisme mérite son nom s’il conti-
nue a protester contre toute prétendue suffisance de Padhésion exté-
rieure 4 un régime doctrinal tenu pour divin en soi. Vu sous son
angle positif, il apparait comme «la réconciliation [personnelle] dont
le Christ est le moyen, saisie [de fagon personnelle] dans la foi» (§ 10).

La foi dont il s’agit ici est la foi qui sauve (der allein-seligmachende
Glaube). On dirait aussi, et mieux peut-€tre, la foi sauvée. Elle est
«la piété elle-méme », «confiance en la grice que Dieu donne en
Jésus-Christ ». Notre tradition nous engage a sortir du malentendu
en vertu duquel «la fol en tant que principe de distinction dogma-
tique (Eintheilungsgrund, ou norme) serait de méme nature que la
foi au sein de laquelle il ’agit de distinguer [entre articles fondamen-
taux et articles non fondamentaux]». Cette dernitre est la foi-doc-
trine, telle que le grand nombre des appelés peut a la rigueur la
confesser : fides generalis seu doctrina, fides quae creditur. Le principe
qui autorise a distinguer, c’est la foi-confiance, celle qui est accordée
a ’élu ; non pas le message du salut en lui-méme, mais le message
intérieurement confirmé par l’expérience chrétienne, ou du moins
revétu de la confirmation qu’une expérience séculairement répétée
lui a value : fides specialis sew salvifica, aspect profond et rédimé de
la fides quae creditur (§ 17).

2. Cette assurance personnelle ol bat le cceur de la Réforme cons-
titue la révélation rédemptrice et surnaturelle ; rédemptrice, parce
que surnaturelle : elle est le fruit d’une intervention divine appelée,
dans notre tradition, le témoignage du Saint-Esprit.

I1 existe une révélation naturelle, divine elle aussi. Elle se mani-
feste soit dans les lois de la nature hors de ’homme et dans ’homme,
soit dans les effets de ces lois : qua Deus se patefacit tum per lumen
naturae insitum, tum per effecta in regno maturae conspicua (§ 29).
Elle est d’une étendue générale et fait ’objet d’une fol humaine géné-
rale. Il importe d’en distinguer la révélation dite spéciale et surna-



TEMOIGNAGE DU ST-ESPRIT DANS LE PROTESTANTISME 139

turelle, qui consiste dans 1’acte rédempteur : actus Dei externus, quo
sese bumano generi per verbum patefecit ad salutarem ejus informa-
tionem. Encore est-il essentiel de ne pas se borner 4 considérer cette
révélation in Chrisio comme un simple enseignement divin (‘bloss als
gottliche Belebrung), dans son aspect objectif (actus externus), mais
« comme une communication de vie religieuse indépendante de toute
influence naturelle et due a Pesprit de Dieu» (§ 29). De ce point de
vue, elle n’est pas affaire de démonstration humaine. Et c’est demeurer
sur le plan de ’argumentation humaine que de chercher 4 convaincre,
flit-ce en accumulant les passages bibliques. Le supranaturalisme
classique [repris de nos jours par ceux qui se méfient de ’expérience
religieuse et estiment suffisant le seul respect objectif des textes] ne
fut a4 cet égard gudre supérieur au rationalisme (§ 31-36). Il tient
pour divine une foi qui, acquise sur le plan de la démonstration
humaine, demeure humaine (fides humana). Et Hase d’insister (§ 37) :
Il ne faut pas confondre le respect des textes relatifs au péché et a
la grice avec la révélation du péché et de la grice. « C’est lorsque
PEvangile a été accepté et a pris vie en nous qu’apparait en nous,
avec la ferme conviction du personnellement vécu, faisant contraste
avec la déchéance antérieure, la paix de Dieu, fruit de la communion
avec Christ». Le contraste méme prouve qu’elle est don du Dieu
rédempteur, et, a ce titre, fides divina, testimonium Spiritus sancty
internum. Et voici une excellente définition classique de ce dernier :
effectus in animis credentium supernaturalis, quo Deus peccatores per
Christum servatos gratiae suae servos facit; a savoir : ’action surna-
turelle opérée dans ’dme des croyants, en vertu de laquelle Dieu fait
des pécheurs sauvés par Jésus-Christ les esclaves de sa gréce.

Etily ala, ajoute Hase au cours de cette méme page capitale, «le
grand miracle du christianisme », en présence duquel Luther ne voyait
dans les autres qu'une apologétique sans portée spirituelle ; le grand
miracle qui se substitue 4 une foi basée sur toute sorte de motifs
extérieurs, et qui est « Christ annoncé et recu dans la profondeur de
notre ame, foi au Dieu seul qui se révele en nous, but et centre de la
révélation... autour de quoi viennent se ranger, soit en qualité de
réalités préparatoires soit en qualité de compléments, tous les autres
mysteres ».

3. Ce qui précede implique certaines conséquences, déja entrevues,
pour la solution du probléme de lautorité des Saintes Ecritures.
Hase traite de ces dernitres apreés avoir traité de la révélation. Il



140 MAURICE NEESER

note en effet, a tres juste titre, que la révélation rédemptrice et sur-
naturelle s’est faite, au temps de la carrié¢re terrestre de Jésus et au
dela, sans recours 4 aucune Ecriture sainte (§ 29, 37). « C’est leur
mise¢re qui a conduit les siens au Rédempteur, alors qu’il n’existait
encore aucune Ecriture sainte relative au salut ». Mais dés lors, et de
facon incontestable, le salut utilise pour nous, a titre de cause occa-
sionnelle, la parole écrite (§ 29).

L’autorité des Saintes Ecritures est divine, assurément, et a un
double titre. Elle est un document historique, un livre que son
caractére sacré n’empéche pas d’étre engagé dans I’histoire et dont
la valeur est, de ce point de vue, soumise aux normes de 1’étude
historique. Les arguments historiques relatifs a la valeur de la Bible
en tant qu’archives de I’histoire sainte constituent ce que l'on a
appelé le testimonium Ecclesiae, a savoir le témoignage que 1’Eglise,
en la personne de ses savants, lul apporte. Ils sont ’objet d’une foi
humaine, parce que basée sur des travaux humains (§ 42).

Mais il y a, des Ecritures saintes, une autorité surnaturelle. On s’y
attend, puisqu’elles sont pour quelque chose dans la rédemption. A
travers les époques ou un fléchissement de la vie chrétienne porte
les théologiens a chercher ce surnaturel dans la lettre de la Bible
afin d’avoir en elle une autorité objective parallele 4 celle du caté-
chisme catholique, la pensée protestante, fidele 4 Luther et au
meilleur Calvin, a restreint le domaine de Pinspiration infaillible aux
passages qui concernent le salut (§ 43-44). Et renongant a trouver
la preuve de cette inspiration dans des arguments de critique his-
torique, source de foi humaine et de simple vraisemblance, utiles
«pour les incrédules et pour I'incrédule qui subsiste en nous», elle
Pattend du seul témoignage du Saint-Esprit, qui est, lui, source d’une
foi divine en tant que donnée de Dieu. «La certitude élevée au
dessus de toute hésitation est dans le seul témoignage du Saint-
Esprit en nous. Lorsque le chrétien, ne voyant en lui-méme qu’erreur
et péché, a trouvé par PEcriture sainte la vérité divine et cette paix
que Dieu seul peut avoir provoquée en lui, il a aussi de 'origine divine
des Saintes Ecritures [plus particuliérement des passages relatifs a
la grice] une preuve qui n’a besoin d’aucune autre preuve et ne sera

ébranlée par aucune preuve contraire» (§ 45).



TEMOIGNAGE DU ST-ESPRIT DANS LE PROTESTANTISME 141

De Pensemble de ce qui précede ressort, sur les relations de la
raison et de la révélation selon la tradition protestante, les théses
suivantes. Hase a formulé les plus importantes d’entre elles en
une page trés remarquable (§ 30).

Marquons au préalable cette limite élémentaire : Parler des rela-
tions de la raison et de la révélation, c’est discuter du pouvoir de la
raison dans le domaine de la religion et non dans celui de la logique
ni dans celui des connaissances mathématiques, physiques, biolo-
giques, psychologiques, voire morales ou politiques. Il s’agit de la
capacité de la raison non devant la science, qui n’est point en jeu,
mais devant la question religieuse ; et devant la question religieuse
telle que la pose a chaque homme le christianisme le plus indiscret
qui soit : celle du salut personnel. La raison a-t-elle quelque chose
a y voir, et, si oul, qu’a-t-elle a y voir ?

La réponse, la voici:

1. La raison a son mot a dire, cela va de soi, en matiere de révé-
lation générale et naturelle : qua Deus se patefacit, tum per lumen
naturae insitum, tum per effecta in regno naturae conspicua. Cette
lumiere naturelle en nous, capable de découvrir dans la nature en
nous et hors de nous des preuves d’une action divine, c’est préci-
sément la raison. Lia raison est ici considérée comme capable, aux
yeux du sujet pensant, de reconnaitre une révélation en elle-méme
ou dans le monde tenu pour raisonnable. L’homme, sujet pensant
qu’il importe de distinguer d’elle, croit pouvoir lui reconnaitre cette
capacité, ayant a cet égard confiance en elle et dans le monde.

2. Mais qu’en est-il de la révélation spéciale ou surnaturelle et
rédemptrice, qui, selon le catéchisme protestant, seule sauve ! Ce
qui caractérise la situation sur ce plan, c’est ceci: Le sujet pensant
n’a plus confiance en ses ressources d’étre raisonnable et libre. I1 ne
croit plus en la valeur salvatrice des inductions religieuses que la
raison tire soit d’elle-méme soit du monde. Son salut, il le doit 4 un
acte divin totalement étranger au monde qu’il a connu jusqu’alors
et a la raison, reine de ce monde : Actus Dei externus, quo sese humano
generi per verbum patefecit. Il le doit 4 Pacte rédempteur tel que la
croix et la résurrection de Jésus-Christ le représentent objective-
ment ? Oui, sans doute, mais non sans qu’il lui ait été donné, par le
témoignage intérieur du Saint-Esprit, de constater qu’il est per-
sonnellement au bénéfice de cet acte.

Est-ce a dire que la raison n’a plus aucune part 4 ce drame ? Une



142 MAURICE NEESER

distinction intervient ici: Probamus usum rationis organicum (ins-
trumentalem, formalem) qui eruditionis subsidiis accinctus revelatio-
nem e Scriptura sacra explicat ; improbamus usum rationis normativum
(judicialem, materialem) qui fidei articulos ex suis principiis cons-
tituere vel judicare conatur. Celui qui croit en la révélation surnatu-
relle ne renonce pas a 'usage formel de la raison, aux régles géné-
rales de la pensée humaine: il y a nécessairement recours pour
Pexposition de sa foi. En revanche, il a les meilleurs motifs de renoncer
a P'usage matériel de la raison, c’est-a-dire a un usage de la raison qui
demanderait 4 cette derniere la mati¢re méme de la foi. Cette matiere
venue d’ailleurs, venue d’en haut, constitue aux yeux du croyant un
mysteére. Et cela va de soi. La foi, considérée sur ce plan, fides divina,
fides salvifica, s’attache et ne peut s’attacher qu’a des faits mysté-
rieux. C’est de ce point de vue que la théologie voit dans la raison
une servante de la foi. Clest dans ce sens qu’il faut entendre les
textes pauliniens relatifs a Pobéissance que la raison doit a Jésus-
Christ. « Et ce n’est pas 14 une expérience arbitraire destinée a
rabaisser la raison qui est le plus glorieux des dons de Dieu sur le
plan de la nature ; il s’agit de la voie sur laquelle ’homme, apres
avoir par sa faute perdu la vérité humaine, trouve sa paix dans la
vérité divine ».

La gréce qui, en principe, n’a pas besoin des Ecritures, se sert en
fait d’elles ; a savoir des passages centraux qui, en elles, donnent au
mystere chrétien son expression humaine. Qu’allons-nous faire de la
raison dans la considération des Ecritures ? La réponse se déduit de
ce qui vient d’étre dit:

Dans la mesure ou les Saintes Ecritures laissent percer 1’écho de
la révélation naturelle, Papplication formelle et matérielle de la
raison lui convient.

Vues en leur centre, qui est le message de la grace de Dieu en
Jésus-Christ, ainsi que dans les mysteéres suspendus a ce centre soit
pour le préparer soit pour en développer les conséquences, la théo-
logie chrétienne, tout en admettant a leur égard 'usage formel de la
raison indispensable au langage humain lui-méme, en repoussera les
prétentions matérielles : wut instrumentum, non wut norma et judex
admittitur (§ 30). Instrument indispensable & I’exposé, mais qui ne
saurait prétendre a juger du contenu.



TEMOIGNAGE DU ST-ESPRIT DANS LE PROTESTANTISME 143

Dans quelle mesure une théorie philosophique de la connaissance
se conciliera-t-elle avec ces principes ? Reconnue compatible, quelle
importance revétira-t-elle aux yeux des partisans d’une théologie
qui comprend et admet la valeur du témoignage du Saint-Esprit ?

L’effort que représente une théorie philosophique de la connais-
sance n’est nullement, en sol, contraire a toute révélation. De toutes
parts Phomme se heurte au probléme de sa destinée. Pour peu qu’il
soit épris de philosophie il se met & hanter la métaphysique. Une
théorie de la connaissance, si elle s’accompagne du souci métaphy-
sique, pourra comporter une métaphysique.

Mais, échafaudée par un homme, la révélation qu’apportera une
théorie de la connaissance se déploiera forcément sur le plan de la
création et non sur celui de la rédemption. Elle sera révélation natu-
relle, ou rationnelle. Moniste et immanentiste soit a la fagon de Spi-
noza soit a celle de Hegel, elle envahira tout ’horizon et en exclura
toute perspective vraiment surnaturelle. Dualiste 2 la facon de
I’école cartésienne ou kantienne, elle ne vaudra finalement pas beau-
coup mieux, de notre point de vue. Les deux mondes qu’elle prend
en considération constituent, en effet, deux aspects de ce monde-ci.
C’est a la raison, donc a une puissance de ce monde que Kant confiera
le pouvoir de réaliser une unité supérieure. Il supprimait ainsi le
Dieu auquel ses prédécesseurs attribuaient ’harmonie préétablie ou
le jeu des causes occasionnelles. Mais il ne supprimait, au nom de la
raison, qu'un Dieu intronisé par la raison. Le Dieu des philosophes,
avait dit Pascal: oui, un résultat de leur réflexion ; leur création ;
on dira pour un peu leur créature.

Les perspectives surnaturelles seront mieux pressenties comme
telles par les théories de la connaissance inspirées des philosophies
pluralistes : celles de la contingence, de I'incoordonnable, de Pirra-
tionnel, de Pintuition, celle des valeurs. Il est certain que la concep-
tion chrétienne de la révélation peut reconnaitre les services de
constructions de ce genre. Mais que 'on s’entende au préalable sur
la portée que, dans I’école d’Arnold Reymond, par exemple — puisque
M. Rochedieu y voit le chemin — on attribue au jugement porté sur
les valeurs chrétiennes. Il y a une trés louable largeur de vues dans
la proposition de reconnaitre divers types de vérités rattachés a
Pexpérience et de prendre en considération, pour chaque type, les
expériences les mieux vécues. C’est une sagesse non moins grande
que de poser a ’égard de chacun d’eux le probléeme de vérité, de les



144 MAURICE NEESER

A

soumettre a l'activité déductive et coordinatrice, et finalement a
Pappréciation de la raison. Il n’y a en principe rien a objecter, de
notre point de vue, a cette application de Pactivité rationnelle a la
révélation chrétienne, encore qu’elle paraisse restreindre cette der-
niere au champ beaucoup trop restreint de ce qui est pergu et vécu.
Nous sommes trés loin, ici, de la prétention émise par certaine phi-
losophie de faire de la raison la source méme de la révélation. Préci-
sément, 1l ne s’agit pas ici d’un usage matériel de la raison. Il ne
s’agit, semble-t-il, que de cet indispensable usage formel que, nous
venons de le voir, la tradition protestante, si attachée qu’elle soit
a la these du témoignage du Saint-Esprit, ne conteste pas. Mais,
— il est aisé de s’en rendre compte, — méme dans le cas ol ’exercice
formel de la raison aura permis au philosophe d’émettre un jugement
appréciatif de vérité sur le christianisme, il n’aboutira qu’a accorder
a la révélation surnaturelle un agrément humain, puisqu’accordé
par l'intelligence de ’homme.

Ce résultat n’est pas négligeable. Il faut louer ceux qui y attei-
gnent et nous permettent d’y atteindre a leur suite. Nous serons plus
avances, en suivant ce chemin qui est celui d’un intelligent humanisme,
que si, accumulant des textes réputés en eux-mémes divins, a I'instar
de certains de nos théologiens, nous reprenions les coupantes et
infructueuses méthodes du supranaturalisme. La philosophie conti-
nuera a nous rendre les plus précieux services en nous rappelant
d’abord les attaches qui relient en nous la nature a la divinité créa-
trice de la nature, et, ensuite, les affinités qui certainement existent
entre notre nature déchue et l'offre d’une grice rédemptrice. Nous
aurons franchi, ce faisant, 'utile étape préliminaire de I’apologétique.
Il faut reconnaitre aussi que nous ne ’aurons pas dépassée. Méme avec
I’aide de quelque nouveau réalisme, tant que ce réalisme sera celui
d’une philosophie, I’agrément des philosophes — I’agrément du phi-
losophe en nous — ne conférera pas a la grice sa vraie réalité : celle
dans laquelle seule elle est la Grace, et qui dépend, elle, de Dieu seul.
Pour que, sortant des considérations rationnelles ou il demeure affaire
de foi humaine, il devienne affaire de foi divine et vraiment salvatrice,
il faut que notre jugement lui-méme —- entendez celui que nous por-
tons sur nous-méme — consente a &tre 'objet d’un jugement divin. Il
y faut cette intervention, cette initiative rédemptrice, a laquelle nos
péres ont donné le nom de témoignage du Saint-Esprit.

Maurice NEESER.



	Raison, révélation et témoignage du Saint-Esprit dans la tradition protestante

