Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1943)

Heft: 127

Artikel: Revue générale : le probleme johannique [suite]
Autor: Menoud, Philippe-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380432

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE GENERALE

LLE PROBLEME JOHANNIQUE *

Chapitre III : QuesTioNs D’EXEGESE ET DE THEOLOGIE BIBLIQUE.

Au chapitre précédent, nous avons étudié les traits originaux de la pensée
johannique et nous avons vu ce qui la distingue du syncrétisme hellénis-
tique et du gnosticisme oriental. Ici, nous nous occuperons des travaux
consacrés a Pinterprétation du quatriéme évangile.

Dans ces derniéres années, les savants se sont limités a ’examen d’une
péricope ou d’une question particuliére. Les exposés d’ensemble se sont
faits rares. Rien n’a paru, qui remplagit The fourth gospel, its purpose and
theology de Ernest Findlay Scott ou le Lebrbuch der neutestamentlichen Theo-
logte de Heinrich-]Julius Holtzmann. Il est vrai que nous avons 'inestimable
Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament de Rudolf Kittel. Ce dic-
tionnaire, en cours de publication, nous donne une véritable théologie biblique
sous forme analytique (2). Lorsque cette ceuvre sera achevée, peut-étre
verra-t-on apparaitre la synthése qui manque aujourd’hui.

§ 1. QUELQUES TEXTES DISCUTES.

1. La péricope du lavement des pieds (Fean xi11, 1-20).

Le récit qui dans le quatriéme évangile ouvre Phistoire de la passion pose
un double probléme de critique textuelle et d’interprétation.

Le verset 10 se lit dans une legon courte : « Celui qui a pris un bain n’a
pas besoin de se laver, car il est pur tout entier ». Une autre legon comporte
’addition des mots : €l uf Tovg mGdag: « Celui qui a pris un bain n’a plus

(1) Cf. Revue de Théol. et de Philos., 1942, p. 155-175. — L’abréviation ZNTH
désigne la Zeitschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft, — (2) A la fin de
1942, quatre volumes avalent parus, renfermant les lettres 4-N. Cet indispensable
instrument de travail est (ou devrait étre) entre toutes les mains. Aussi laissons-nous
ses articles, malgré leur importance et leur qualité, en dehors de cette revue
générale.



LE PROBLEME ¥OHANNIQUE 81

besoin que d’avoir les pieds lavés, car il est pur tout entier ». Les manus-
crits donnent une autorité a4 peu prés égale aux deux legons. La critique
interne décidera.

Mais comment comprendre Pacte de Jésus et son dialogue avec Pierre ?
Les commentateurs s’accordent en général a trouver insuffisante D'interpré-
tation morale, qui ne voit ici quun exemple d’humilité et de charité @,
En effet, la place de la péricope au début de Phistoire de la passion, Pintro-
duction solennelle rappelant que I’heure est venue o Jésus va passer du
monde au Pére, a quoi répond, plus tard, la déclaration du Ressuscité : « Je
monte vers mon Pére»(2), la parole comminatoire adressée a Pierre qui
refuse le service du Maitre, tout concorde a donner a ce récit une importance
exceptionnelle.

Aux yeux de plusieurs, le récit fait allusion soit au baptéme (texte court) G).
soit au baptéme et a l’eucharistie (texte long) ®). Dans ce dernier cas, le
sens est le suivant: Celul dont les péchés ont été effacés par le baptéme
(6 Aehoupévog) n’a plus besoin que d’étre purifié par Peucharistie (Tovug
médag viyaodar) des péchés commis aprés le baptéme.

Sous aucune des deux formes, ’explication n’est convaincante, Il n’est
pas nécessaire d’introduire ici la pensée du baptéme, vu que, plus loin, Jésus
déclare que c’est sa parole qui purifie les disciples (5). Représenter eucha-
ristie par le lavement des pieds, ce serait user d’un symbole non seulement
« défectueux » ©), mais « grotesque » ), Pour Jean, ’eucharistie n’est pas un
rite de purification mais d’union a Christ, comme le prouve le chapitre VI
de I’évangile. De plus, elle est signifiée non par I’eau, mais par le sang ®.
C’est pourquoi l’interprétation sacramentelle a été vivement contestée.

Ceest sur une voie nouvelle que s’engage Hans von Campenhausen, Tout
en conservant le texte long, il estime que le lavement des pieds vise une
forme de baptéme, ou les pieds seuls étaient plongés dans I’eau. L’objection
de Pierre au verset 9 (« Seigneur, pas seulement les pieds, mais aussi les
mains et la téte »), rappellerait les obstacles que ’Eglise aurait eu a vaincre

(r) Rappelons cependant la belle étude, passée inapergue, semble-t-il, que I'ex-
plication psychologique a inspiré a H. PErNor, dans Etudes sur la langue des Evan-
giles, 1927, p. 207-212 (Collection de I'Institut néo-hellénique de I'Univ. de Paris, 6)
— C’est encore A cette interprétation que se rattache A. FrRIDRICHSEN, « Bemer-
kungen zur Fusswaschung Johannes xii», ZNTW, 1939, p. 94-96. Il remarque
toutefois que I'évangéliste veut aussi combattre les tendances visant a introduire
dans I'Eglise des bains rituels, en affirmant que la parole de Jésus suffit & purifier
les siens. Selon Fridrichsen, la péricope ne rapporte donc pas seulement un Uéderyua
de Jésus; elle est aussi un exemple des Intrioeiq mept kadapiouod dans PEglise
primitive (cf. Jean 1, 22 s.; etc.). — (2) Jean xx, 17. — (3) Cf. A. SCHWEITZER,
Die Mysuk des Apostels Paulus, p. 349 s. ; Biicuser et OEHLER dans leurs com~
mentaires. — (4) Cf. Loisy et BAUER dans leurs commentaires ; M. GoGukeLr, La
vie de Fésus, p. 446s.; O. CurLLmanN, « La signification du baptéme dans le
Nouveau Testament », dans cette Revue, 1942, p. 128. — (5) Jean xv, 3. — (6) Lo1sy.
— (7) BurtmanN. — (8) Cf. Jean x1x, 34; I Jean v, 6-8.

REV, DE THEOL, ET DE PHIL, — N. 8., t. XXXI (N° 127, 1943). 6



82 PHILIPPE-H. MENOUD

pour faire triompher le nouveau rite. Quant au verset 10, il répondrait aux
partisans du baptéme traditionnel par immersion. Le sens du passage serait
donc le suivant : les disciples, purifiés par le bain qu’est Penseignement regu
de Jésus,n’ont plus qu’a se soumettre au baptéme, et un baptéme des pieds
suffit @,

Cette interprétation est ingénieuse, mais elle demeure conjecturale. Les
témoignages archéologiques sur lesquels s’appuie Pauteur sont trop récents
pour étre démonstratifs. D’ailleurs on sait qu’a la fin du premier siécle, -

quand la nécessité contraignait i renoncer au baptéme par immersion, on
recourut a une triple aspersion du candidat au nom de la Trinité ).

Les exégétes qui préférent la lecon courte nous paraissent avoir apporté
la meilleure explication. Le R. P. Braun et le professeur Bultmann remar-
quent que ’essentiel n’est pas P’acte du lavement des pieds, mais le dialogue
entre Jésus et Pierre @3), Clest ce dialogue qu’il faut comprendre. Or Pierre
en veut «a lidée méme des humiliations de Notre-Seigneur... En derniére
analyse, sans le savoir, il voudrait rejeter le moyen providentiel, qui devait
servir 4 opérer son salut, a lui ouvrir les portes du Royaume, a lui obtenir
la grace insigne de partager le sort de son Maitre... La réponse a Pierre...
vise les protestations de I’apétre... a leur racine... Ne pas consentir a ce
que Jésus s’abaissat, encore une fols c’était se couper tous les ponts. Aprés
cela, comment encore nourrir ’espoir de suivre Jésus et d’avoir part avec
lui ? » @, L’élévation du Fils de Dieu doit s’opérer par son abaissement,
les disciples devront suivre la méme voie de ’humble service dans la cha-
rité, ils le pourront, car «celui qui est aimé, peut aimer» (5), tels sont les
enseignements de la péricope.

Il faut avouer qu’ainsi comprise cette page célébre de I’évangile introduit
admirablement toute l’histoire de la passion. Au chapitre XIII déja, on
‘'saisit mieux J'unité des deux éléments du récit: le lavement des pieds et
la legon aux disciples. Cette explication a le mérite d’épuiser le sens du
texte, sans le dépasser.

(*) H. von CAMPENHAUSEN, « Zur Auslegung von Johannes x111, 6-10», ZNTW,
1934, P. 259-271. — L’explication de CAMPENHAUSEN a été approuvée par C.-T.
CralG, « Sacramental interest in the fourth gospel», Fournal of Biblical Literature,
1939, p. 31-41. — (2) Cf. Didacké, vi1, 1-3. D’autre part Justin Martyr ne peut viser
qu’un baptéme par immersion, en disant des candidats: dyovror O fudv évba Vdwp
€oti (Apol. LXI, 3). — (3) F.-M. Braun, Saint-Fean (L. Pirot, La Sainte-Bible,
t. X, 1935), ad loc., et « Le lavement des pieds et la réponse de Jésus a saint Pierre
(Jean xim1, 4-10) », Revue Biblique, 1935, p. 22-33 ; R. BurtmanN, Kommentar, ad
loc. — (4) F.-M. Braun, Revue Biblique, 1935, p. 32. Cf. R. Burtmann, Kom-
mentar, p. 357: « So redet doch auch Petrus nicht einfach solcher Hochmut. Es
ist vielmehr die menschliche Gesinnung als solche, die das Heil nicht in der Nie-
drigkeit, die Gott nicht in der Knechtsgestalt sehen will. Jesu Antwort sagt, dass
nur wer sich diesen Dienst gefallen ldsst, Gemeinschaft mit ihm hat, mit ithm
verbunden bleibt, namlich auf seinem Weg in die d6a. — (5) R. Burtmann, Kom-
mentar, p. 363.



LE PROBLEME JOHANNIQUE 83

Tel n’est pas le cas de Pinterprétation séduisante mais contestable du
professeur Ernst Lohmeyer, qui donne a la péricope la méme portée théo-
logique, mais qui, de plus, voit dans le geste de Jésus I’acte de consécration
des ap6tres a leur ministére de chefs de I’Eglise (.

2. Les discours dadieux (Fean x1v-xvi).

Ces discours renferment deux questions qui ne cessent d’alimenter le
débat : celle du retour de Jésus et celle de PEsprit-Paraclet.

Un article de Karl Kundsin reprend la thése souvent développée que
Pattente de la parousie du Christ, au sens traditionnel, fait place dans les
discours johanniques a l'idée du retour mystique de Jésus : le Seigneur vient
chercher les siens a ’heure de la mort et, plus précisément, au moment du
martyre (2),

De méme, Erich Fascher s’efforce de prouver que, selon Jean, les croyants
n’ont plus besoin d’une espérance eschatologique, ni méme d’une apparition
du Ressuscité ; ils sont maintenant en communion avec le Christ vainqueur
du monde ; en leur donnant la vie, il leur a donné la paix et la joie par les-
quelles ils sont eux-mémes vainqueurs du monde @),

Il faut avouer, en effet, que Pattente de la parousie est moins apparente
chez Jean que partout ailleurs dans le Nouveau Testament. Mais elle sub-
siste quand méme, parce que la victoire de Jésus sur le monde doit cesser
d’étre un acte de foi et devenir une évidence de fait. Nous ’avons dit en
traitant de ’eschatologie johannique. Ajoutons seulement ceci: de méme
que le croyant, qui vit en Jésus, doit étre ressuscité par lui « au dernier jour »,
de méme le Christ, ressuscité et revenu spirituellement dans les siens, doit
revenir « au dernier jour ». Cette nécessité inhérente au plan divin du salut,
s’exprime chez Jean en particulier dans le fait que les trois modes du retour
de Jésus (par la résurrection, par ’Esprit-Paraclet, et par la parousie) sont
si intimement coordonnés et unis qu’on peut 4 peine les isoler et dire exacte-
ment que tel texte ne vise qu'un des modes a Pexclusion des autres @,

(*) E. LoHMEYER, « Die Fusswaschung », ZNTW, 1939, p. 74-94. — F.-M. Braun
(Revue Biblique, 1935, p. 23) rappelle qu’Origéne et saint Jérome avaient déja com-
pris le lavement des pleds comme une préparation spéciale a 'apostolat. — (2) K.
Kunpsin, «Die Wiederkunft Jesu in den Abschiedsreden des Johannesevangeliums »,
ZNTW, 1934, p. 210-215. — (3) E. FaschER, « Johannes xv1, 32. Eine Studie
zur Geschichte der Schriftauslegung und zum Traditionsgedanken des Urchristen-
tums », ZNTW , 1940, p. 171-230. — Citons du méme auteur: « Auslegung von
Johannes x, 17-18 », Deutsche Theologie, 1941. — (4) L’archimandrite orthodoxe
Bésobrasoff Cassien a publié sous le titre La Pentecote jobannique (1939) une
étude sur le Saint-Esprit dans les écrits de Jean, résumée dans I'article: « Kirche
oder Reich Gottes ? Zur johanneischen Eschatologie», In Extremis, 1939, p. 186~
202. Il admet que les apparitions du Ressuscité et le don de Esprit (Jean xx, 22)
réalisent les promesses du retour contenues dans les discours d’adieux. Toutefois
cette « pentecote », loin d’étre le terme de ’action de Dieu dans le monde, ne fait
que préparer la parousie,



84 PHILIPPE-H. MENOUD

Cependant les textes ou apparait PEsprit-Paraclet se détachent nettement
sur le fond des discours d’adieux. La figure du Paraclet est particuliére a
Jean @, On est d’accord que ce mot rare, équivalent du latin advocatus,
désigne « celui qui est appelé a 1’aide pour secourir un accusé »,bref, le « défen-
seur », d’aprés I’heureuse traduction de Loisy. Telle est la signification de
mapdkAntog dans la premiére épitre de Jean (2). Mais comment passer de
ce sens littéral au sens du « paraclet » de ’évangile, dont la mission est d’étre
Pinterpréte et le témoin du Fils, de révéler toute la vérité et de convaincre
le monde de péché ? La question, toujours agitée parmi les exégétes, vient
d’étre étudiée 4 nouveau par Sigmund Mowinckel et par Rudolf Bultmann ),

Par des recherches savantes dont nous ne présentons que les résultats,
le savant norvégien, qui a renouvelé étude des psaumes, établit que le
judaisme tardif a connu lidée de I’Esprit-Paraclet. En effet, d’aprés les
textes pseudépigraphiques et rabbiniques, I’Esprit témoigne devant Dieu
a4 décharge en faveur des bons et 4 charge contre les impies qu’il convainc
de péché. La premiére épitre de Jean applique a Jésus cette conception
juive par une transposition toute naturelle, vu que les Synoptiques avaient
déja présenté Jésus confessant devant Dieu ceux qui Pauront confessé devant
les hommes. De méme, saint Paul avait établi une équivalence de fonction,
sinon de personne, entre le Christ et ’Esprit.

Dans Pévangile de Jean, poursuit Mowinckel, nous retrouvons I’ancienne
conception juive de I’Esprit-Paraclet. Seulement, le titre est devenu un
terme technique, sans rapports immédiats avec les fonctions qui sont attri-
buées au paraclet. Or cette notion juive, selon notre auteur, est parvenue
a Jean par Pintermédiaire de ’Eglise, qui sait que I’Esprit habite dans le
croyant. Cette double filiation, conclut-il, explique que I’Esprit, dans le
quatriéme évangile, porte le nom de Paraclet, et d’autre part que ce «défen-
seur » remplit ici-bas son office de révélateur et de témoin de la vérité divine,

Malgré ses mérites, cette explication parait insuffisante au professeur
Bultmann. Il estime qu’en partant du judaisme on ne peut expliquer ni
les fonctions du Paraclet dans Jean xrv-xvi, ni méme son titre. A son avis,
la source de la figure johannique est ailleurs : c’est dans la gnose, dont les
textes mandéens et les Odes de Salomon sont les documents caractéristiques,
qu’il faut la chercher. Car ces écrits nous parlent d’un et méme de plusieurs
révélateurs liés entre eux comme le sont Jésus et PEsprit chez Jean, et dont
le titre : '« Aide » ou le « Défenseur », s’exprimerait en grec par le terme de
TapakinToc,

(*) Jeanxiv, 16 ; x1v, 26; xv,26; xv1, 7. — (2) I Jean 11, 1. — (3) S. MOWINCKEL,
« Die Vorstellungen des Spitjudentums vom heiligen Geist als Fiirsprecher und der
johanneische Paraklet », ZNTW, 1933, p. 97-130. — R. Burt™MANN, Kommentar, p.
437-440. — On trouvera les explications plus anciennes dans les commentaires de
LAGRANGE et de BAUER & Jean x1v, 16 et de BErRNARD 2 Jean xv, 26.



LE PROBLEME FOHANNIQUE 85

Il nous parait surprenant d’en appeler 4 des documents qui n’existent
pas en grec, dans une question ou c’est le sens précis d’un terme qui importe.
Examinons toutefois les paralléles versés au débat.

Dans la religion mandéenne, le révélateur par excellence, Manda d’Haiye
et les messagers célestes de second rang qui I’assistent, sont appelés les
« défenseurs » ou «aides » des 4mes, qu’ils viennent arracher 4 la matiére.
Mais les interventions de ces différents sauveurs paraissent simultanées () ;
elles ne se suivent pas comme les ministéres de Jésus et du Paraclet dans
le quatriéme évangile. En outre, les sauveurs en sous-ordre du mandéisme,
les Uthras, ont exactement la méme fonction que Manda d’Haiye ; comme
lui ils révéelent «la grande vie» (2). Au contraire, le Paraclet johannique
a une mission distincte de celle de Jésus ; tandis que Jésus a révélé le Pére,
le Paraclet révélera la pleine signification de la personne et de 'ceuvre du Fils.

Les paralléles tirés des Odes de Salomon ne nous paraissent pas plus
probants. Si les Odes parlent a deux ou trois reprises du Christ comme de
celui qui «aide» les fidéles, c’est Dieu lui-méme qu’elles présentent plus
souvent comme le « défenseur » des croyants ou aussi de Jésus — conception
étrangére a Jean — et elles ignorent I'idée johannique de I’Esprit-défen-
seur ). Ce n’est donc pas dans la pensée gnostique qu’il faut chercher les
modéles dont I’évangéliste se serait inspiré.

Toutefois, le professeur Bultmann a raison en ceci que les paralléles juifs
allégués par Mowinckel ne suffisent peut-étre pas non plus a expliquer la
figure johannique de I’Esprit-Paraclet. La conclusion qu’il en faut tirer,
c’est que, sur ce point comme sur la doctrine du Logos, on rencontre dans
la pensée de Jean un élément nouveau. On ne s’en étonnera pas, si Pon
tient ’évangéliste non pour un simple compilateur, mais comme celui en
qui I’Eglise a vu a juste titre « le théologien », ¢’est-a-dire un esprit créateur,
pour ne pas dire un instrument de ’Esprit.

§ 2. LES THEMES JOHANNIQUES.

Jean n’est pas un dialecticien qui raisonne, mais un contemplatif qui
«voit » la personne du révélateur au centre de toute pensée et de toute action.
La théologie johannique parait monotone, mais la contemplation de la
gloire du Fils, qui fait I'unité de Pouvrage, s’exprime en thémes paralléles
et variés. Le Logos est la vie, et la vie est la lumiére des hommes, Croire

(*) Cf. Ginza g2, 8s.; 114, 35 5.3 252, 35 s, etec. — (2) Cf. Ginza 68, 21 5. —
(3) Un seul exemple. Dans 'Ode 22 — action de grices du Christ a4 Dieu qui I'a
fait remonter victorieux des enfers — nous lisons au verset 6: « Tu fus la et tu
m’aidas » (trad. BurToN ; GrEssMANN traduit de méme: « Du warst mit mir und
halfst mir»). Le texte reconstitué de cette phrase serait : ou fjo6a éxel BonOWV (cf.
R. ABramowskl, « Der Christus der Salomooden», ZNTH, 1936, p. 48,n.7). On
n’y retrouverait donc pas le ToakpdkAnTog johannique.



86 PHILIPPE-H. MENOUD

en Jésus, c’est le connaitre; le connaitre, c’est Paimer et lui obéir. Tout
se tient. Etudier 'un des thémes johanniques, c’est choisir un point de vue
pour dominer P’ensemble. Quelle que soit la cime ou 'on monte, quand il
s’agit de Jean, on découvre toujours le paysage entier,

Pour Hugo Huber, I'idée de révélation est le sujet méme du quatriéme
évangile ; elle lui donne son originalité a 1’égard des Synoptiques et de saint
Paul @, Ce point de départ permet a notre auteur de souligner, parfois avec
bonheur, la cohérence générale des idées johanniques. On pourrait chicaner
sur les détails, reprocher a Huber de forcer quelque peu la note. Par exemple,
quand il oppose Paul a Jean, en déclarant que ’apdtre des Gentils fait de
Peeuvre du Christ I’objet de sa prédication, tandis que I’évangéliste met en
relief la personne du Sauveur (2). Pas plus chez Paul que chez Jean on ne
peut sans artifice séparer la personne du révélateur de son activité. Il est
également inexact de dire qu’en faisant connaitre le Pére Jésus réalise main-
tenant le royaume de Dieu ), car chez Jean la mystique n’épuise pas le
contenu de la rédemption. Mais ces réserves n’enlévent rien a I'intérét du livre.

Dans une série de conférences sur Fésus-Christ d’aprés le témoignage de
PEcriture sainte et de PE glise, le professeur Ernst Gaugler a parlé du « Chris-
tuszeugnis des Johannesevangeliums» en termes remarquables 4). Deux
traits essentiels, dit-il, apparaissent dans la christologie johannique.

D’abord Jésus est pour Jean le Fils éternel de Dieu, revétu de la supréme
puissance, exergant dés ici-bas le jugement. Cependant I’évangéliste ne fait
pas du Fils un second Dieu juxtaposé au Pére; Jean demeure fidéle au
monothéisme, en insistant sur la relation de communion et d’unité entre
le Pére et le Fils. Ce lien s’établit soit par Pintermédiaire des anges (5); soit
directement ©) car, dit Gaugler, I'Eglise johannique a utilisé tour a tour
ces deux conceptions (7,

() H. HuBERr, Der Begriff der Offenbarung im Fobannes-Evangelium. Ein Beitrag
zum Verstindnis der Eigenart des vierten Evangeliums, 1934. — (2) P. 66. — (3) P.
123 8. — (4) Fesus Christus tm Zeugnis der beiligen Schrift und der Kirche, 1936,
p- 34-67 (Beiheft 2 zur « Evangelischen Theologie »). GAUGLER ¢’était fait connaitre
par sa thése intitulée : « Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften »,
publiée dans Internationale kirchliche Zeitschrift, 1924, p. 97-117; 181-219 et 1933,
p- 27-42. Ce dernier sujet a été repris par D. FAULHABER, Das Jobannesevangelium
und die Kirche, 1938 (Kirche im Aufbau, 7). — (5) Cf. Jean 1, 51. — (6) Cf. Jean
v, 19 s., etc. — (7) Gaugler reprend ici en passant une distinction proposée par
H. WinpiscH, « Angelophanien um den Menschensohn auf Erden», ZNTW, 1931,
p. 215-233, et « Johannes 1, 51 und die Auferstehung Jesu. Ein Nachtrag zu dem
Aufsatz : Angelophanien... etc.», ZNTW, 1932, p. 199-204. Pour WinpiscH, le
verset 1, 51 est un fragment de mythologie du Fils de ’homme, d’aprés lequel
Pexistence de Jésus sur la terre est congue d’une maniére plus populaire que dans
la théorie johannique de la communion directe du Fils avec le Pére. Winbpiscu
suppose qu'il subsiste des traces de cette conception mythologique ailleurs dans
I'évangile, par exemple dans 1v, 33 (les disciples croiraient que Jésus a été nourri par
les anges) et dans X1, 29-30.



LE PROBLEME YOHANNIQUE 87

Cette unité des personnes divines n’est pas mystique, mais active, « heils-
okonomisch » @), Par la s’explique le second trait de la christologie johan-
nique : le Christ de Jean révéle le Pére, il accomplit ’ceuvre de Dieu comme
Dieu Iui-méme. Tandis que le Messie des Synoptiques annonce la venue du
royaume de Dieu et que le Christ de saint Paul donne aux croyants I'Esprit,
c’est-a-dire les arrhes du monde a venir, le Jésus de Jean apporte maintenant
déja, en sa personne, la révélation décisive : le destin des hommes dépend
de la décision qu’ils prennent maintenant en face du Fils de Dieu. En conclure
que Jean actualise ’eschatologie traditionnelle, ajoute notre auteur, serait
toutefois se méprendre sur la pensée de I’évangile. Des faits eschatologiques
sont devenus réalité présente par l'incarnation, mais cette irruption de Dieu
« parmi nous » n’est pas la derniére de ses volontés, puisqu’elle n’interrompt
pas le cours de lhistoire. La preuve, c’est que d’aprés Jean Pceuvre du Fils
est poursuivie par I'cautre Paraclet »: I'Esprit-Saint, et que la vie divine
est toujours offerte aux fideles par les sacrements. En résumé, dit Gaugler,
nous trouvons chez Jean un type nouveau de christologie. Quant aux for-
mules, Jean n’a pas craint d’emprunter a la mystique et a la gnose, mais
quant au fond, il reste fidéle a 'idée chrétienne du salut dans et par Phistoire (2),

L’article de O. Schefer sur Dieu est lumiére est un modéle de concision
et de clarté @). Par cette déclaration, nous dit Schzfer, Jean n’entend pas
enseigner que la sainteté de Dieu le tient a Pécart des pécheurs, ce que le
judaisme savait déja. Il ne veut pas non plus donner une définition méta-
physique de Dieu qui nous apprendrait ce que Dieu est en soi. Il veut dire
ce que Dieu est pour nous. Comme B. Weiss ’avait déja montré, « Dieu est
lumiére » signifie que Dieu se révéle parfaitement en Jésus-Christ, appelé
lui aussi «la lumiére » @), Cette révélation comporte, d’une part, un vouloir
de Dieu: son intention de manifester aux hommes son amour qui sauve,
et d’autre part, un devoir des hommes : accepter le don divin, marcher dans
la lumiére en gardant la loi d’amour, commandement donné par le révéla-
teur. Bref, cette seule déclaration résume toute la théologie johannique et
méme tout le message du Nouveau Testament.

C’est une « erreur vénérable de voir dans I’évangile de Jean le document
par excellence de ’amour », écrit au contraire C. R. Bowen (). Cet auteur
s’efforce de prouver que d’aprés 1’évangéliste, Dieu n’aime dans le monde

() P. go. — (2) Sur la christologie de Jean, cf. aussi: J. ScHNEIDER, Die Chris-
tusschau des Fobannesevangeliums, 1935 ; J. DILLERSBERGER, Das Wort vom Logos
1935 (exégése trés fouillée du prologue de I'évangile), R. Guarpini, Fesus-Christus.
Sein Bild in den Schriften des Neuen Testaments. 11 : Das Christusbild der jobanneischen
Schriften, 1940 (cf. Theologische Rundschau, 1942, p. 188-192). — (3) O. ScHEFER,
« Gott ist Licht » I Johannes1, g. Inhalt und Tragwerite des Wortes », Theologische
Studien und Kritiken, 1933, p. 467-476. — (4) Jean vi, 12. — (5) C.-R. Bowen,
« Love in the fourth gospel », Fournal of Religion, 1933, p. 39-49.



88 PHILIPPE-H. MENOUD

que les élus, ceux qui aiment le Fils; Jésus pareillement n’a d’amour que
pour les siens ; il n’en a point pour Judas ni pour les Juifs, il ne fait jamais
Peffort de les gagner ; 4 leur tour, les chrétiens ne doivent d’affection qu’aux
autres fidéles. En un mot, Pamour johannique ne s’exerce que dans le cercle
fermé de la grace. Il est loin d’étre universel comme dans les Synoptiques,
ou Jésus aime les pécheurs sans distinction, et chez Papétre Paul qui, dans
Pépitre aux Romains, a pour son peuple une amitié qu’on chercherait en
vain dans le cceur du Jésus johannique.

La thése n’est ni juste ni nouvelle (). Son auteur méconnait les circons-
tances historiques qui donnent un accent tragique et presque désespéré aux
appels adressés aux Juifs dans le quatriéme évangile. La catastrophe de
Pan 70 a fait oublier la vision paulinienne d’une conversion massive d’Israél.
Le judaisme se durcit dans sa résistance au message évangélique 2), La rupture
est patente entre I’Eglise et la Synagogue; elle implique une lutte sans
merci, car les oppositions théologiques s’étendent jusque sur le terrain poli-
tique.- En effet, celle des deux religions, maintenant publiquement rivales,
qui sera réputée « nouvelle », tombera du méme coup sous la loi qui déclare
illicites les cultes nouveaux. C’est pourquoi Jean affirme presque a chaque
page que les vrais enfants de Dieu, les héritiers de ’Ancien Testament, sont
les confesseurs de ce Jésus, a qui Moise et les prophétes ont rendu témoi-
gnage. Quant aux Juifs incrédules, ils sont les fils de leur pére, le Diable.

Lorsque I’évangéliste oublie les circonstances de son temps, il parle de la
charité divine, visible dans ceuvre de la rédemption, comme personne n’en
avait parlé avant lui; il déclare expressément que « Dieu a aimé le monde »
parce qu’il « est amour ».

Aussi préférons-nous au paradoxe de Bowen les quelques pages ou Herbert
Preisker rappelle la grandeur et la nouveauté de la notion johannique de
Pamour ®). Dans Jean, dit-il, la loi d’amour est fondée non sur ’amour de
sol, comme dans les Synoptiques et I’Ancien Testament — « tu aimeras ton
prochain comme toi-méme» @) —, mais sur 'amour dont Jésus a donné
Pexemple : aimez « comme je vous ai aimés » (5). Par 13, ajoute Preisker, Jean
a fait de ’amour non pas une « mystique contemplative », mais le service

(*) BoweN rappelle que P. WerNLE (Anfdnge unserer Religion, 2. Auf., 1904,
p- 445 et 496) et C.-G. MonTEFIORE (« The religious value of the fourth gospel»,
The Fewish Quarterly Review, VII; 1894-1895, p. 54) ont relevé le particularisme de
Pamour johannique. — (2) Notons aussi que I'attitude de Paul a I'égard d’Israél
et des Juifs n’est pas aussi simple que le dit Bowen. Elle s’exprime d’une part
dans des textes comme Rom. 1x, 3, et d’autre part dans des textes tels que I Thess.
11, 14-16. Cest fausser tout le probléme des sentiments de Paul et de I'Eglise
naissante envers le judaisme que d’ignorer systématiquement le second aspect de
cette double attitude. — (3) H. Prersker, « Zum Charakter des Johannesevan-
geliums », Luther, Kant, Schleiermacher in ihrer Bedewtung fiir den Protestantismus.
Forschungen und Abbandlungen Georg Wobbermin dargebracht, 1939, p. 379-393
et surtout p. 386-387. — (4) Marc xu1, 31 et par., citation de Lév. x1x, 18. — (5) Jean

X111, 34.



LE PROBLEME JOHANNIQUE 89

distinctif du chrétien; il a donné a l'idée méme d’amour sa plus haute
expression (@),

Les notions de vie et de joie, dans évangile, ont été étudiées par Pribnow
et par Gulin dans des monographies que nous avons signalées en parlant de
Poriginalité de la pensée johannique (). Sur la foi, nous devons mentionner
les recherches du R. P. Huby @), et Particle d’un théologien déja cité tout
a Pheure, O. Scheefer, qui s’attache a un point particulier : la demande
adressée par Jésus aux disciples de « croire en Dieu et en lui» @), D’ordi-
naire le quatriéme évangile propose Jésus comme seul objet de foi. Ici le
Maitre annonce aux siens son départ. Mais en s’en allant, il ne fait que changer
de demeure ; sur la terre et dans le ciel le Fils est toujours dans la maison
du Pére. Cette certitude doit gagner les disciples, puisque par le Fils ils
connaissent le Pére. Cette double connaissance présuppose une double foi.
C’est pourquoi les mots « Croyez en Dieu et croyez en moi» sont le motif
central des versets xi1v, I1-7.

§3 TutoLOGIE JOHANNIQUE ET THEOLOGIE DU NOUVEAU TESTAMENT.

Passons des monographies aux études d’ensemble. Les travaux des pro-
fesseurs Maurice Goguel : Paulinisme et jobannisme. Deux théologies ou deux
formes dexpériences religieuses ? (5) et de Walter von Leevenich : Fobannei-
sches Denken. Ein Beitrag zur Erkenmtnis der jobanneischen Eigenart (6)
poursuivent chacun leur dessein propre. Le premier examine trois points
de la pensée de Jean : la notion et le sentiment du péché, la conception du
salut, Pinterprétation de la mort du Christ. Le second esquisse un tableau
général du johannisme. Mais les deux auteurs s’attachent a ne pas isoler
Jean de la série des témoins dont il est le dernier. M. Goguel limite la com-
paraison et conclut « qu’avec Paul et avec Jean nous avons affaire a des
tempéraments religieux de types différents et que c’est par 1a que s’explique
la diversité de leurs théologies » @). W. von Leevenich souligne aussi que

(*) Selon R. FrieriNG, Der jobanneische Begriff der Agape in der weisheitsvollen
Ockonomie seiner Verwendung, 1936, le quatriéme évangile serait un traité de I'amour
mystique dit & Lazare, le « disciple que Jésus aimait» — (2) Cf. dans cette Revue,
1942, p. 167 et p. 171. — (3) « Dela connaissance de foi dans saint Jean », Recherches
de sciences religieuses, 1931, p. 385-421. — Cf. aussi Ph.-H. Menoup, « La foi dans
I'évangile de Jean», Cabiers bibliques de Foi et Vie, premiére année (1936), n° 2,
p- 27-43. — (4) « Der Sinn der Rede Jesu von den vielen Wohnungen in seines
Vaters Hause und von dem Weg zu ithm (Johannes x1v, 1-7)», ZNTW, 1933, p. 210~
217. — (5) Revue d’histoire et de philosophie religieuses, 1930, p. 504-526; 1931,
p- 1-19 et 129-156. Reproduit dans: Trois études sur la pensée du christianisme
primitif, 1931 (Cahiers de la Revue d’hist. et de philos. relig., 23). — (6) Theologische
Blatter, 1936, p. 260-275. Publié en brochure la méme année. Cf. dans cette Revue,
1942, p. 170. — (7) Revue d’bist. et de philos. relig., 1931, p. 153.



9o PHILIPPE-H. MENOUD

Jean se distingue des Synoptiques et de I’apStre des Gentils par sa nature
contemplative.

Il y a peu de théologies bibliques récentes. Les catholiques d’Allemagne
ont fait un accueil empressé a ’exposé de bonne vulgarisation de Otto Kuss @),
I’équivalent du livre que le R. P. Lemonnyer écrivait naguére pour le public
de langue frangaise (). Du c6té protestant il a paru une septiéme édition
du manuel de Paul Feine, qui reproduit le texte de la quatriéme, publiée
en 1922 @) ; les indications bibliographiques ont été mises a jour par E.
Stauffer aprés la mort de Pauteur. Les sculs ouvrages nouveaux sont les
théologies du Nouveau Testament, déja citées, de Friedrich Biichsel et de
Ethelbert Stauffer .

Rien de plus différent, a premiére vue, que ces deux exposés, d’ailleurs
assez rapides P'un et ’autre (s). Biichsel reste fidéle au plan analytique et
historique généralement adopté depuis que la théologie biblique est devenue
une discipline autonome : il étudie d’abord l’enseignement de Jésus, puis
I’enseignement des apétre. Stauffer innove. Son livre comporte trois par-
ties : la premiére décrit en trente-trois pages I’histoire de la théologie chré-
tienne de Jean-Baptiste a Ignace d’Antioche, en passant par Jésus, Pierre,
Paul et Jean. Ce n’est qu’une introduction a la seconde partie, la principale,
intitulée : Die Christuszentrische Geschichtstheologie des Neuen Testaments, et
qui retrace Ihistoire du salut en cinq chapitres : 1. la création et la chute,
2. la loi et la promesse, 3. Jésus-Christ, 4. PEglise, 5. ’achévement. Une
derniére partie, plus courte encore que la premiére, étudie les confessions
de foi de ’Eglise naissante. Stauffer présente donc la théologie du Nouveau
Testament, comme l'indique le titre méme du livre, en un tableau systéma-
tique.

Cependant ces deux ouvrages ont ceci de commun qu’ils font des quatre
évangiles les sources du message de Jésus. Biichsel dresse de ’enseignement
du Maitre deux tableaux consécutifs : A) d’apreés les Synoptiques, B) d’aprés

(1) O. Kuss, Die Theologie des Neuen Testaments, 1937 (trois éditions ont déja
paru). — (2) Théologie du Nouveau Testament, 1928 (Bibliothéque catholique des
sciences religieuses). — Signalons aussi 'ouvrage de E. MerscH, Le Corps mystique
du Christ. Etudes de théologie bistorique, 1933, 2° éd. augmentée, 1936 (Museum
Lessianum, Section théologique, n° 28 et 29). Le contenu dépasse le titre et les cha-
pitres consacrés a la notion du corps mystique dans I'Ecriture peuvent tenir lieu
de théologie biblique. — (3) P. Feine, Theologie des Neuen Testaments, 7. Aufl.,
1936. — (4) F. BukcnsEeLr, Theologie des Neuen Testaments. Geschichte des Wortes
Gottes im Neuen Testament, 1935 ; 2. Aufl., 1937. — E. STAUFFER, Die Theologie des
Neuen Testaments, 1941 (ouvrage est enrichi de 111 illustrations sur 32 planches
hors-texte). — (5) Peut-étre trop rapides, car en cette matiére une excessive congci-
sion ne permet ni d’embrasser les problémes dans leur complexité ni de justifier les
positions prises. Il est vrai que les deux auteurs renvoient pour les détails au Theo-
logisches Worterbuch zum Neuen T estament, de KITTEL.



LE PROBLEME FOHANNIQUE 91

Jean. Stauffer recourt a la fois aux textes synoptiques et johanniques, soit
dans le chapitre de la premiére partie intitulée Der Weg Fesu, soit dans
la partie systématique.

C’était rompre avec le préjugé régnant, d’aprés lequel seuls les Synop-
tiques devaient étre consultés, quand on parlait de Jésus. Aussi les contra-
dicteurs n’ont-ils pas manqué (). Biichsel a répliqué dans un article sur
la place de Pévangile de Fean dans une théologie du Nouveauw Testament ),
en méme temps qu’il publiait la seconde édition de sa théologie, un peu
élargie, mais, quant au plan, identique & la premiére. Son plaidoyer vaut
d’étre entendu.

Ne retenir que les évangiles synoptiques comme sources de la prédication
et de I’enseignement de Jésus, dit Biichsel, c’est méconnaitre Pesprit aussi
bien de Jean que des Synoptiques eux-mémes. Les recherches poursuivies
depuis le début du siécle ont établi que les évangiles ne sont pas des bio-
graphies de Jésus, mais des témoignages rendus par des croyants a la divi-
nité du Christ. Le Christ dont ils décrivent ’activité terrestre, est le Christ
qui maintenant est élevé a la droite de Dieu. Le quatriéme évangile ne fait
que prolonger la ligne, en parlant de la préexistence du Logos qui s’est incarné
et a été élevé dans la gloire. Il n’y a donc aucune différence de nature entre
les quatre évangiles. Ce qui les distingue, c’est le fait suivant : les Synop-
tiques sont 1’écho de la tradition ecclésiastique ; le quatriéme évangile est
la voix d’une personnalité exceptionnelle qui, sans s’opposer & la tradition,
prend a son égard une position indépendante. Or la personne et le message
de Jésus sont si grands, qu’on ne peut les comprendre sans confronter ces
deux témoignages de la tradition et du « disciple bien-aimé ».

Les idées de Biichsel (et de Stauffer) sur la valeur du témoignage johan-
nique semblent justifiées par I’état présent des études sur la tradition évan-
gélique. On ne peut plus opposer, en bloc, le quatriéme évangile aux trois
premiers. On a déja admis que Jean complétait sur quelques points le peu
que nous savons des faits de la vie de Jésus par les Synoptiques ). Si en son
fond la pensée johannique est originale — ce que montrent beaucoup des
travaux étudiés dans ce chapitre et dans le chapitre précédent — on n’a
pas le droit d’écarter Jean, sans tenir compte de son témoignage a coté du
témoignage synoptique, pour chercher a savoir ce que Jésus lui-méme a
enseigné, dans la mesure ol cette recherche est possible. Il existe entre Jean

(*) Cf. Christliche Welt, 1936, n° 17 et 20 (cités par O. Micuer, Theologische
Studien und Kritiken, 1936, p. 371). Nous n’avons encore vu aucune recension de
Stauffer. — (2) « Die Stelle des Johannesevangeliums in einer Theologie des Neuen
Testaments », Theologische Blitter, 1937, p. 301-307. — (3) Cf. les diverses publica-
tions de M. GoGukL sur le quatriéme évangile, dont les résultats sont condensés
dans La vie de Fésus, 1932. Cf. aussi Ph.-H. Mexoup, «Le fils de Joseph. Etude
sur Jean 1, 45 et vI, 42 », dans cette Revue, 1930, p. 275-288,



92 PHILIPPE-H. MENOUD

et les Synoptiques des correspondances qu’on a trop négligées @) et qui
prouvent que les quatre évangiles sont « ’Evangile », ¢’est-a-dire le message
de salut dont Jésus est a la fois le sujet et ’objet. C’est pourquoi Biichsel
et Stauffer, qui paraissent, a premiére vue, revenir trés loin en arriére, sont
peut-ctre des précurseurs (2),

Chapitre IV : I’EVANGILE ET LES AUTRES ECRITS JOHANNIQUES.

Le quatriéme évangile fait partie de ce qu’on appelle, non sans quelque
emphase, la « bibliothéque » johannique. En effet, la tradition a réuni sous
Pautorité de ’Apétre, d’ailleurs avec les hésitations que Pon sait, Pévan-
gile, les trois épitres et I’Apocalypse de Jean. Il est certain que ces cing
ouvrages ont une parenté de langue et de pensée. Ils forment le bloc litté-
raire et théologique le plus homogéne du Nouveau Testament, aprés les
épitres de saint Paul. Ils proviennent sinon du méme auteur, du moins du
méme milieu intellectuel et spirituel. L’étude de I’évangile doit donc s’achever
par Pexamen des relations qui ’unissent aux trois épitres et a ’Apocalypse.

Les exégétes catholiques @) et les protestants conservateurs @) affirment
Pauthenticité johannique des cing livres. Parmi les critiques récents qui

(*) Citons un ou deux cas seulement a titre d’exemple. La péricope johannique
du lavement des pieds, telle que nous ’avons expliquée plus haut, contient les deux
enseignements développés dans les chapitres vin et suivants de Marc (et paralléles)
sur la nécessité de la passion de Jésus et sur P'obligation pour les disciples de suivre
leur Maitre en se chargeant a leur tour de la croix ; dans Jean comme dans Marec,
Pierre en particulier s’éléve au nom de la saine raison humaine contre la folie de
la croix. Autre cas paralléle : la déclaration lapidaire de Jean 1, 29 explique le sens
du baptéme de Jésus raconté dans les Synoptiques. En sens inverse, il faudrait
rappeler les « traits johanniques » des Synoptiques, non seulement le fameux verset
Mat. x1, 27 = Luc x, 22, mais aussi des notes plus discrétes, telle que 'éZovaia de
Jésus (Marc 1, 22, etc. ; cf. Jean v, 28, etc.), les verbes AABeg et €EfABev (Marc 1,
24 et 28 ; cf. Jean vi, 42, etc.), et d’autres encore. — (2) Clest par leur méthode
plus que par leurs exposés que ces deux théologies du Nouveau Testament doivent
retenir 'attention. Soulignons en passant — 1l y faudrait revenir & loisir — que
le plan adopté par Stauffer est heureux. Ce plan repose d’aplomb sur I'idée mai-
tresse du Nouveau Testament que le salut en Jésus-Christ est le centre d’une bistosre,
qui va de la création au « rétablissement de toutes choses»; d’autre part, il met en
évidence I'unité réelle du message néotestamentaire en dépit des différences « de
théologies ou d’expériences religieuses ». Seulement, et ¢’est notre principale réserve,
Iexposé systématique devrait accompagner et non supplanter I'exposé analytique.
— (2) Cf. en plus des commentaires sur I'évangile: J. BonsIRVEN, Les Epitres de
Saint Fean, 1936 (Verbum Salutis, IX) ; A. CHARUE, Les Epitres de Saint Jean, 1938
(L. Pirot, La Sainte Bible, XII, p. 503-564); J. CuaiNg, Les Epitres catholiques,
1939, p. 97-260 (Etudes bibliques); E.-B. Arvo, Saint Fean. L’ Apocalypse, 3° éd.
augmentée, 1933 (Etudes bibliques); A. GeriN, Apocalypse, 1938 (L. Pirot, La
Sainte Bible, XII, p. §81-667). — (4) F. Bukcuser, Die Fobannesbriefe, 1933
(Theologischer Handkommentar XVII); ]J. Beam, Die Offenbarung des Fobannes,
1935 (Das Neue Testament Deutsch); W, Orurer (cf. dans cette Revue, 1941, p.
241), et les innombrables commentaires populaires sur I’Apocalypse.



LE PROBLEME JOHANNIQUE 93

s’écartent des voies traditionnelles, Emmanuel Hirsch et Alfred Loisy ont
proposé des explications globales ; ils ont voulu rendre compte de lappa-
rition des cing livres (0,

Voici, d’aprés E. Hirsch, comment s’est formée la bibliothéque johan-
nique. I’Apocalypse, ceuvre du « presbytre » dont parle Papias, est le centre
autour duquel se seraient groupés les autres livres attribués a Jean. Elle
daterait de 1’époque de Trajan (2). D’autre part, vers 130 un théologien
asiate aurait recueilli le quatriéme évangile, composé a Antioche, trente ans
auparavant ; il y aurait vu Pceuvre d’un disciple de Jésus, qui dans son
imagination se confondait avec Jean, presbytre d’Ephése, en qui I’Eglise
voyait déja Papbtre Jean. Ce théologien d’Asie aurait assuré la diffusion de
cet évangile, qu’il jugeait apostolique, aprés y avoir fait des retouches et
des déplacements, En méme temps ou peu aprés il aurait publié la premiére
épitre. Plus tard, vers 140, un successeur de ce premier théologien-rédac-
teur aurait achevé son ceuvre, en développant la premicre épitre 3) et en
écrivant les deux petites.

Ces hypothéses ingénieuses qui nous conduisent jusqu’a Pextréme fron-
tiere de P’exégése et du roman, sont compromises par le fait, aujourd’hui
bien établi, que ’évangile était connu, sous sa forme actuelle, aux environs
de ’an 100. On doit écarter pour la méme raison la théorie d’Alfred Loisy,
dont il suffira de rappeler, sans commentaire, les grandes lignes. Loisy place
’apparition de 1’évangile tel que nous le possédons au terme d’un long pro-
cessus qui s’étendrait de 100 4 160 @ ; les épitres ont eu la méme histoire que
Pévangile et devaient servir a sa diffusion et & son crédit; PApocalypse
serait authentique, en ce sens qu’elle est ceuvre du prophéte Jean qui s’en
déclare Pauteur, mais elle a été, elle aussi, remaniée et les derniéres retouches
« peuvent bien n’étre pas de beaucoup antérieures a 140 » (),

Les autres travaux récents n’envisagent qu’un des aspects du probléme :
le rapport de Pévangile avec les épitres ou le rapport de I’évangile avec
’Apocalypse. Aussi suivrons-nous les auteurs dans la division du sujet.

§ 1. I’EVANGILE ET LA PREMIERE EPITRE.

Les contacts sont particuliérement étroits entre ces deux écrits et 'em-
portent sans conteste sur les quelques particularités qui les distinguent.

(*) E. Hirscu, Studien zum vierten Evangelium, 1936 (cf. dans cette Revue, 1941,
p- 246). — A. Loisy, Les origines du Nouveau Testament, 1936. — (2) Ce seralent
du reste les disciples du Presbytre qui lui auraient donné sa forme actuelle, en
réunissant deux ouvrages antérieurs de leur Maitre : A) une Apocalypse composée a
Pella en 68-69 (Apocalypse 1, 1-3 5 1, 73 1v, 2 — XXI1, 10 ; XX1I, 18-19) ; B) un aver-
tissement «aux sept églises» contre I'hérésie, datant de I’époque de Domitien
(Apocalypse 1, 4-6 ; 1, 8 — 111, 22 ; XXII, 11-17 ; XXII, 20-21). — (3) Il aurait ajouté
les versets suivants: 1, 2-10; 11, 14-27; III, 13-17; 1V, 13-16a; v, 1-13. — (4) Cf.
dans cette Revue, 1941, p. 239 — (5) OQuwr. cité, p. 325.



94 PHILIPPE-H. MENOUD

Notons aussi que, seuls dans le bloc johannique, la premiére épitre et ’évan-
gile sont anonymes. Aussi la grande majorité des critiques, qu’ils admettent
ou non Pauthenticité johannique, concluent-ils & P’identité d’auteur ().

Cependant Popinion contraire a recueilli quelques voix. Le professeur
D. W. Riddle estime que ’on méconnait trop les différences qui séparent
les épitres de ’évangile. L’évangile, dit-il, est dirigé contre les ennemis du
dehors, les Juifs; les épitres s’en prennent aux ennemis du dedans, aux
hérétiques qui cherchent a provoquer des schismes. Nettement plus tardives
que Dévangile, les lettres johanniques nous montrent une Eglise en train
de devenir une institution doctrinale et disciplinaire.

Ces observations de I’exégéte américain ne sont pas décisives. La vie
concréte de ’Eglise occupe en effet une plus grande place dans les épitres,
mais rien n’est plus naturel. D’ailleurs les Pastorales, qui datent de la fin
du premier siécle au plus tard, portent déja les soucis que lon retrouve
dans les épitres johanniques.

Le professeur C. H. Dodd compare la premiére épitre seule a 'évangile (2).
Il commente en premier lieu les différences de style. A cet égard 1’épitre
lui parait plus monotone; lauteur n’use pas du méme vocabulaire que
Pévangéliste ; il ignore ses sémitismes. Quant a la pensée, I’épitre se rap-
proche plus que I’évangile de la pensée chrétienne commune. On le voit
particuliérement sur trois points: I) Pépitre a gardé Peschatologie, tandis
que Pévangile I’a remplacée par la mystique ; 2) 1’épitre comprend la mort
du Christ comme un sacrifice pour le péché, au sens paulinien, tandis que
I’évangile en fait une exaltation par laquelle le Christ donne la vie au monde ;
3) dans Pépitre, PEsprit est I'inspiration prophétique donnée 4 I’Eglise, alors
que pour ’évangile I’Esprit est une personne.

En outre, aux yeux de Dodd, P’épitre est plus proche du gnosticisme que
Pévangile sur deux points: 1) en disant que « Dieu est lumiére », I’épitre
use d’un lieu commun de la pensée syncrétiste. Pour Pévangile, la lumiére
est «dans » le Logos, mais Dieu lui-méme n’est pas la lumiére. 2) Différents
textes de 1’épitre, en particulier I Jean 111, 2, renferment I'idée de la divi-
nisation du fidéle selon les lois de la mystique.

Bref, conclut notre auteur, ’épitre est postérieure a I’évangile. Du reste
I Jean 11, 7-8 et I Jean 111, 8-15 visent respectivement Jean xii1, 34 et Jean
Vi, 44-47. L’auteur de 1épitre est un disciple de Pévangéliste ; Pépitre
elle-méme est « notre premier commentaire du quatriéme évangile ».

Les comparaisons de Dodd, intéressantes et suggestives, sont-elles con-
vaincantes ? Il ne le semble pas. En ce qui concerne le style, Dodd se base
sur des statistiques de mots et particules dans les deux écrits. Cette méthode

(*) D. W. RippLE, « The later books of the New Testament : a point of view and
a prospect », j‘ournal of Religion, 1933, p. 63-67. — (2) C. H. Dobp, « The first
Epistle of John and the fourth gospel», Bulletin of the John Rylands Library at
Manchester, XX1, 1937, p. 129-156. — C. H. Dodd était chargé d’expliquer les
épitres ]ohanmques dans le Moffait New Testament Commentary ; cet ouvrage a
dii paraitre en 1942.



LE PROBLEME YOHANNIQUE 98

avait été appliquée jadis par Harrison 4 Pétude des Pastorales ; elle a pro-
voqué des réserves de principe, qui valent aussi bien dans le cas des textes
johanniques ().

Les arguments basés sur les différences dans la pensée ne paraissent guére
plus probants. L’eschatologie réaliste n’est pas absente de ’évangile ; il est
difficile d’éliminer I'idée d’expiation d’un texte comme Jean 1, 29; quant
aux notions d’Esprit et de Paraclet, ’étude de Mowinckel a montré que
Jean est ici au confluent de plusieurs sources ; en disant « Dieu est lumiére »,
Jean n’entend pas donner une définition de Dieu, mais souligner son des-
sein de se révéler, ainsi que Schafer 1’a rappelé ; la pensée de I Jean 1, 2
est que Punion parfaite des croyants avec Dieu est réservée a ’avenir; le
contact avec la mystique paienne est purement formel, comme dans I’évan-
gile. A tout prendre, ces différences de pensée, ces nuances plutét, n’ap-
portent pas la preuve que I’évangile et ’épitre ne sauraient étre du méme
auteur.

Les deux écrits posent encore une question: quelle est leur succession
chronologique ? Il est difficile de répondre, vu que les documents eux-mémes
ne donnent aucun indice net. Les exégétes hésitent et inclinent finalement,
en général, 4 admettre ’antériorité de P’évangile. Dans son commentaire,
Chaine a bien pesé le pour et le contre. « Le prologue de DPépitre, écrit-il,
est moins clair, moins bien venu que celui de I’évangile. On pourrait le
considérer comme une ébauche, mais on peut aussi le tenir pour un résumé,
qui suppose, pour étre bien compris, la connaissance de son modéle. L’expres-
sion @Mog mapékintog dans Pévangile (x1v, 16) supposerait I Jean 1, 1,
ol Jésus est précisément cet autre paraclet ; mais dans ’évangile, les mots
dMog mopdkInTog supposent Pexistence de la doctrine sur le Christ paraclet
et pas forcément I’antériorité de P’épitre. On a cru relever dans I’épitre une
attente plus proche de la parousie, €oxdtn Wpa éotiv (11, 18), laquelle attente
indiquerait une date plus ancienne ; mais dans évangile I’heure de la résur-
rection ne parait pas lointaine (v, 28-2g). On ne trouve donc pas dans
Pépitre des marques certaines d’antériorité ni de postériorité... Mais comme
Pépitre suppose l'enscignement contenu dans Pévangile, Pexplication la
plus probable, admise par la plupart des auteurs, est de la tenir pour rédigée
apres () »,

Friedrich Biichsel penche vers la solution opposée. « On est tenté de consi-
dérer I’épitre comme antérieure, car si ’évangile été avait déja répandu dans
les Eglises, I’auteur n’aurait pas eu autant de raisons d’écrire la lettre, que
dans le cas contraire 3) »,

Cet argument n’a pas grande portée, vu que les deux livres ont chacun

(*) P. N. HarrisoN, The problem of the Pastoral epistles, 1921. Cf. W. MicHAELIS,
« Pastoralbriefe und Wortstatistik », ZNTH, 1929, p. 69-76. — (2) Op. cit. p. 124~
125. — (3) Op. cit. p. 7.



96 PHILIPPE-H. MENOUD

leur contenu et leur mission propres. Mais ’antériorité de I’épitre pourrait
se défendre pour un autre motif. I’évangile est vraisemblablement une
ceuvre posthume ; en effet, c’est un éditeur qui a écrit le verset xxi, 24, et
ce texte présuppose la mort de évangéliste (0, Si épitre est bien du méme
auteur que P’évangile, elle serait donc plus ancienne.

Cependant, si 'on tient compte de la remarque trés juste de plusieurs
interprétes, en particulier de Chaine, que 1’épitre suppose connu l’enseigne-
ment johannique, on estimera que les relations entre I’évangile et 1’épitre
peuvent étre plus complexes. Le quatriéme évangile est loin d’étre une
ceuvre improvisée ; il apparait au contraire comme le fruit de longues médi-
tations, et peut-étre d’un enseignement qui fut oral avant d’étre mis par
écrit. Bref, la pensée johannique peut fort bien avoir été connue avant ’appa-
rition du quatriéme évangile. L’épitre se placerait alors entre la catéchese
orale de Jean et Pévangile lui-méme. Ainsi s’expliquerait ce fait curieux
que, suivant P’angle sous lequel on I’examine, I’épitre paraisse antérieure
ou postérieure a 1’évangile.

§ 2. IEVANGILE ET LES DEUX PETITES EPITRES.

Les auteurs récents s’accordent a retrouver dans les petites épitres la
frappe johannique. Ils n’hésitent pas a les attribuer a I'auteur de I’évangile
et de la premiére épitre, que cet auteur soit l’apétre Jean ou un inconnu
qu’on ne peut identifier avec certitude, pas méme avec «le presbytre » dont
parle Papias. Les interprétes qui se prononcent en faveur de Pauthenticité
johannique ne sont pas arrétés par le titre de « presbytre » que prend ’auteur
des deux lettres. Au contraire, si on attache une grande importance au fait
que les deux épitres sont signées, et non pas anonymes comme ’évangile
et la premiére épitre, on sera tenté d’attribuer nos deux lettres a un autre
auteur qu’a Pévangéliste. Il serait séduisant de retrouver ici I’éditeur de
Pévangile (), et de l'identifier avec le fameux presbytre, mais aucun indice
ne vient appuyer cette conjecture.

Quant aux circonstances de la composition et 4 la date des deux épitres,
les critiques se gardent d’affirmations catégoriques. En général, ils pensent
qu’elles sont adressées a des Eglises différentes et qu’elles sont postérieures
4 la premiére épitre. Toutefois Charue estime que III Jean doit étre la plus
ancienne des trois épitres johanniques, parce que, d’aprés elle, la sécession
des antichrists ne s’est pas encore produite.

Personne n’a fait écho a la thése déja ancienne de Wendt, selon lequel

(*) Cf. dans cette Revue, 1941, p. 253 s. — On a soutenu que le rédacteur de
I’évangile serait intervenu aussi dans I’épitre ou qu’on pourrait retrouver dans
I'épitre des sources de ’évangile, mais les différents essais de von Dobschiitz (1907),
de Bultmann (1927), de Lohmeyer (1928), de Windisch (1930) n’ont pas rallié les
suffrages. On sait que Rudolf Bultmann doit pubier une nouvelle édition des épitres
johanniques dans le commentaire de MEYER., — (2) Cf. J. JEREMIAS, « Johanneische
Literarkritik », Theologische Blitter, 1941 p. 46.



LE PROBLEME $OHANNIQUE 97

la deuxiéme épitre serait antérieure a la premiére, vu que I Jean 11, 14 y
ferait allusion et que les hérétiques sont condamnés plus sévérement dans
I Jean que dans II Jean (0,

§ 3. L’ £VANGILE ET L’APOCALYPSE.

Au début du siécle il semblait établi que ’évangile et ’Apocalypse ne pou-
vaient avoir la méme origine, tant la critique trouvait d’incompatibilité d’esprit
et de culture entre I’évangéliste anonyme et le prophéte qui se nomme Jean.
Adolf Harnack était a peu prés seul, en dehors des théologiens conserva-
teurs, a s’élever contre ce jugement et i défendre l’identité d’auteur. Il
écrivait : « Ich bekenne mich zu der kritischen Ketzerei, die die Apokalypse
und das Evangelium auf einem Verfasser zuriickfithrt ) »,

Aujourd’hui la situation est renversée. L’hérésie d’il y a quarante-cing
ans est en passe de devenir l'opinion commune. Le princ'pal artisan de ce
revirement fut le professeur Ernst Lohmeyer, qui publia en 1926 un magis-
tral commentaire sur ’Apocalypse 3). Son argumentation portait sur deux
points : la langue et la pensée théologique.

Quant a la langue, il soulignait que le grec des deux livres connait les
mémes constructions et le méme usage des prépositions; que les notions
essentielles de ’Apocalypse : wvn, Bévarog, dupdv, Tewvdv, vikely, uoprtupely,
TpElY, étaient johanniques. D’autre part, disait-il, les différences s’ex-
pliquent par les sujets respectifs des deux ouvrages, elles sont dues aussi
aux particularités de Ia tradition apocalyptique, a laquelle le voyant de Patmos
demeurait fidéle. De plus, Lohmeyer semblait disposé & admettre ’hypo-
thése que Burney avait développée quelques années auparavant : ’évangile
reposerait sur un original araméen; P’Apocalypse, écrite directement en
grec, témoignerait de la connaissance sommaire que Pauteur de ’évangile
avait de cette langue.

Quant a la pensée théologique, Ernst Lohmeyer montrait que I’évangile
par sa mystique, et ’Apocalypse par son eschatologie, développaient deux
aspects complémentaires et non pas exclusifs de la méme théologie. Les
deux livres, disait Lohmeyer dans une formule lapidaire, donnent la méme
doctrine : Pévangile directement comme AdY0g, ’Apocalypse sous des figures
comme M0B0¢ (au sens platonicien). Du reste, précisait notre auteur, ’évan-

() H. H. WeNDT, «Die Beziechung unseres ersten Johannesbriefes auf den zwei-
ten», ZNTH, 1922, p. 140-146; « Zum zweiten und dritten Johannesbrief», ibid.,
1924, p. 18-27 (III Jean aurait suivi IT Jean: I Jean serait la plus récente des
trois épitres). — M. GoGuUEL, (« Les premicres origines de I'action disciplinaire dans
I'Eglise », Association pour la Faculté libre de Théologie protestante de Paris, Vingt-
huitiéme rapport, Année 1941, p. 14, n. 2) écrit que «la seconde épitre parait anté-
rieure 4 la premiére », mais il n’indique pas s’il reprend I'explication de Wendt ou
s'il a d’autres raisons. — (2) Geschichte der altchristlichen Literatur bis Eusebius,
11 Chronologie 1, 1897, p. 675, n. 1. — (3) Die Offenbarung des Fobannes, 1926
(Handbuch zum Neuen Testament, 16).

N. S.. t. XXXI (N° 127, 1943). 7

REV. DE THEOL. ET DE PHIL.



98 PHILIPPE-H. MENOUD

gile indique aussi la nécessité d’un achévement eschatologique, et le Christ
du drame apocalyptique est le «témoin fidéle et véridique», le Adrog Tod
Beod dont parle Pévangile.

Ajoutons que, d’aprés Lohmeyer, ’évangile était antérieur a I’Apocalypse.
L’auteur des deux livres ne pouvait pas étre le fils de Zébédée, vu sa tour-
nure d’esprit sacerdotale, sa culture biblique, et la maniére dont il parle
des « douze apétres de ’Agneau ». Lohmeyer attribuait les deux ceuvres au

presbytre Jean.

La thése de Lohmeyer, surtout sa démonstration de I’harmonie théolo-
gique des deux livres, était trop bien fondée sur les textes, trop bien équi-
librée, pour ne pas s’imposer (1), Aussi n’est-il pas surprenant de constater
qwaujourd’hui on tient l'unité d’auteur des deux grands ouvrages johan-
niques pour établie ou, 4 tout le moins, pour vraisemblable (), Toutefois les
commentateurs récents inclinent 4 admettre I’antériorité de ’Apocalypse 3)-

CoNCLUSION.

En achevant cette revue générale, nous pouvons rappeler ce qui est acquis
et ce qui reste discuté. Une seule question est aujourd’hui tranchée, celle
de la date de I’évangile. Les nouveaux papyrus, publiés en 1935, prouvent
que le quatriéme évangile était connu et répandu aux environs de ’an 100.
Par 1 se trouvent exclues les théories trop savantes qui rejetaient son appa-
rition jusqu’an milieu du second siécle, au terme d’un processus compliqué,
ou intervenaient compilateurs, rédacteurs et glossateurs.

La solution n’est pas venue d’un accord entre exégétes. La ou la critique
interne est seule en jeu, les interprétes différent d’opinion, aujourd’hui comme
hier, Mais si I’on est encore loin d’aboutir a un consensus, il semble pourtant
que des vues moyennes tendent a prévaloir, touchant le caractére littéraire

() Rappelons que H. Preisker (« Das Evangelium des Johannes als erster Teil
eines apokalyptischen Doppelwerkes », Tbeologiscbe Blauer, 1936, p. 185-192) a
tiré de l'unité d’auteur des concluswns excessives. (Cf. dans cette Re'(me, 1941,
p- 251-252) — (2) «Quant a I’Apocalypse... 1l n’est peut-étre pas aussi certain
qu’on le disait volontiers ily a un quart de siécle, qu'il soit absolument impossible
de Tattribuer au méme auteur que les autres écrits johanniques» M. GOGUEL,
Revue d’bist. et de philos. relig., 1931, p. 131. — (3) Cf. les commentaires d’ArLo
et de GeLIN, cités plus haut, ceux de Haporn, 1928 (Theologischer Handkom-
mentar), de Bemm, 1935 (Das Neue Testament Deutsch) et I'introduction au
Nouveau Testament de FEINE-BEuM. Le commentaire le plus récent : M. KippLE,
The Revelation of Saint Fobn, New-York, 1941 (The Moffatt New Testament
Commentary) nous est demeuré inaccessible. — Sur I'ensemble des problémes que
pose ’'Apocalypse, et sur les solutions récentes, cf. E. LouMEYER, « Die Offenbarung
des Johannes 1920-1934 », Theologische Rundschau, 1934, p. 269-314 et 1935, p. 28-62.



LE PROBLEME FOHANNIQUE 99

de Pévangile, origine de sa pensée et les rapports qu’il entretient avec les
autres écrits johanniques. Reprenons briévement ces trois points.

I. Les essais récents de dissection littéraire se sont heurtés 4 un scepticisme
a peu prés général. L’unité fondamentale du livre impressionne plus que
les incohérences de détail. La maniére la plus simple d’en rendre compte
serait de supposer que I’évangéliste est mort avant d’avoir mis la derniére
main 4 son ceuvre. L’éditeur, dont la présence se révéle en particulier au
verset XXI, 24, serait intervenu pour lier entre eux des morceaux peut-étre
isolés. Toutefois, par respect pour le témoignage du « Bien-aimé », il aurait
agi avec tant de discrétion qu’il n’aurait pas fait de ’évangile une robe sans
couture comme celle dont il parle. Ainsi s’expliquerait notamment le carac-
tére décousu des chapitres 1v 4 vir et la présence de deux cycles de discours
d’adieux, qui forment doublet, dans les chapitres x1r-xiv et xv-xvi.

2. On s’exprime aussi avec une prudente réserve sur la question des sources
théologiques du johannisme. Certes on ne doute pas que Jean n’ait connu
la pensée gnostique, qu’il n’en utilise le vocabulaire. Mais Jean a sa maniére
de penser et poursuit son but propre. Jean retourne contre la gnose les termes
de la gnose. Tandis qu’on parle autour de lui de salut par la connaissance
du monde lumineux qu’apporte un sauveur mythique, il écrit pour qu’on
reconnaisse en Jésus de Nazareth la vérité faite chair, le seul Révélateur,
la lumiére du monde. Si Jean peut ainsi, sans péril, se servir des expressions
de ses adversaires,c’est qu’il est solidement attaché & la tradition théolo-
gique de I'Eglise naissante, et qu’il affirme comme elle que Dieu se révéle
dans et par lhistoire. L’originalité de Jean c’est, en derniére analyse, de
défendre la tradition par Jes armes de ceux qui ’attaquent.

3. On reconnait aussi, de plus en plus, que la langue et la pensée de ’évan-
gile se retrouvent dans les épitres johanniques et dans P’Apocalypse. On
hésite moins que jadis a affirmer 'unité d’auteur des cinq livres, a excep-
tion peut-étre des deux petites lettres, lesquelles proviendraient alors de
I’éditeur de I’évangile. De toute maniére, deux hommes seulement auraient
été a Pceuvre dans la rédaction des livres johanniques: le « témoin» du
Verbe incarné, qui serait aussi le voyant de Patmos, et son disciple, «le
presbytre », qui se serait donné pour tiche de prolonger le témoignage de
son maitre.

Il reste a se demander qui sont ces deux hommes. Plusieurs exégétes
d’aujourd’hui déclarent péremptoirement que Jean ’Apétre ne saurait étre
Pauteur d’un quelconque des livres johanniques. Or ces mémes exégétes
n’hésitent pas 4 attribuer tout ou partie de cette ceuvre d’une sublime majesté
a Jean le Presbytre, dont nous ne savons rien, hormis la bréve mention
qu’en fait Papias, dans un texte qui d’ailleurs est loin d’étre clair. Ce Pres-
bytre demeure pour nous Pinconnu qu’il était pour I’Eglise ancienne. Le
préférer a I’Apbtre, c’est accorder bien vite a une hypothése contestable
le crédit qu’on refuse aux données traditionnelles.

Plusieurs fois au cours d’une dispute séculaire, les adversaires de la tra-



100 PHILIPPE-H. MENOUD

dition ont cru la partie gagnée. Jamais cependant ils n’ont pu apporter la
preuve décisive que Papdtre Jean ne pouvait étre 'auteur des livres qui
portent son nom. On peut dire sans trop s’avancer que les défenseurs de
Pauthenticité johannique occupent aujourd’hui des positions plus favorables
qu’au début du siécle, par exemple. Car les recherches récentes tendent a
écarter les obstacles que la critique a dressés sur la voie de lidentification
du « Bien-aimé » avec le fils de Zébédée.

Puisque I’évangile est une ceuvre de la fin du premier siécle, il peut avoir
été écrit par un contemporain de Jésus, parvenu a un Age avancé. Or le
chapitre xxi laisse clairement entendre que « le témoin qui a écrit ces choses »
est arrivé a Pextréme limite de la vieillesse. La supposition que Papétre
Jean aurait péri, martyr, en 44 ou en 62, est batie sur des témoignages tardifs
et douteux, qui ne valent pas ceux qu’on allégue en faveur du séjour de Jean
a Ephése.

L’exaltation de Jésus, élevé au rang de Logos par un homme qui aurait
été son compagnon sur les routes de Palestine, n’est pas une difficulté majeure.
Si la christologie johannique est plus développée que celle des Synoptiques,
si elle témoigne d’une réflexion plus audacieuse, clle ne différe pas essentiel-
lement des formules anciennes. La christologie de Jean est déja contenue
implicitement dans I’acte de foi qui prosterna les apStres aux pieds du Res-
suscité «le premier jour de la semaine» et dans la confession de I’Eglise
naissante : « Jésus est Seigneur». Jean n’a pas eu a diviniser Jésus, car
la foi en sa dignité suréminente était au point de départ de la tradition.
Jean a seulement osé en tirer les derniéres conséquences.

Les recherches récentes ont justement mis en lumiére ceci: au point de
vue littéraire comme au point de vue théologique, Jean s’appuie sur la tradi-
tion et la dépasse ; il fait preuve a la fois de fidélité et de liberté. Il connait
la tradition évangélique ; tant6t il la suit, tantét il s’en écarte. Il connait
la théologie du Fils de 'homme, par laquelle Eglise naissante a exprimé
sa fol au Kyrios, mais il ne craint pas d’exprimer le message de Jésus dans
une langue nouvelle et avec des pensées nouvelles. Bref, Jean agit avec
I’indépendance, la souveraineté de quelqu’un qui aurait pu dire: la tradi-
tion, c’est moi! Au terme de P’Age apostolique, il ne restait qu’un homme
qui ait pu parler ainsi.

Cependant, dés les origines de ’Eglise, un mystére inexplicable enveloppe
le « Bien-aimé » et son évangile, lequel fut connu au moins un siécle avant
que PEglise affirmat rien sur son auteur. L’évangéliste n’a voulu étre qu’un
témoin anonyme, et tel il demeure pour nous. Peu importe, en définitive.
Il n’a pas écrit pour qu’en le lisant nous nous penchions avec curiosité sur
Pceuvre d’un homme, mais « pour que nous croyions que Jésus est le Messie,
le Fils de Dieu, et qu’en le croyant nous ayons la vie par son nom ».

Philippe H. MENOUD.



Ay

La Revue de théologie et de philosophie tenait 4 s'associer 4 Phommage
rendu ailleurs (cf. Etudes de Lettres, 1¢f avril 1942) 4 André Burnier, qui
fut un de ses meilleurs collaborateurs.

Elle remercie vivement Madame André Burnier d’avoir bien voulu i
confier les pages que voici sur la pensée de Kierkegaard, ainsi qu’une étude cri-
tigue sur la découverte de la personne de M. Charles Baudouin, qui paraitra
dans un prochain fascicule,

Réd.

LA PENSEE DE KIERKEGAARD

L’imposant volume de M. Jean Wahl, intitulé Etudes kierkegaardiennes (1),
est une véritable somme, non seulement de la pensée du mystique danois,
mais encore de tout ce qui a été écrit sur lui, de toutes les interprétations aux-
quelles sa philosophie a donné lieu, de toutes les influences aussi qu’elle a
exercées et quelle exerce encore a ’heure actuelle. Nous restreindrons notre
étude a Panalyse critique de la pensée de Kierkegaard, telle qu’elle apparait
a la lumiére de ce magistral ouvrage.

Les écrits de Kierkegaard ne sont pas I’exposé d’une doctrine toute faite,
nous dit M. Wahl (p. 48) ; par ses ceuvres mémes, Kierkegaard se construit.
Clest sa vie qui forme sa pensée ; et le chemin de cette vie connaitra trois
stades, que Kierkegaard appelle aussi trois conceptions de la vie ou trois
sphéres d’existence. Le premier est le stade esthétique, le second le stade
éthique, le troisiéme le stade religieux. Il faut aussitét remarquer avec Hirsch,
un des commentateurs les plus éclairés de Kierkegaard, que celui-ci n’a pas
voulu établir ainsi un orde salutis, une succession d’états nécessaires, par
lesquels il faut passer pour arriver a la vérité. Ils nous offrent plutét un
tableau de la richesse des possibilités humaines, ils représentent le chemin
qu’a suivi le développement particulier de sa personnalité. En les parcourant
a notre tour, nous connaitrons également la diversité des manifestations de
la vie humaine et leur valeur respective. Ajoutons que ces trois stades n’ont
pas de liens entre eux; Kierkegaard lui-méme insiste sur cette disconti-
nuité. Le passage de I'un a Pautre se présente chaque fois comme une nette
rupture. C’est dire que, si la pensée de Kierkegaard s’offre 4 nous sous la
forme d’une dialectique, d’une succession d’états qui se surmontent l'un
I’autre, cette dialectique est uniquement qualitative et non logique ; elle est

(1) Paris, Fernand Aubier, 1638.



	Revue générale : le problème johannique [suite]

