
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1943)

Heft: 126

Artikel: La philosophie de l'esprit face au réel

Autor: La Harpe, Jean de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PHILOSOPHIE DE L'ESPRIT FACE AU REEL

Des quatre ouvrages dont nous nous proposons de rendre compte, deux

concernent l'histoire de la philosophie, les deux autres des problèmes de

philosophie générale centrés sur des préoccupations et mathématiques et

biologiques ; malgré l'extrême différence des sujets traités, un fil commun
les relie, à savoir l'idée que l'esprit est une faculté de sélection autant qu'une
puissance créatrice ou conservatrice.

Victor Delbos : De Kant aux Postkantiens, avec une préface de Maurice
Blondel. Collection de la Philosophie de l'Esprit. Aubier, Ed. Montaigne.
Paris 1940.

Parmi les historiens de la philosophie, Victor Delbos s'était acquis l'une
des plus grandes réputations par ses mémorables travaux sur Spinoza et sur
Kant, sans parler d'autres, moins considérables. Lorsqu'il mourut à Paris,
en 1916, il était depuis de nombreuses années professeur d'histoire de la

philosophie à la Sorbonne ; le livre dont il s'agit ici est la reproduction d'un
cours professé en 1909, et quoiqu'il date de trente-trois ans, il n'a rien
perdu de sa valeur. On peut appliquer à l'œuvre magistrale de Delbos le mot
fameux de Thucydide : Ktèma eis aei. Delbos condense sous un petit volume
de deux cents pages l'essence de longues recherches d'un extrême intérêt.
Il s'agit en effet de déterminer comment la métaphysique de Kant, rapidement

résumée, a servi à l'élaboration de la philosophie des Romantiques
allemands : Fichte, Schelling et Hegel. En révolutionnant la métaphysique
classique de son temps, celle de la substance, Kant avait cru faire œuvre
définitive : « Il s'imaginait échapper à ce qui est cependant le sort des

doctrines fécondes, lesquelles ne peuvent prolonger leur existence qu'en se

faisant une autre vie dans d'autres esprits, au contact d'autres besoins,
d'autres tendances, d'autres problèmes qui les renouvellent» (p. 40). Pendant

un temps les historiens voyaient dans la métamorphose de la métaphysique
kantienne de la « chose-en-soi » en un idéalisme de plus en plus absolu, jus-



48 JEAN DE LA HARPE

qu'au « panlogisme » hégélien, une sorte de processus anonyme et nécessaire

: Kant aurait involontairement conduit ses successeurs, en vertu des

implications secrètes de son système, à la théorie idéaliste de la déduction
absolue, qui nous semble aujourd'hui le renversement de sa propre perspective

philosophique.
Or Delbos, qui a étudié le kantisme comme personne, montre comment, à

partir de ce qui demeurait d'inléterminê dans les œuvres du maître, ses

successeurs ont progressivement introduit dans le criticisme leurs propres
préoccupations et l'ont fait progressivement dévier de la direction profonde
qui était la sienne au titre de « philosophie critique » ; ils l'ont fait par voie

d'interprétation et de commentaire, jusqu'à ce qu'ils l'aient assez transformé

pour s'en dégager presque complètement.
Delbos part de ce qui demeurait « d'ouvert » dans les Critiques, à savoir

le problème de « la-chose-en soi », tour à tour interprétée en un sens idéaliste

ou réaliste, et celui de « la philosophie comme système ». Il s'ingénie à faire
l'analyse pénétrante de ce qu'en pensèrent Jacobi, Reinhold, Schulze, puis
Fichte ; tout ce travail de lente élaboration conduit les interprètes de Kant
à dicter à la philosophie un double impératif : la systématisation complète à

partir d'un principe premier qu'il s'agissait préalablement de définir.
« Ce travail de réflexion philosophique... est solidaire de la constitution

progressive de l'idéalisme spéculatif allemand. On dirait volontiers de cet
idéalisme qu'il a opéré, à travers les données historiques, sur la chose-en-soi
de Kant, comme il a opéré, à travers les données sensibles de la perception,
sur le non-moi ; il a prétendu faire rentrer en lui-même, expliquer par la vertu
de son premier principe, ce qu'il y avait tout de même de positif dans cet
obstacle à son développement — et il a de cette façon supprimé l'obstacle. Par

toute sa vie même il annonce la mort de la chose-en-soi » (p. 58).

En ce qui concerne la systématisation de la pensée kantienne sur cette
voie nouvelle, ce fut essentiellement l'œuvre de Fichte que de découvrir
les « principes susceptibles d'organiser systématiquement la philosophie »

(p. 65). Au contraire, au cours de ses recherches, Kant semblait n'avoir
« conçu l'esprit qu'en fonction de la science qu'il s'agit d'expliquer » ; après
seulement que sa doctrine eut été définitivement établie, « jusqu'aux derniers

moments de sa vie, il a la préoccupation de présenter un système complet
de la raison pure » (p. 59).

Après cette introduction capitale, Delbos s'efforce de montrer dans un
second chapitre comment se constitua graduellement la doctrine hégélienne
de l'Esprit absolu, conçu comme pensée infinie, au travers de la doctrine
fichtéenne définissant ce principe «comme représentation, comme conscience

et comme Moi », puis par l'entremise de Schelling le ramenant à l'identité du

sujet et de l'objet. Dans un troisième chapitre, l'auteur expose la méthode
de démonstration de Fichte, puis celle de Schelling où se forma la didactique
hégélienne par laquelle Delbos conclut... Mélange inextricable de créations

personnelles et d'une sorte d'atmosphère générale qu'ils s'assimilent de plus
en plus. Hegel a prétendu être le dernier mot, la consommation finale de



LA PHILOSOPHIE DE L'ESPRIT FACE AU RÉEL 49

« tout le progrès de la connaissance et de tout le progrès de l'être dialecti-

quement envisagé ». La tentative en fut aussi vaine que le sont toujours
des prétentions aussi outrecuidantes.

a En revanche, Hegel peut, sans trop d'erreur, être représenté comme
l'achèvement de l'évolution qui, de l'idéalisme kantien, où la pensée était
posée comme législatrice du monde connaissable pour nous, faisait sortir
l'idéalisme absolu, où la pensée est posée comme créatrice de tout le monde
réel » (p. 170).

Delbos se fait fort de le confirmer dans un quatrième chapitre, où il décrit
la réaction de Schopenhauer et Herbart contre l'idéalisme spéculatif. Cette
admirable étude historique confirme tout l'essentiel des interprétations de

M. Brunschvicg dans plusieurs de ses écrits, comme aussi les pénétrantes
analyses que Meyerson consacre au problème de la «déduction absolue chez

Schelling et Hegel» dans le deuxième volume de L'Explication Ians les Sciences.

Emile Bréhier: La Philosophie et son passé. Nouvelle encyclopédie
philosophique. Presses universitaires de France. Paris, 1940.

M. E. Bréhier est le successeur de Delbos dans sa chaire de la Sorbonne ;

il en est le digne continuateur. Il est l'auteur de la meilleure histoire de la

philosophie en langue française ; on ne saurait trop en recommander la
méditation attentive à ceux qui veulent avoir une vue d'ensemble de l'histoire

des doctrines philosophiques ; on connaît également son livre sur Plotin,
qui est de premier ordre.

Or, M. Bréhier, dans ce petit volume de quelque cent quarante pages,
nous apporte le fruit de son long travail d'historien des idées et des systèmes,
ainsi que le résultat de ses réflexions sur ce que signifie la vérité d'une grande
doctrine philosophique par rapport à l'ensemble de la pensée philosophique
et de son évolution.

Ce livre est formé de deux parties bien distinctes : la première compte
deux études ; l'une, La Philosophie et son passé, donne son titre à l'ouvrage ;

l'autre, La Causalité en histoire de la philosophie, ne fait que prolonger et
préciser la première sur plusieurs points importants. Ces deux chapitres
forment un tout de soixante-quinze pages.

La deuxième partie est consacrée à l'idée de Création chez Descartes.
Celle-ci se relie au problème que M. Bréhier s'est posé depuis longtemps, à

savoir l'idée d'une philosophie chrétienne, qu'il résout par la négative.
« Sur cette question tout au moins, les relations restent tout à fait

extérieures entre le dogme chrétien et la philosophie cartésienne. Il règne aujourd'hui

une telle confusion sur les rapports de la philosophie et de la révélation
religieuse qu'il peut être bon de méditer l'exemple de Descartes » (p. 17).

Si captivante que soit la méditation de ces pages lucides et bien informées,

nous nous bornerons à en recommander la lecture à ceux que préoccupent
les destinées du cartésianisme; nous nous proposons, en revanche, d'insister

un peu sur la première étude consacrée à la philosophie et son passé,

qui est extraordinairement riche en suggestions dans sa brièveté et sa

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXI (n° I2Ô. IQ4.1Ì. 4.



50 JEAN DE LA HARPE

concentration puissante : aucune prolixité, une pensée presque à nu
M. Bréhier a admirablement su se dégager des formules toutes faites, si

courantes en histoire de la philosophie ; il a su reprendre un problème par
sa base et le méditer au contact immédiat de la réalité historique et de la
succession des grandes doctrines philosophiques : ce problème est, à la lettre,
celui du « progrès de la philosophie » qui tourmente tant d'esprits au contact
de la succession des doctrines, souvent décevantes, aussi longtemps que l'on
n'a pas pris la peine de dépasser les apparences de monotonie et de répétition,

pour atteindre aux problèmes profonds qui échappent à l'amateur, ici
plus que partout ailleurs.

L'idée centrale que l'auteur expose en une langue vigoureuse et limpide,
c'est qu'il existe une sorte de « temps spirituel » propre à chaque grande
œuvre qui conditionne sa vitalité, ses evanescences et ses reprises ; « cette
durée intérieure, qui condense tant de passé, est bien différente du temps
extérieur de l'expression ». Il y a une réalité spirituelle qui transcende le

temps extérieur des événements et qui se condense parfois dans un esprit
génial d'une énorme « durée » (p. 40).

Ainsi le problème majeur des influences et des circonstances historiques,
du milieu moral, physique et intellectuel, où se déroule l'existence du
philosophe, tout important qu'il soit (car M. Bréhier n'en prend point prétexte
pour contester la portée de cette étude préalable qui s'avère indispensable,

ni pour encourager les mysticismes faciles n'est pas l'essentiel qui
réside ailleurs :

« Ce qui est essentiel dans une pensée philosophique, c'est une certaine

structure, mettons, si l'on veut, un certain mode de digestion spirituelle,
indépendant des aliments que son temps lui propose. Cette structure mentale
qui appartient, par accident, au passé, est donc, au fond, intemporelle, et
c'est pourquoi elle a un avenir et pourquoi nous voyons son influence se

répercuter sans fin appréciable » (p. 41).
M. Bréhier montre le passage de la méthode du «commentaire», qui dura

des siècles, à l'histoire proprement dite de la philosophie qui date de l'époque
rationaliste ; la réaction romantique d'un Hegel a compromis celle-ci sous
les dehors séduisants mais trompeurs de la dialectique historique, qui crée

une perspective unique par rapport à une « optique » déterminée et personnelle.

Autrement dit, c'est tout le problème de l'objectivité des idées et
des doctrines qui est évoqué en quelques pages d'une singulière force de

suggestion.
A cela se rattache l'étude attentive du sens de la notion de causalité

historique, le concept de causalité étant, comme M. Lalande l'a montré ailleurs,
d'entre les plus équivoques par ses origines pratiques et son anthropomorphisme

invétéré.
Passer de M. Bréhier à l'exposé de V. Delbos, ou l'inverse, c'est passer de

la théorie à la vérification par le fait, car rien n'illustre de façon plus pertinente

les réflexions de l'un que l'étude des variations du kantisme chez l'autre.



LA PHILOSOPHIE DE L'ESPRIT FACE AU RÉEL 51

Lorsque l'analyse a dégagé dans une série d'œuvres vraiment pénétrantes
et profondes, comme c'est le cas pour la philosophie contemporaine de langue
française, un certain nombre d'aspects nouveaux, le besoin se fait sentir de

trouver un ou quelques points de vue tout à fait généraux qui permettent de

créer une perspective nouvelle par où le neuf puisse être assimilé aux problèmes

que soulèvera éternellement la méditation du philosophe sur l'unité du
savoir et sur la nature de l'existence. C'est dans ce cadre que s'inscrit l'effort
vraiment original et positif de M. Francis Maugé dans une série de publications

qu'il place sous la rubrique commune de La Destinée et le Problème lu
Vrai ; c'est donc selon la perspective d'une philosophie générale que s'ordonnent

les recherches approfondies et étendues que M. Maugé a poursuivies

pendant vingt ans. depuis ses thèses de doctorat sur Le Rationalisme
comme hypothèse mêthoiologique, rassemblées en un volume unique en 1909.

L'auteur se laisse guider, consciemment du reste, par une préoccupation
centrale, celle de la destinée du genre humain. « Or, écrit-il, la destinée
n'est rien, si elle n'est pas aussi une vérité, la nôtre.» Se laisser emporter
à la dérive, c'est reconnaître que nous n'avons pas de destinée proprement
dite : « Car c'est prétendre que nous sommes inertes, asservis à une loi étrangère

et ballottés en tous sens au hasard des forces qui nous dominent »

(1, p. 16).

Il s'agit donc en vérité pour l'auteur de découvrir une loi qui relie l'individu

à l'univers et l'intègre à celui-ci non comme un instrument sans valeur,
mais comme l'acteur d'une destinée qui trouve dans un Dieu repensé et
situé au niveau de la pensée moderne sa raison d'être et de lutter, puisque
« Dieu, loi intégrale de l'Esprit, n'est peut-être pas moins accessible au
contrôle de l'expérience que les principes dominants de la science positive »

(I,p. 46).
Peut-être la prétention semblera-t-elle disproportionnée avec l'exposé

proprement dit et les résultats effectivement obtenus —¦ l'auteur en convient
modestement à plus d'une reprise —¦ mais c'est bien là le fil conducteur qui
permet de dominer une œuvre originale, souvent prolixe et difficile à embrasser
d'un seul regard.

En effet, la méthode d'exposition et la façon même de penser de M. Maugé
le contraignent à revenir constamment au point de départ, à des reprises
circulaires qui ne sont pas faites pour faciliter sinon la compréhension de

détail —¦ car l'expression de sa pensée est claire —- du moins la vue d'ensemble

; on aurait souhaité que l'auteur simplifiât les lignes souvent enchevêtrées

d'une construction par ailleurs imposante. Cela dit, on ne saurait nier,
lorsqu'on s'est astreint à une lecture très attentive de ses livres, qu'il
s'agisse là d'une tentative de synthèse vraiment originale et probablement
féconde.

Tout d'abord M. Maugé se situe lui-même au cœur de la pensée spiritualiste
française actuelle ; son premier volume est dédié à M. A. Lalande et il
discute constamment les exposés de Bergson, dont il part, et de M. Brunschvicg,

dont il s'inspire pour l'essentiel de sa philosophie mathématique, tout



52 JEAN DE LA HARPE

en la corrigeant. Les philosophies de l'identité de M. Lalande et de Meyerson
sont mises à profit de façon constante. On retrouve enfin fréquemment des

vues inspirées de Le Roy comme de MM. Lavelle et Le Senne. Il ne s'agit
nullement du reste d'un éclectisme de mauvais aloi, mais d'un effort admirable

de tirer parti des vérités découvertes par d'autres, tout en les replaçant
dans le champ de sa propre réflexion et en les assimilant à sa vision
personnelle des problèmes philosophiques.

M. Maugé s'efforce de concilier, selon son propre aveu, « deux tendances

en apparence inconciliables », d'une part la foi en la Raison, d'autre part la
«conviction que les principes de la Raison... résultent d'une adaptation
tardive de l'être humain » (Avant-Propos).

Notre vérité, celle qui nous tient au plus profond de nous-même, tend donc
à s'objectiver, à s'affranchir de l'esprit qui l'énonce pour devenir le bien

commun de l'humanité pensante ; née au dedans de nous, elle se communique
à d'autres et se consolide en une expression qui devient le point de départ
de méditations nouvelles.

Chacun de nous est relié à l'univers entier par son organisme physique ;

c'est par son intermédiaire que l'esprit de chacun, enfermé dans une gangue
charnelle, se communique à d'autres et se met en relation avec la totalité des

vibrations qui sillonnent l'espace selon une perspective qui, pour l'essentiel,
suggère presque fatalement l'idée d'une monadologie leibnizienne, replacée

sur le terrain de la science moderne et entièrement renouvelée.
« Parmi les forces qui luttent ou s'équilibrent dans chaque organisme, la

destinée marque une direction privilégiée. Elle est principe de choix et n'a
rien de commun avec l'antique Fatum... Parmi ces forces contraires qui nous

débordent, en ce sens qu'elles agissent à la fois en nous et dans l'univers, elle

désigne celles qui sont nôtres et celles qui travaillent solidairement avec les

nôtres et selon la même loi, à une œuvre commune. Elle délimite, contre les

puissances qui nous résistent ou nous refoulent, le domaine de l'Esprit »

(I, P- 25).

Ainsi, la loi même que l'homme découvre en lui, par laquelle il est tiré de

sa solitude charnelle, c'est un effort constant de spiritualisation qui s'oppose

non à la matérialisation — suivant les termes de l'antithèse courante —¦ mais

au Réel, opposition qui rappelle, mais à certains égards seulement, le titre
du premier livre de Meyerson qui fit sa réputation : Identité et Réalité. Chez

M. Maugé comme chez M. Lalande et chez Meyerson, le Réel c'est ce qui
résiste à l'effort conquérant de l'Esprit, mais ce n'est en aucune façon la

«chose-en-soi » de Kant. En effet, chez Kant le noumène est par delà l'effort
intellectuel et sensible, dans les brumes lointaines d'une sorte d'Inconnaissable

absolu, alors que chez M. Maugé le Réel se révèle dans l'effort même de

la conscience, dans presque chaque effort de spiritualisation, au cœur même
de la conscience intellectuelle. En outre, ce Réel n'est pas seulement l'obstacle

qui brise la continuité de l'effort spirituel, mais le roc résistant sur lequel
s'appuie cet effort et qui donne à ses œuvres solidité et consistance. Esprit et
Réel sont donc non deux substances imperméables l'une à l'autre, comme



LA PHILOSOPHIE DE L'ESPRIT FACE AU RÉEL 53

dans le cartésianisme, mais deux aspects d'une même loi fonctionnelle, suivant
le modèle admirable qu'a forgé la science moderne :

« Si l'Esprit et le Réel sont pour nous des objets de connaissance possible,
ils doivent donc être définis comme la fonction et la variable d'une loi
fonctionnelle. A cette condition seule sera restitué un sens au problème de la
destinée, ou plus exactement au postulat d'un acte propre de l'Esprit, saisi

dans le rapport indissoluble qui le relie au Réel, en l'opposant à lui » (I,
P- 34)-

C'est la condition même pour que se raccorde, en nous, la vérité de l'univers

à notre vérité, la loi impersonnelle et la loi personnelle. Ailleurs M. Maugé
dira lapidairement :

« J'appelle Réel le terme antithétique et corrélatif de l'Esprit dans cette
fonction, sans lui assigner d'autre condition d'existence que celle de varier
corrélativement avec lui au sein même de la conscience, tout en s'en distinguant.

Le problème de la destinée posé dans le langage de la science moderne,
c'est le problème de la vérité de l'Esprit, saisi dans son développement
intégral... en corrélation avec les variations d'un terme antithétique, le Réel qui
réagit sur lui » (I, p. 35-37).

C'est dans le programme de quatre volumes, dont deux seulement ont

paru à ce jour, que M. Maugé s'efforce non de déduire dialectiquement cette
loi fondamentale, disons mieux : cette hypothèse à la fois métaphysique,
méta-mathématique et méta-psychologique, mais de la soumettre à une
confrontation minutieuse et parfois subtile, à force d'analyse régressive,

avec les résultats principaux de la philosophie mathématique (problème des

sources de la vérité mathématique et problème de l'accord des constructions

mathématiques avec la physique inspectant le réel) et de la biologie moderne

(relative à la physiologie du système nerveux dans ses rapports avec le

problème de la perception).
Le premier volume paru en 1937, L'Esprit et le Réel ians les limites lu

nombre et de la Granieur (Paris, Alcan, 1937; désigné par I dans nos renvois),
est consacré à la vérification mathématique. Il va sans dire que nous ne

saurions entrer ici dans le détail de cette analyse, qui exige certaines
connaissances mathématiques, dont une bonne partie concerne les développements

récents des mathématiques ; nous nous bornerons à en dégager l'essentiel.

M. Maugé commence par passer en revue les grands travaux de

philosophie mathématique concernant les origines du nombre et de la grandeur
ainsi que l'évolution récente de ces sciences, sous l'aspect précis et limité du

rôle que jouent respectivement Va priori et l'expérience dans la constitution
de ces disciplines : création du nombre et de la grandeur géométrique,
assouplissement de ces instruments grâce au renouvellement du calcul infinitésimal

(théorie de la continuité) et retour aux multiplicités avec évanouissement

de la grandeur dans l'infime et l'immense. Il apparaît ainsi que l'esprit
au contact de ce réel résistant forge des instruments qu'il doit ensuite assouplir,

afin de sauvegarder à la fois la cohérence de l'acquis et l'objectivité



54 JEAN DE LA HARPE

de cet instrument capable de jouer par soi-même, une fois constitué,

presque en automate. Initiative libre de l'Esprit, au début, quant aux
définitions premières, mais nécessité de cohérence ensuite s'imposant aux libres
définitions postérieures, afin de sauvegarder l'unité architecturale ; obstacles
à surmonter dans des crises de croissance bien connues des mathématiciens.
N'est-ce pas le signe infaillible que, si l'Esprit tire de son propre fond les

lois de la continuité, par exemple, c'est à une autre force diamétralement
opposée qu'il doit les ruptures de la continuité originelle et la constitution
des multiplicités numériques organisées en collections dénombrables dominées

par les lois de commutativité et d'associativité S'agit-il de la notion de

« congruence » en géométrie, constituée à l'image d'un fil métallique tendu
et recouvrant exactement le contour des figures géométriques les plus
simples, il en va de même ; M. Maugé résume sa pensée dans ces mots :

« Tentons un nouvel effort pour préciser à la fois, dans le dynamisme
intellectuel (qui prolonge l'acte initial de fusionnement mental), les effets sur
le Réel de l'acte pur du Moi et, s'il se peut, la signification du double caractère

du Réel lui-même, tel qu'il nous a paru se dégager de l'histoire des

mathématiques : résistance à la dislocation, qui fonde dans les solides de la
géométrie la permanence de l'ordre structural, et résistance à la fusion, à

la pénétration, qui tend au fractionnement indéfini des objets étendus et à

la multiplicité » (I, p. 208).
Reliant ensuite ces résultats aux travaux récents de Lapicque sur le

cerveau et la conductibilité nerveuse, il montre que ce qui constitue dans les

mathématiques la fonction ultime du réel, ce sont les schemes sensori-moteurs

élémentaires, résumés sur le plan symbolique par les axiomes ultimes,
indéfiniment répétés, en même temps que compliqués entre eux au cours de

l'effort dynamique de l'intelligence. Celle-ci se libère progressivement de ses

attaches sensibles et devient autonome, à l'unique condition d'inventer des

instruments de plus en plus raffinés qui lui permettent de conserver un
contact permanent avec ce Réel insaisissable et pourtant résistant, dans les

refus brusques qu'il oppose à l'intelligibilité, lorsque surgissent les grandes
crises de l'invention mathématique.

Mais c'est dans le second volume que M. Maugé reprend en détail la question

esquissée dans le premier, à savoir celle des conditions psycho-biologiques

de l'invention et de la consolidation des structures acquises :

« Pour le moment », conclut-il, « nous n'avons qu'une certitude : les

mécanismes opératoires infiniment subtils mis en jeu par les mathématiques
sont liés à des structures organiques que l'Esprit établit dans sa phase
consciente et qu'il conserve quand la conscience s'éteint ou s'obscurcit » (I, p. 362).

L'Esprit et le Réel perçu (Paris, Alcan, 1937, mentionné sous le chiffre II
dans nos renvois), reprend le même problème sur le terrain de la perception
du sens commun qui forge à son insu des objets résistants, des blocs en

apparence spontanés, afin d'adapter l'action du vivant à son milieu
changeant, soumis à l'action du Temps, en vue de constituer des « permanences »

en apparence inaltérables : les maisons, les arbres, les choses en un mot.



LA PHILOSOPHIE DE L'ESPRIT FACE AU RÉEL 55

Pour découvrir le secret de cette genèse qui aboutit à des résultats en

apparence antigénétiques, M. Maugé étudie la notion d'objet en physique,
qui se ramène finalement à la notion de « corpuscule ». Il s'ingénie, dans des

pages très bien informées, à montrer que finalement l'objet du physicien
ne diffère des ensembles ponctuels du géomètre que par la condition de

s'adapter aux changements constants de la réalité physique et d'en épouser
les contours rendus fluides par la variable temporelle :

« Si ces conclusions sont justes, il en résulte que l'objet physique est construit

comme celui des mathématiques, puisqu'il n'est que l'objet du géomètre,

posé comme spontanément déformable et déplaçable en fonction d'une
nouvelle variable, le temps, rendu lui-même objectif par la mesure » (II, p. 45).

Si l'objet du physicien est soumis aux aléas d'une construction intellectuelle

jamais achevée, toujours ouverte vers l'avenir, cela ne fournit-il pas
une analogie utile pour comprendre l'objet du sens commun Ainsi se dessine

un double univers, celui du sens commun, qui se réfère directement aux
perceptions, et celui du physicien, qui s'appuie à un vaste schématisme
intellectuel ; ces deux univers obéissent à des corrélations, car il ne peut
s'agir de vérité que si l'ordre proposé correspond avec un ordre contraint,
celui de la perception :

« La concordance, à ces points d'affleurement, des images présentes, et
des images prévues est, dans la vie pratique, le seul critérium que nous

possédions de la vérité ; il n'est pas très différent de celui qu'appliquent les

savants » (II, p. 101).

Quant à savoir si à ce double univers correspond un univers « nouménal »,

c'est une tout autre histoire ; nous ne pouvons bondir par-dessus l'ombre
de notre être et de notre connaissance pour le saisir :

« Cet univers nouménal, si probable qu'il soit, restera toujours une hypothèse,

plus ou moins confirmée par l'accord plus ou moins dissonant de ses

conséquences avec l'expérience totale. Cet univers objectif, chacun de nous
le porte en lui à l'intérieur d'une conscience sensible à tout ce qui affecte
le corps, mais impénétrable à tout ce qui atteint les autres corps sans traverser
celui auquel il est lié » (II, p. 103).

Ainsi nous sommes rejetés vers la solitude de la conscience, à l'intérieur
de l'organisme biologique qui conditionne son contact avec l'univers des

choses comme avec celui des vivants.
Toute connaissance est donc « symbolique » et s'opère par l'entremise de

signes sensibles qui doivent être transmis et interprétés. D'où l'importance
capitale du problème neuro-biologique pour déterminer le rapport de l'Esprit
et du Réel dans la conscience du sujet pensant. M. Maugé a étudié de près
les travaux récents sur la structure du cerveau et en tire un large profit ;

c'est peut-être d'entre les pages les plus neuves et les plus captivantes de

son second volume que l'on trouvait partiellement déjà à la fin du premier.
Théorie neuro-électrique des ondes de dépolarisation, des chronaxies (Lapicque),

des relais et des synapses, suivant l'idée bergsonienne que le cerveau
n'est qu'un organisme de transmission des mouvements ; théorie encore plus



56 JEAN DE LA HARPE

séduisante de la conscience liée aux phénomènes de « contingence nerveuse »,

là où les trains d'onde nerveuse sont soumis à une sélection parmi les voies
de conduction, etc..

Toute cette partie de l'œuvre de M. Maugé est vraiment neuve : c'est
bien la première fois, à notre connaissance du moins, que l'on tente une
interprétation systématique des rapports de l'âme et du corps à partir de

la science contemporaine. Il serait téméraire de songer à la résumer, car
ce sont choses qui ne se résument guère dans un article. Qu'il nous suffise
de noter que M. Maugé recourt à trois méthodes successivement : celle

d'objectivité qui consiste à rassembler les résultats de la physiologie du

cerveau, celle d'opposition qui consiste à recueillir le caput mortuum que
celle-ci ne peut observer du dehors, et celle de filtrage qui montre
comment l'Esprit pénètre ses créations de sa lumière intérieure.

Signalons enfin l'opposition pénétrante que M. Maugé établit entre le

corps percevant, où la perception visuelle se relie au sentiment intime de la
vie et de la conscience propre, et le corps perçu, qui n'est que la surface visible,

le signal pour chacun de « l'autre », mais ne permet pas de pénétrer la
pensée d'autrui autrement que par l'analogie des symboles et des centres

communs de perception.
Ainsi le cerveau a construit progressivement les voies de conduction par

où passe l'énergie filtrante de l'Esprit : la permanence des voies de conduction

une fois tracées et myélinisées explique la permanence de l'univers
sensible et la conservation des conquêtes de l'Esprit. L'ouverture de voies

nouvelles, la constitution d'associations, innombrables en fait, entre voies
anciennes suivant les variations de la Chronaxie qui serait du pouvoir de

l'Esprit, explique la possibilité indéfinie de créations nouvelles. Ainsi, comme
M. Maugé le montre à la fin du livre, la pensée plonge aux sources profondes
de la vie qu'il est bien près de concevoir comme une pensée virtuelle et
« somnambulique » selon l'admirable image bergsonienne. Disons, en

passant, que l'œuvre de notre compatriote, M. Gonseth, est souvent citée

au cours de ces recherches très nouvelles.

Il y aurait certes des objections à faire sur un point capital : le Réel assume
des rôles si différents que l'on peut se demander si certains ne sont pas
incompatibles entre eux ; tour à tour puissance de dislocation et principe de

conservation, on est en droit de se demander si ces deux fonctions du Réel sont
effectivement convergentes.

Quoiqu'il en soit, on est en droit d'affirmer que l'auteur de ces livres
substantiels a fait faire un progrès aux recherches sur les rapports de l'Esprit
et du Réel. On attend avec impatience et curiosité les deux ouvrages dont
il nous a promis la venue prochaine, retardés sans doute par les événements
actuels, à savoir : La Nature et l'Esprit et Le Rayonnement moral. L'auteur
résoudra-t-il la contradiction maîtresse de cet ouvrage, à savoir l'existence
d'un espace en soi qui conditionne la « solitude de la conscience » et d'un

espace qui n'est qu'un effet du refoulement et de l'inhibition des tendances
à la périphérie du corps percevant jean M LA HARPE


	La philosophie de l'esprit face au réel

