Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 31 (1943)

Heft: 126

Artikel: La philosophie de I'esprit face au réel
Autor: La Harpe, Jean de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380430

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PHILOSOPHIE DE IESPRIT FACE AU REEL

Des quatre ouvrages dont nous nous proposons de rendre compte, deux
concernent I’histoire de la philosophie, les deux autres des problémes de
philosophie générale centrés sur des préoccupations et mathématiques et
biologiques ; malgré Pextréme différence des sujets traités, un fil commun
les relie, a savoir 'idée que Desprit est une faculté de sélection autant qu’une
puissance créatrice ou conscrvatrice.

Victor DeLBos : De Kant aux Postkantiens, avec une préface de Maurice
Blondel. Collection de la Philosophie de PEsprit. Aubier, Ed. Montaigne.
Paris 1940.

Parmi les historiens de la philosophie, Victor Delbos s’était acquis l'une
des plus grandes réputations par ses mémorables travaux sur Spinoza et sur
Kant, sans parler d’autres, moins considérables. Lorsqu’il mourut a Paris,
en 1916, il était depuis de nombreuses années professeur d’histoire de la
philosophie a la Sorbonne ; le livre dont il s’agit ici est la reproduction dun
cours professé en 19og, et quoiqu’il date de trente-trois ans, il n’a rien
perdu de sa valeur. On peut appliquer a ’ceuvre magistrale de Delbos le mot
fameux de Thucydide : Ktéma eis aei. Delbos condense sous un petit volume
de deux cents pages Pessence de longues recherches d’un extréme intérét,
Il s’agit en effet de déterminer comment la métaphysique de Kant, rapide-
ment résumée, a servi a l’élaboration de la philosophie des Romantiques
allemands : Fichte, Schelling et Hegel. En révolutionnant la métaphysique
classique de son temps, celle de la substance, Kant avait cru faire ceuvre
définitive : « Il s’imaginait échapper a ce qui est cependant le sort des
doctrines fécondes, lesquelles ne peuvent prolonger leur existence qu’en se
faisant une autre vie dans d’autres esprits, au contact d’autres besoins,
d’autres tendances, d’autres problémes qui les renouvellent» (p. 40). Pendant
un temps les historiens voyaient dans la métamorphose de la métaphysique
kantienne de la « chose-en-soi» en un idéalisme de plus en plus absolu, jus-



48 YEAN DE LA HARPE

qu’au « panlogisme » hégélien, une sorte de processus anonyme et néces-
saire ; Kant aurait involontairement conduit ses successeurs, en vertu des
implications secrétes de son systéme, a la théorie idéaliste de la déduction
absolue, qui nous semble aujourd’hui le renversement de sa propre perspec-
tive philosophique.

Or Delbos, qui a étudié le kantisme comme personne, montre comment, a
partir de ce qui demeurait d’indéterminé dans les ceuvres du maitre, ses
successeurs ont progressivement introduit dans le criticisme leurs propres
préoccupations et 'ont fait progressivement dévier de la direction profonde
qui était la sienne au titre de « philosophie critique » ; ils ’ont fait par voie
d’interprétation et de commentaire, jusqu’a ce qu’ils Paient assez transformé
pour s’en dégager presque complétement.

Delbos part de ce qui demeurait « d’ouvert » dans les Critiques, & savoir
le probléme de « la-chose-en soi », tour 4 tour interprétée en un sens idéaliste
ou réaliste, et celui de «la philosophie comme systéme » Il s’ingénie a faire
P’analyse pénétrante de ce qu’en pensérent Jacobi, Reinhold, Schulze, puis
Fichte ; tout ce travail de lente élaboration conduit les interprétes de Kant
a dicter a la philosophie un double impératif : la systématisation compléte a
partir d’un principe premier qu’il s’agissait préalablement de définir.

«Ce travail de réflexion philosophique... est solidaire de la constitution
progressive de l'idéalisme spéculatif allemand. On dirait volontiers de cet
idéalisme qu’il a opéré, a travers les données historiques, sur la chose-en-soi
de Kant, comme il a opéré, 4 travers les données sensibles de la perception,
sur le non-moi ; il a prétendu faire rentrer en lui-méme, expliquer par la vertu
de son premier principe, ce qu’il y avait tout de méme de positif dans cet obs-
tacle & son développement — et il a de cette fagon supprimé P'obstacle. Par
toute sa vie méme il annonce la mort de la chose-en-soi» (p. 58).

En ce qui concerne la systématisation de la pensée kantienne sur cette
voie nouvelle, ce fut essentiellement I’ceuvre de Fichte que de découvrir
les «principes susceptibles d’organiser systématiquement la philosophie »
(p. 65). Au contraire, au cours de ses recherches, Kant semblait n’avoir
«congu Pesprit qu’en fonction de la science qu’il s’agit d’expliquer » ; aprés
seulement que sa doctrine eut été définitivement établie, « jusqu’aux derniers
moments de sa vie, il a la préoccupation de présenter un systéme complet
de la raison pure» (p. 59).

Aprés cette introduction capitale, Delbos s’efforce de montrer dans un
second chapitre comment se constitua graduellement la doctrine hégélienne
de I'Esprit absolu, congu comme pensée infinie, au travers de la doctrine
fichtéenne définissant ce principe «comme représentation, comme conscience
et comme Moi », puis par ’entremise de Schelling le ramenant a I’identité du
sujet et de ’objet. Dans un troisiéme chapitre, ’auteur expose la méthode
de démonstration de Fichte, puis celle de Schelling ou se forma la didactique
hégélienne par laquelle Delbos conclut... Mélange inextricable de créations
personnelles et d’une sorte d’atmosphére générale qu’ils s’assimilent de plus
en plus. Hegel a prétendu étre le dernier mot, la consommation finale de



LA PHILOSOPHIE DE L'ESPRIT FACE AU REEL 49

« tout le progrés de la connaissance et de tout le progrés de I’&tre dialecti-
quement envisagé» La tentative en fut aussi vaine que le sont toujours
des prétentions aussi outrecuidantes.

« En revanche, Hegel peut, sans trop d’erreur, étre représenté comme
P’achévement de I’évolution qui, de I'idéalisme kantien, ou la pensée était
posée comme législatrice du monde connaissable pour nous, faisait sortir
I’idéalisme absolu, ot la pensée est posée comme créatrice de tout le monde
réel» (p. 170).

Delbos se fait fort de le confirmer dans un quatriéme chapitre, ou il décrit
la réaction de Schopenhauer et Herbart contre I'idéalisme spéculatif. Cette
admirable étude historique confirme tout lessentiel des interprétations de
M. Brunschvicg dans plusieurs de ses écrits, comme aussi les pénétrantes
analyses que Meyerson consacre au probléme de la «déduction absolue chez
Schelling et Hegel» dans le deuxiéme volume de L’Explication dans les Sciences.

Emile Brewuter: La Philosophie et son passé. Nouvelle encyclopédie philo-
sophique. Presses universitaires de France. Paris, 1940.

M. E. Bréhier est le successeur de Delbos dans sa chaire de la Sorbonne ;
il en est le digne continuateur. Il est ’auteur de la meilleure histoire de la
philosophie en langue frangaise; on ne saurait trop en recommander la
méditation attentive a ceux qui veulent avoir une vue d’ensemble de I’his-
toire des doctrines philosophiques ; on connait également son livre sur Plotin,
qui est de premier ordre,

Or, M. Bréhier, dans ce petit volume de quelque cent quarante pages,
nous apporte le fruit de son long travail d’historien des idées et des systémes,
ainsi que le résultat de ses réflexions sur ce que signifie la vérité d’une grande
doctrine philosophique par rapport a I’ensemble de la pensée philosophique
et de son évolution.

Ce livre est formé de deux parties bien distinctes: la premiére compte
deux études ; I'une, La Philosophie et son passé, donne son titre a I'ouvrage ;
Pautre, La Causalité en bistoire de la philosophie, ne fait que prolonger et
préciser la premiére sur plusieurs points importants. Ces deux chapitres
forment un tout de soixante-quinze pages.

La deuxiéme partic est consacrée a ’idée de Création chez Descartes.
Celle-ci se relie au probléme que M. Bréhier s’est posé depuis longtemps, a
savoir I'idée d’une philosophie chrétienne, qu’il résout par la négative.

« Sur cette question tout au moins, les relations restent tout a fait exté-
rieures entre le dogme chrétien et la philosophie cartésienne. Il régne aujour-
d’hui une telle confusion sur les rapports de la philosophie et de la révélation
religieuse qu’il peut étre bon de méditer ’exemple de Descartes» (p. 17).

Si captivante que soit la méditation de ces pages lucides et bien informées,
nous nous bornerons 4 en recommander la lecture a ceux que préoccupent
les destinées du cartésianisme; nous nous proposons, en revanche, d’insister
un peu sur la premiére étude consacrée a la philosophie et son passe,
qui est extraordinairement riche en suggestions dans sa briéveté et sa

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8.. t. XXXI (N° 126. 1042). 4



50 YEAN DE LA HARPE

concentration puissante: aucune prolixité, une pensée presque a nu!

M. Bréhier a admirablement su se dégager des formules toutes faites, si
courantes en histoire de la philosophie ; il a su reprendre un probléme par
sa base et le méditer au contact immédiat de la réalité historique et de la
succession des grandes doctrines philosophiques : ce probléme est, a la lettre,
celul du « progrés de la philosophie » qui tourmente tant d’esprits au contact
de la succession des doctrines, souvent décevantes, aussi longtemps que on
n’a pas pris la peine de dépasser les apparences de monotonie et de répéti-
tion, pour atteindre aux problémes profonds qui échappent a I’amateur, ici
plus que partout ailleurs.

I’idée centrale que l’auteur expose en une langue vigoureuse et limpide,
c’est qu’il existe une sorte de « temps spirituel » propre a chaque grande
ceuvre qui conditionne sa vitalité, ses évanescences et ses reprises ; « cette
durée intérieure, qui condense tant de passé, est bien différente du temps
extérieur de expression» Il y a une réalité spirituelle qui transcende le
temps extérieur des événements et qui se condense parfois dans un esprit
génial d’une énorme « durée » (p. 40).

Ainsi le probléme majeur des influences et des circonstances historiques,
du milieu moral, physique et intellectuel, ot se déroule Pexistence du philo-
sophe, tout important qu’il soit (car M. Bréhier n’en prend point prétexte
pour contester la portée de cette étude préalable qui s’avére indispen-
sable, ni pour encourager les mysticismes faciles !), n’est pas Pessentiel qui
réside ailleurs :

«Ce qui est essentiel dans une pensée philosophique, c’est une certaine
structure, mettons, si ’on veut, un certain mode de digestion spirituelle,
indépendant des aliments que son temps lui propose. Cette structure mentale
qui appartient, par accident, au passé, est donc, au fond, intemporelle, et
c’est pourquoi elle a un avenir et pourquoi nous voyons son influence se
répercuter sans fin appréciable » (p. 41).

M. Bréhier montre le passage de la méthode du «commentaire», qui dura
des siécles, a I’histoire proprement dite de la philosophie qui date de ’époque
rationaliste ; la réaction romantique d’un Hegel a compromis celle-ci sous
les dehors séduisants mais trompeurs de la dialectique historique, qui crée
une perspective unique par rapport a une «optique » déterminée et person-
nelle. Autrement dit, c’est tout le probléme de Pobjectivité des idées et
des doctrines qui est évoqué en quelques pages d’une singuliére force de
suggestion.

A cela se rattache ’étude attentive du sens de la notion de causalité histo-
rique, le concept de causalité étant, comme M. Lalande I’a montré ailleurs,
d’entre les plus équivoques par ses origines pratiques et son anthropomor-
phisme invétéré.

Passer de M. Bréhier a I’exposé de V. Delbos, ou P’inverse, c’est passer de
la théorie a la vérification par le fait, car rien n’illustre de fagon plus perti-
nente les réflexions de I'un que I’étude des variations du kantisme chez P’autre.

*



LA PHILCSOPHIE DE L’ESPRIT FACE AU REEL 51

Lor:que P’analyse a dégagé dans une série d’ceuvres vraiment pénétrantes
et profondes, comme c’est le cas pour la philosophie contemporaine de langue
francaise, un certain nombre d’aspects nouveaux, le besoin se fait sentir de
trouver un ou quelques points de vue tout a fait généraux qui permettent de
créer une perspective nouvelle par ot le neuf puisse étre assimilé aux problé-
mes que soulévera éternellement la méditation du philosophe sur I'unité du
savoir et sur la nature de ’existence. C’est dans ce cadre que s’inscrit ’effort
vraiment original et positif de M. Francis Maugé dans une série de publica-
tions qu’il place sous la rubrique commune de La Destinée et le Probléme du
Vrai ; c’est donc selon la perspective d’une philosophie générale que s’ordon-
nent les recherches approfondies et étendues que M. Maugé a poursui-
vies pendant vingt ans, depuis ses théses de doctorat sur Le Rationalisme
comme hypothése méthodologique, rassemblées en un volume unique en 1gog.

L’auteur se laisse guider, consciemment du reste, par une préoccupation
centrale, celle de la destinée du genre humain. « Or, écrit-il, la destinée
n’est rien, si elle n’est pas aussi une vérité, la ndtre. Se laisser emporter
a la dérive, c’est reconnaitre que nous n’avons pas de destinée proprement
dite : « Car c’est prétendre que nous sommes inertes, asservis 4 une loi étran-
gére et ballottés en tous sens au hasard des forces qui nous dominent»
(1, P 16}

Il s’agit donc en vérité pour 'auteur de découvrir une loi qui relie indi-
vidu a 'univers et lintégre a celui-ci non comme un instrument sans valeur,
mais comme Pacteur d’une destinée qui trouve dans un Dieu repensé et
situé au niveau de la pensée moderne sa raison d’étre et de lutter, puisque
«Dieu, loi intégrale de PEsprit, n’est peut-étre pas moins accessible au
contréle de Pexpérience que les principes dominants de la science positive »
(L, p- 46).

Peut-étre la prétention semblera-t-elle disproportionnée avec l’exposé
proprement dit et les résultats effectivement obtenus — I’auteur en convient
modestement & plus d’une reprise — mais c’est bien 14 le fil conducteur qui
permet de dominer une ceuvre originale, souvent prolixe et difficile 4 embrasser
d’un seul regard.

En effet, la méthode d’exposition et la fagon méme de penser de M. Maugé
le contraignent 4 revenir constamment au point de départ, a des reprises
circulaires qui ne sont pas faites pour faciliter sinon la compréhension de
détail — car I’expression de sa pensée est claire — du moins la vue d’ensem-
ble ; on aurait souhaité que l'auteur simplifidt les lignes souvent enchevé-
trées d’une construction par ailleurs imposante. Cela dit, on ne saurait nier,
lorsqu’on s’est astreint a une lecture trés attentive de ses livres, qu’il
s’agisse la d’une tentative de synthése vraiment originale et probablement
féconde.

Tout d’abord M. Maugé se situe lui-méme au cceur de la pensée spiritualiste
frangaise actuelle; son premier volume est dédié a M. A, Lalande et il
discute constamment les exposés de Bergson, dont il part, et de M. Brunsch-
vicg, dont il ¢’inspire pour Pessentiel de sa philosophie mathématique, tout



52 FEAN DE LA HARPE

en la corrigeant, Les philosophies de I'identité de M. Lalande et de Meyerson
sont mises a profit de fagon constante. On retrouve enfin fréquemment des
vues inspirées de Le Roy comme de MM. Lavelle et Le Senne. Il ne s’agit
nullement du reste d’un éclectisme de mauvais aloi, mais d’un effort admi-
rable de tirer parti des vérités découvertes par d’autres, tout en les replagant
dans le champ de sa propre réflexion et en les assimilant a sa vision per-
sonnelle des problémes philosophiques.

M. Maugé s’efforce de concilier, selon son propre aveu, « deux tendances
en apparence inconciliables », d’une part la foi en la Raison, d’autre part la
« conviction que les principes de la Raison... résultent d’une adaptation
tardive de I’étre humain » (Avant-Propos).

Notre vérité, celle qui nous tient au plus profond de nous-méme, tend donc
a s’objectiver, a s’affranchir de Pesprit qui ’énonce pour devenir le bien
commun de ’humanité pensante ; née au dedans de nous, elle se communique
a d’autres et se consolide en une expression qui devient le point de départ
de méditations nouvelles.

Chacun de nous est relié a 'univers entier par son organisme physique ;
c’est par son intermédiaire que D’esprit de chacun, enfermé dans une gangue
charnelle, se communique 4 d’autres et se met en relation avec la totalité des
vibrations qui sillonnent Pespace selon une perspective qui, pour essentiel,
suggére presque fatalement I'idée d’une monadologie leibnizienne, replacée
sur le terrain de la science moderne et entiérement renouvelée.

« Parmi les forces qui luttent ou s’équilibrent dans chaque organisme, la
destinée marque une direction privilégiée. Elle est principe de choix et n’a
rien de commun avec Pantique Fatum... Parmi ces forces contraires qui nous
débordent, en ce sens qu’elles agissent a la fois en nous et dans 'univers, elle
désigne celles qui sont nétres et celles qui travaillent solidairement avec les
nbtres et selon la méme loi, 4 une ceuvre commune. Elle délimite, contre les
puissances qui nous résistent ou nous refoulent, le domaine de I’Esprit »
(L, p. 25)-

Ainsi, la loi méme que ’homme découvre en lui, par laquelle il est tiré de
sa solitude charnelle, c’est un effort constant de spiritualisation qui s’oppose
non a la matérialisation — suivant les termes de I’antithése courante — mais
au Réel, opposition qui rappelle, mais & certains égards seulement, le titre
du premier livre de Meyerson qui fit sa réputation : [dentité et Réalité. Chez,
M. Maugé comme chez M. Lalande et chez Meyerson, le Réel c’est ce qui
résiste a Peffort conquérant de PEsprit, mais ce n’est en aucune facon la
« chose-en-soi » de Kant. En effet, chez Kant le nouméne est par dela Peffort
intellectuel et sensible, dans les brumes lointaines d’une sorte d’Inconnaissa-
ble absolu, alors que chez M. Maugé le Réel se révéle dans Deffort méme de
la conscience, dans presque chaque effort de spiritualisation, au coeur méme
de la conscience intellectuelle. En outre, ce Réel n’est pas seulement Iobstacle
qui brise la continuité de Peffort spirituel, mais le roc résistant sur lequel
s’appuie cet effort et qui donne a ses ceuvres solidité et consistance. Esprit et
Réel sont donc non deux substances imperméables 'une 4 I’autre, comme



LA PHILOSOPHIE DE L’ESPRIT FACE AU REEL 53

dans le cartésianisme, mais deux aspects d’une méme loi fonctionnelle, suivant
le modéle admirable qu’a forgé la science moderne :

« 51 I’Esprit et le Réel sont pour nous des objets de connaissance possible,
ils doivent donc étre définis comme la fonction et la variable d’une loi fonc-
tionnelle. A cette condition seule sera restitué un sens au probléme de la
destinée, ou plus exactement au postulat d’un acte propre de ’Esprit, saisi
dans le rapport indissoluble qui le relie au Réel, en ’opposant a lui» (I,
P- 34)-

C’est la condition méme pour que se raccorde, en nous, la vérité de I*uni-
vers A notre vérité, la loi impersonnelle et la loi personnelle. Ailleurs M. Maugé
dira lapidairement :

« Jappelle Réel le terme antithétique et corrélatif de I’Esprit dans cette
fonction, sans lui assigner d’autre condition d’existence que celle de varier
corrélativement avec lui au sein méme de la conscience, tout en s’en distin-
guant.

Le probléme de la destinée posé dans le langage de la science moderne,
c’est le probléeme de la vérité de I’Esprit, saisi dans son développement inté-
gral... en corrélation avec les variations d’un terme antithétique, le Réel qui
réagit sur lui» (I, p. 35-37).

C’est dans le programme de quatre volumes, dont deux seulement ont
paru a ce jour, que M. Maugé s’efforce non de déduire dialectiquement cette
loi fondamentale, disons mieux : cette hypothése a la fols métaphysique,
méta-mathématique et méta-psychologique, mais de la soumettre a une
confrontation minuticuse et parfois subtile, a force d’analyse régressive,
avec les résultats principaux de la philosophie mathématique (probléme des
sources de la vérité mathématique et probléme de I’accord des constructions
mathématiques avec la physique inspectant le réel) et de la biologie moderne
(relative a la physiologie du systéme nerveux dans ses rapports avec le
probléme de la perception).

Le premier volume paru en 1937, L’Esprit et le Réel dans les limites du
nombre et de la Grandeur (Paris, Alcan, 1937; désigné par I dans nos renvois),
est consacré a la vérification mathématique. Il va sans dire que nous ne
saurions entrer ici dans le détail de cette analyse, qui exige certaines con-
naissances mathématiques, dont une bonne partie concerne les développe-
ments récents des mathématiques ; nous nous bornerons a en dégager I’essen-
tiel. M. Maugé commence par passer en revue les grands travaux de philo-
sophic mathématique concernant les origines du nombre et de la grandeur
ainsi que 1’évolution récente de ces sciences, sous ’aspect précis et limité du
r6le que jouent respectivement 1’a priori et Pexpérience dans la constitution
de ces disciplines : création du nombre et de la grandeur géométrique, assou-
plissement de ces instruments grice au renouvellement du calcul infinité-
simal (théorie de la continuité) et retour aux multiplicités avec évanouisse-
ment de la grandeur dans P’infime et Pimmense. Il apparait ainsi que esprit
au contact de ce réel résistant forge des instruments qu’il doit ensuite assou-
plir, afin de sauvegarder a la fois la cohérence de I’acquis et I’objectivité



54 FEAN DE LA HARPE

de cet instrument capable de jouer par soi-méme, une fois constitué,
presque en automate. Initiative libre de I’Esprit, au début, quant aux défi-
nitions premiéres, mais nécessité de cohérence ensuite s’imposant aux libres
définitions postérieures, afin de sauvegarder I'unité architecturale ; obstacles
a surmonter dans des crises de croissance bien connues des mathématiciens,
N’est-ce pas le signe infaillible que, si I’Esprit tire de son propre fond les
lois de la continuité, par exemple, c’est a une autre force diamétralement
opposée qu’il doit les ruptures de la continuité originelle et la constitution
des multiplicités numériques organisées en collections dénombrables domi-
nées par les lois de commutativité et d’associativité } S’agit-il de la notion de
«congruence » en géométrie, constituée a Iimage d’un fil métallique tendu
et recouvrant exactement le contour des figures géométriques les plus sim-
ples, il en va de méme ; M. Maugé résume sa pensée dans ces mots :

« Tentons un nouvel effort pour préciser 2 la fois, dans le dynamisme intel-
lectuel (qui prolonge I’acte initial de fusionnement mental), les effets sur
le Réel de I’acte pur du Moi et, §’il se peut, la signification du double carac-
tére du Réel lui-méme, tel qu’il nous a paru se dégager de lhistoire des
mathématiques : résistance a la dislocation, qui fonde dans les solides de la
géométrie la permanence de l’ordre structural, et résistance a la fusion, a
la pénétration, qui tend au fractionnement indéfini des objets étendus et
la multiplicité » (I, p. 208).

Reliant ensuite ces résultats aux travaux récents de Lapicque sur le
cerveau et la conductibilité nerveuse, il montre que ce qui constitue dans les
mathématiques la fonction ultime du réel, ce sont les schémes sensori-moteurs
élémentaires, résumés sur le plan symbolique par les axiomes ultimes, indé-
finiment répétés, en méme temps que compliqués entre eux au cours de
Peffort dynamique de Pintelligence. Celle-ci se libére progressivement de ses
attaches sensibles et devient autonome, a I'unique condition d’inventer des
instruments de plus en plus raffinés qui lui permettent de conserver un
contact permanent avec ce Réel insaisissable et pourtant résistant, dans les
refus brusques qu’il oppose a Plintelligibilité, lorsque surgissent les grandes
crises de P’invention mathématique.

Mais c’est dans le second volume que M. Maugé reprend en détail la ques-
tion esquissée dans le premier, a savoir celle des conditions psycho-biolo-
giques de I'invention et de la consolidation des structures acquises :

«Pour le moment», conclut-il, «nous n’avons qu’une certitude: les
mécanismes opératoires infiniment subtils mis en jeu par les mathématiques
sont liés a des structures organiques que ’Esprit établit dans sa phase cons-
ciente et qu’il conserve quand la conscience s’éteint ou s’obscurcit » (I, p. 362).

L’Esprit et le Réel pergu (Paris, Alcan, 1937, mentionné sous le chiffre II
dans nos renvois), reprend le méme probléme sur le terrain de la perception
du sens commun qui forge 4 son insu des objets résistants, des blocs en
apparence spontanés, afin d’adapter I’action du vivant a son milieu chan-
geant, soumis a P’action du Temps, en vue de constituer des « permanences »
en apparence inaltérables : les maisons, les arbres, les choses en un mot.



LA PHILOSOPHIE DE L’ESPRIT FACE AU REEL 55

Pour découvrir le secret de cette genése qui aboutit 4 des résultats en
apparence antigénétiques, M. Maugé étudie la notion d’objet en physique,
qui se raméne finalement & la notion de « corpuscule ». Il s’ingénie, dans des
pages trés bien informées, a montrer que finalement lobjet du physicien
ne différe des ensembles ponctuels du géométre que par la condition de
s’adapter aux changements constants de la réalité physique et d’en épouser
les contours rendus fluides par la variable temporelle :

« 8i ces conclusions sont justes, il en résulte que ’objet physique est cons-
truit comme celui des mathématiques, puisqu’il n’est que P’objet du géomé-
tre, posé comme spontanément déformable et déplagable en fonction d’une
nouvelle variable, le temps, rendu lui-méme objectif par la mesure » (II, p. 45).

Si Pobjet du physicien est soumis aux aléas d’une construction intellec-
tuelle jamais achevée, toujours ouverte vers ’avenir, cela ne fournit-il pas
une analogie utile pour comprendre ’objet du sens commun ? Ainsi se dessine
un double univers, celui du sens commun, qui se référe directement aux
perceptions, et celui du physicien, qui s’appuie 4 un vaste schématisme
intellectuel ; ces deux univers obéissent a des corrélations, car il ne peut
s’agir de vérité que si I’ordre proposé correspond avec un ordre contraint,
celui de la perception :

«La concordance, a ces points d’affleurement, des images présentes, et
des images prévues est, dans la vie pratique, le seul critérium que nous
possédions de la vérité ; il n’est pas trés différent de celui qu’appliquent les
savants» (II, p. 10I).

Quant a savoir si a ce double univers correspond un univers « nouménal »,
c’est une tout autre histoire ; nous ne pouvons bondir par-dessus 'ombre
de notre étre et de notre connaissance pour le saisir :

« Cet univers nouménal, si probable qu’il soit, restera toujours une hypo-
thése, plus ou moins confirmée par I’accord plus ou moins dissonant de ses
conséquences avec l’expérience totale. Cet univers objectif, chacun de nous
le porte en lui a Pintérieur d’une conscience sensible & tout ce qui affecte
le corps, mais impénétrable a tout ce qui atteint les autres corps sans traverser
celui auquel il est lié» (I, p. 103).

Ainsi nous sommes rejetés vers la solitude de la conscience, a lintérieur
de Vorganisme biologique qui conditionne son contact avec 'univers des
choses comme avec celui des vivants.

Toute connaissance est donc « symbolique » et s’opére par Pentremise de
signes sensibles qui doivent étre transmis et interprétés. D’ou 'importance
capitale du probléme neuro-biologique pour déterminer le rapport de I’Esprit
et du Réel dans la conscience du sujet pensant, M. Maugé a étudié de prés
les travaux récents sur la structure du cerveau et en tire un large profit ;
c’est peut-étre d’entre les pages les plus neuves et les plus captivantes de
son second volume que I’on trouvait partiellement déja a la fin du premier.
Théorie neuro-électrique des ondes de dépolarisation, des chronaxies (Lapic-
que), des relais et des synapses, suivant I'idée bergsonienne que le cerveau
n’est qu’un organisme de transmission des mouvements ; théorie encore plus



56 FEAN DE LA HARPE

séduisante de la conscience liée aux phénoménes de « contingence nerveuse »,
13 ot les trains d’onde nerveuse sont soumis a une sélection parmi les voies
de conduction, etc...

Toute cette partie de ’ceuvre de M. Maugé est vraiment neuve: c’est
bien la premiére fois, 4 notre connaissance du moins, que l'on tente une
interprétation systématique des rapports de I’dme et du corps a partir de
la science contemporaine. Il serait téméraire de songer a la résumer, car
ce sont choses qui ne se résument guére dans un article. Qu’il nous suffise
de noter que M. Maugé recourt a trois méthodes successivement: celle
d’objectivité qui consiste a rassembler les résultats de la physiologie du
cerveau, celle d’opposition qui consiste a recueillir le caput mortuum que
celle-ci ne peut observer du dehors, et celle de filtrage qui montre com-
ment PEsprit pénétre ses créations de sa lumiére intérieure.

Signalons enfin Popposition pénétrante que M. Maugé établit entre le
corps percevant, ou la perception visuelle se relie au sentiment intime de la
vie et de la conscience propre, et le corps pergu, qui n’est que la surface visi-
ble, le signal pour chacun de «l’autre », mais ne permet pas de pénétrer la
pensée d’autrui autrement que par ’analogie des symboles et des centres
communs de perception.

Ainsi le cerveau a construit progressivement les voies de conduction par
ot passe ’énergie filtrante de I’Esprit : la permanence des voies de conduc-
tion une fois tracées et myélinisées explique la permanence de l'univers
sensible et la conservation des conquétes de PEsprit. L’ouverture de voies
nouvelles, la constitution d’associations, innombrables en fait, entre voies
anciennes suivant les variations de la chronaxie qui serait du pouvoir de
I’Esprit, explique la possibilité indéfinie de créations nouvelles. Ainsi, comme
M. Maugé le montre a la fin du livre, la pensée plonge aux sources profondes
de la vie qu’il est bien prés de concevoir comme une pensée virtuelle et
«somnambulique » selon I’admirable image bergsonienne. Disons, en
passant, que Pceuvre de notre compatriote, M. Gonseth, est souvent citée
au cours de ces recherches trés nouvelles.

Il y aurait certes des objections a faire sur un point capital : le Réel assume
des réles si différents que on peut se demander si certains ne sont pas incom-
patibles entre eux ; tour a tour puissance de dislocation et principe de conser-
vation, on est en droit de se demander si ces deux fonctions du Réel sont
effectivement convergentes.

Quoiqu’il en soit, on est en droit d’affirmer que lauteur de ces livres
substantiels a fait faire un progrés aux recherches sur les rapports de PEsprit
et du Réel. On attend avec impatience et curiosité les deux ouvrages dont
il nous a promis la venue prochaine, retardés sans doute par les événements
actuels, a savoir: La Nature et PEsprit et Le Rayonnement moral. L’auteur
résoudra-t-il la contradiction maitresse de cet ouvrage, a savoir l’existence
d’un espace en sol qui conditionne la «solitude de la conscience» et d’un
espace qui n’est qu'un effet du refoulement et de P’inhibition des tendances

a la périphérie du corps percevant ? Jean pe .a HARPE.



	La philosophie de l'esprit face au réel

