
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1943)

Heft: 126

Artikel: Études critiques : les dieux des Germains

Autor: Germond, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES DIEUX DES GERMAINS

S'il y a une religion qui a bénéficié de toutes les études que les sciences

d'aujourd'hui peuvent entreprendre, c'est bien celle des Germains : linguistique,

archéologie, religion comparée, sans parler de l'anthropologie, de

l'ethnographie et même de la géologie. Les travaux de détail et les

monographies abondent dans les revues spécialisées et dans les collections ; mais

on constate avec étonnement que très peu nombreux sont les livres consacrés

à la religion germanique dans son ensemble, si l'on songe à tout ce qu'on a

écrit dans ce domaine sur l'Inde, la Grèce ou les primitifs. Les deux volumes
de M. de Vries : Altgermanische Religionsgeschichte, parus en 1937 dans le

Grundriss der germanischen Philologie, ne font que confirmer cette constatation.

Ils constituent une mise au point très complète des travaux parus et en
donnent une vue d'ensemble, mais ils n'ont que peu de concurrents : un

ouvrage de Clemen, un autre de Heusler, et c'est tout depuis longtemps (ri.

A quoi tient cette rareté La réponse n'est pas difficile à donner : ce sont
les sources du germanisme qui, du fait de leur nature et de leur date, sont
avares de renseignements précis et authentiques. L'archéologie, les inscriptions

donnent peu et les grandes œuvres littéraires ont été écrites au moment
où le christianisme se répandait en Germanie ou sont très postérieures à ce

temps, comme l'Edda en vers. Il y a alors toute la question des influences

réciproques à débrouiller.
Longtemps la religion des Germains n'a été qu'une mythologie ; on a

décrit ses dieux, ses mythes ; on pouvait croire qu'elle était sortie toute faite
des plaines ou des îles nordiques, comme les elfes des étangs vaporeux ; la

poésie allemande en est tout inspirée. Mais si les ancêtres qui émigrèrent en

(') Cf. aussi Wilhelm Grœnbeck, Die Germanen, dans Chantepie de la
Saussaye, Lehrbuch ier Religionsgeschickte, t. II.



LES DIEUX DES GERMAINS 29

tribus et en hordes semblaient des enfants, leur foi avait une origine plus
complexe, leurs croyances étaient moins naïves. Les germanistes ont vu que
leurs dieux venaient de loin. Ils les ont comparés à ceux des Grecs, des

Hindous, des Iraniens et ils en ont conclu que, comme pour toute l'Europe et

pour une partie de l'Asie, leur religion appartenait au groupe aryen.
Mais les invasions ne se sont pas faites en une fois ; des siècles séparent les

vagues qui ont déferlé du sud au nord ; une civilisation en a rencontré une

autre, plus vieille qu'elle; elles se sont heurtées, opposées et assimilées tout
à la fois ; dans la personne des dieux, tels qu'ils apparaissent dans les poèmes
classiques, les qualités s'ajoutent, se mêlent, se contredisent ; le problème
posé à l'historien de la religion germanique, c'est de rendre à chacun selon

son dû, de disséquer le personnage divin et de retrouver son ascendance

multiple.
Voilà à quoi répond le livre de M. Schneider G). Ce n'est pas un exposé de

la religion germanique, c'est une recherche attentive et profonde, menée par
un spécialiste qui s'est demandé comment le Germain a découvert ses dieux.

On nous décrit alors l'histoire des dieux nordiques, car ils en ont une, celle

que nous racontent les poèmes des Skaldes et qui fait le fond des mythes ;

mais c'est une fable cachant et évoquant la réalité de la création des dieux,
de leur ascension, de leur épanouissement et de leur mort. Tel est le cycle des

dieux, mais aussi de chacun de leurs éléments, quand l'étude en est possible.
C'est ainsi, par exemple, qu'en Germanie comme ailleurs le cheval est en

relation avec le monde des morts : l'antiquité germanique le montre comme
le messager de la mort et celui qui accompagne les défunts ; c'est un démon

que l'homme redoute, car il apparaît à l'heure fatidique et emporte sa proie.
Mais l'animal fabuleux peu à peu devient un dieu et c'est alors qu'il rencontre,
si l'on peut dire, un autre dieu, bien en place celui-là comme dieu des morts,
Odin ; l'animal cède la place au grand dieu dont il devient la monture, et

l'on voit, sculpté sur la pierre ou évoqué dans un vers, Odin chevauchant

Sleipnir, sa cavale à huit pieds.
Le divin est plus vieux que le dieu, dit l'auteur, le divin que les Germains

reconnaissent un peu partout, dans la pierre, dans la poutre maîtresse, dans

le foyer, dans la source, dans la forêt, ainsi que dans le groupe social, la famille,
la tribu, l'Etat. Mais quand les Germains entrent dans l'histoire, ils ont isolé

ces puissances ; ce sont déjà des dieux, et des dieux qui sont devenus semblables

aux hommes. La nature leur impose sa propre division ; les puissances
célestes et celles de la terre sont séparées, mais elles doivent s'unir pour
créer la vie.

La religion du sol cultivable est celle du peuple qui s'établit sur les côtes
de la presqu'île scandinave, quand se retirèrent les glaciers. Ce culte est

apparenté à celui qui se célèbre partout dans le monde aryen ; il n'est pas à

proprement parler germanique. Car la notion germanique de la divinité est

(r) Hermann Schneider, Die Götter 1er Germanen. Tübingen, Mohr, 1938.



30 HENRI GERMOND

plus haute. Ses héros sont chez eux aussi bien au ciel que sur terre ; nous les
connaissons aujourd'hui, sans pouvoir préciser leur nature et leur origine :

ce sont les Ases, dont le nom est probablement le même que celui de la poutre
qui soutenait la maison ; cette pièce de bois est le centre d'un monde, celui
de la famille, de la cité ; il correspond symboliquement au centre de l'univers.

h'Ase est venu du sud certainement et il a rencontré les divinités agraires,
celles que nos textes appellent les Vânes. Il y a un mythe qui raconte leur

guerre et qui en dit l'issue indécise. Les Ases sont restés, mais ils n'ont pas
remplacé les Vanes ; la famille divine s'est agrandie et les dieux, au gré des

cultes locaux et de l'imagination poétique, se sont vus revêtus des caractères

de leurs adversaires.
Ce qu'on peut dire, c'est que, un siècle après Jésus-Christ, la religion

germanique, celle des poèmes, est formée ; c'est celle où les Ases dominent malgré
tout. C'est alors que Tacite parle de la triade germanique : Mercure, Mars,
Hercule, qui correspondent aux trois Ases : Wodan ou Odin, Ziu, Donar.
A la fin du germanisme, la dernière mention d'une triade est celle d'un texte
plus nordique que la source de Tacite : Wodan, Thor et Frey. Frey est un
dieu vanique qui a pris place parmi les Ases, Wodan est adoré partout, ainsi

que Thor, qui est le nom nordique donné à Donar.
Tels qu'ils agissent dans les récits classiques, ces dieux ne sont pas de

simples fantoches qui ont disparu de la scène enfantine dressée par les textes
anciens ; ils expriment la foi, les croyances, la religion d'un peuple ; leur
personnalité tout extérieure recouvre une foule d'éléments, universels ou
particuliers à la religion germanique. Leurs noms sont révélateurs. Si l'époque
classique a oublié que le mot Ase voulait dire poutre, elle regarde les dieux
comme les soutiens et les liens du monde ; on les appelle Hapt ou Haft, ceux
qui soutiennent, ou Boni, ceux qui assemblent, ce qui permet à l'auteur de

se référer à l'étymologie, combattue avec raison aujourd'hui, qui fait venir
religio de religare, lier. (Notons en passant que ce mot semble plutôt venir de

relegere, le contraire de neglegere, et signifier culte, vénération.) Une autre
expression poétique, c'est celle de regin, en relation avec le gothique ragin,
l'allemand Rat : le dieu est un conseiller, un juge, un chef. Quant au mot
Gott, que Luther faisait venir de gut, M. Schneider constate que c'est un
neutre en vieux germanique et qu'il désigne des puissances très anciennes

qui n'ont pas encore d'expressions humaines ; le mot serait un participe d'un
verbe signifiant honorer ou ériger, en rapport avec giessen, répandre ; on
aurait là le souvenir d'un fétiche comme le fut la poutre, informe mais riche
de sens, qui finira par être sculptée et par rappeler quelque chose d'humain.
Odin ou Wodan, lui aussi, provient d'une notion neutre, élevée au rang de

dieu : c'est la « Wut allemande », l'état de tension intérieure, d'excitation,
d'émotion, où l'être est hors de soi, l'extase.

Les puissances vaniques ajoutent aux Ases le caractère principal des

dieux de la végétation : la résurrection périodique.
Les dieux passent leur temps à manger, à boire, à chasser, à faire la guerre ;



LES DIEUX DES GERMAINS 31

ce sont des magiciens qui se plaisent à intervenir dans la vie des hommes ;

ils jouent entre eux, et c'est le destin du monde que règle leur jeu. Leur vie
ressemble à celle des nobles germains et leurs mœurs ne sont guère
reluisantes. UAsgard ou le Goiheim est leur demeure, tandis que les hommes
habitent le Mannaheim et les démons le Nebelheim ou Niflheim (Nibelungen).
Le Walhall, où Wal désigne le champ de bataille, est le temple suprême.

On serait curieux de savoir ce que pense l'auteur, qui rapproche souvent
les dieux germaniques de ceux de l'Inde ou de la Grèce, de l'hypothèse
soutenue par M. Dumézil qui voit chez les dieux germains l'image de la société

aryenne divisée en trois castes principales, les prêtres, les nobles, les

agriculteurs, ayant chacune son dieu-patron ; Wodan serait le dieu des prêtres,
Thor ou Donar celui des guerriers et Njôrdhr ou Nerthus celui des agriculteurs.

Les textes sont évidemment trop récents pour qu'on y retrouve autre
chose que des traces de cette antique organisation sociale et religieuse.

M. Schneider étudie les puissances démoniaques et voit dans la lutte entre
les dieux et les géants, qui occupe une bonne place dans les Ella, l'image de

l'éternelle opposition entre le bien et le mal. Ces luttes épuisent les dieux
dont on connaît le crépuscule et la mort. Leur fin héroïque, comme la

vengeance qui amènera leur résurrection, tout cela est d'un « sentiment très
germanique ». D'ailleurs les Germains prétendent descendre d'Odin lui-
même.

Les dieux qui ont créé les hommes, qui les enseignent et les protègent,
sont leurs compagnons et décident de leur sort. Les guerriers qui tombent
sont assurés d'une immortalité glorieuse dans le Kriegerparadies d'Odin.
On va même jusqu'à diviniser Hermod, le héros historique qui siégera après
sa mort parmi les dieux ; Bragi, le maître céleste de la poésie, a été lui-même

un poète dont on connaît l'œuvre.
La piété des Germains est de l'espèce la plus commune : Le do ut des triomphe,

encore qu'on nous signale comme particulière une vénération très
profonde des dieux. Les dieux dominent le monde, ils soutiennent leurs partisans

à la guerre, mais ils n'accordent leur faveur qu'en retour des sacrifices

qu'ils reçoivent. Ils président à la fécondité, assurée à ceux qui portent des

amulettes, telles que la hache de Thor ; l'ivresse sacrée, l'état de transe,
l'extase sont les moments bénis de la révélation. C'est une piété collective,
où il ne semble exister de foi individuelle que sous l'influence des religions
étrangères, du christianisme en particulier. On aurait voulu que sur ce point
l'auteur insistât davantage, en montrant par exemple le rôle des confréries,
des gildes, des hanses, dans le culte des dieux germaniques.

La foi aux dieux est profonde, car ils dirigent la vie et la mort et leur
parole fixe le destin, le sort, le fatum ; mais il faut se rappeler qu'à l'aurore
de leur histoire les Germains étaient un peuple jeune et agissant et que,
pendant un demi-millénaire, ils n'ont eu que des victoires, qu'ils ont conquis le
monde d'alors et qu'ainsi le joug des dieux ne leur a pas pesé beaucoup.

Le chapitre sur les dieux et la morale est un des plus riches ; il pose, à



32 HENRI GERMOND

propos d'un peuple, le problème général de l'expression donnée aux idées de
bien et de mal. Le dieu germain ne connaît pas ce que nous appelons la
morale ; le péché lui est chose étrangère. Il n'y a qu'une faute à ses yeux :

l'inutilité, l'inaptitude ; lui-même n'est pas parfait, mais il est puissant et,
comme le noble, mieux que lui, il peut aider. La morale des Sémites et le
dualisme des Perses ne sont pas aryens. A ce dernier exemple on pourrait
objecter que les Iraniens sont des Aryens et que leur dualisme n'existe pas
encore à l'époque des Gathas, leurs plus vieux chants. Quant aux Sémites, aux
Hébreux, nous ne savons pas ce que furent leurs conceptions du bien et du
mal avant la période où les textes bibliques ont été rédigés ; les références

ne manquent pas qui attestent des formes archaïques données à cette question

et il est aussi imprudent d'attribuer sans nuance à un groupe ethnique
des idées qui lui auraient toujours été essentielles, qu'il ne l'est aux yeux de

l'auteur de juger les Germains sur les textes, tels qu'ils nous sont parvenus.
Si le criminel n'a pas à craindre la vengeance d'un dieu, les maîtres du

monde n'en réclament pas moins des hommes la vérité, la piété, les sacrifices

; c'est eux qui disent le droit ; leur volonté constitue le droit, sans être
nécessairement équitable. Chaque dieu est juge et l'arbre du monde est aussi

l'arbre du jugement. Ce droit des dieux fonde la communauté, et le mot
germanique log signifie en même temps loi et foi. Aussi, quand les Islandais
se demandèrent autour de l'an iooo s'ils devaient accepter le christianisme,
un de leurs légistes déclara : nous devons nous arranger de façon à n'avoir
qu'une log (loi et foi), car si la log est divisée, la paix ne saurait régner.

Ce sont les dieux qui décident de la guerre et de la paix et c'est en leur
nom que parleront l'oracle, le duel, les sorts ; le Germain a besoin d'un
contact étroit avec son maître divin, surtout dans les grandes heures de sa

vie, au combat, au repas sacrificiel et quand le droit est en jeu.
C'est alors que le dieu typiquement germain Wodan intervient ; c'est lui

qui provoque la Wut, l'enthousiasme, l'extase, et l'un des traits du plus pur
germanisme, dit M. Schneider, c'est que cette Wut s'exprime « dans un
domaine tout à fait particulier à notre pays... dans le combat ». Wodan, de

dieu des morts qu'il était, est devenu celui de la lutte ; la bataille, telle une
ordalie, décide qui a raison, car le dieu suprême a parlé. « Celui qui connaît
l'histoire des guerres germaniques sait que dans l'extase gisait le secret des

premières victoires ; les hommes étaient hors d'eux-mêmes, ils ne connaissaient

que le combat ordonné par le dieu ; aussi le dieu était-il justement celui
de la bataille et de la Wut ».

De riches monographies des principaux dieux terminent ce volume plein
d'aperçus originaux sur une religion encore mal connue, bien que tous ses

éléments n'aient pas entièrement disparu des peuples qui la pratiquèrent.

Henri GERMOND.


	Études critiques : les dieux des Germains

