Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1943)

Heft: 126

Artikel: Etudes critiques : les sources du protestantisme libéral
Autor: Edouard, Mauris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380426

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

LES SOURCES DU PROTESTANTISME LIBERAL

Le probléme des origines de la théologie moderne vient de recevoir d’utiles
éclaircissements, que nous devons a la récente étude de M. Ernest Rochat,
professeur honoraire de I'Université de Genéve @),

Le dessein de auteur est de situer les étapes d’un mouvement qui part de
Porthodoxie classique pour aboutir a la formation de ce qu’on peut nommer
indifféremment le protestantisme libéral, le protestantisme moderne ou
progressiste, le christianisme libéral (p. 427).

Les positions initiales (Encontre, Gaussen, Ad. Monod, le Réveil) s’appa-
rentaient étroitement a la théologie traditionnelle ; dés 1820, elles vont étre
combattues et déclarées irrecevables par nombre de penseurs qui, sans se
soumettre 4 une doctrine homogéne et sans vouloir édifier un véritable sys-
téme, sont conduits par un besoin commun d’affirmer «’autorité intérieure
de la raison et de la conscience » (p.7). La conscience résulte d’une fusion de
la raison et du sentiment religieux, qui sont devenus, selon Scherer, «la
norme et le juge souverain de Pappréciation en matiére de foi» (p. 295).
Conformément 4 cette indication, la nouvelle école se définit comme un
double affranchissement, 4 1’égard de la dogmatique et de l’autoritarisme
ecclésiastique.

Ses origines sont difficiles 4 préciser. Pour la période envisagée, M. Rochat
retient Pinfluence de I'Encyclopédie, de Rousseau, de Schleiermacher ; il
discerne les premiers champions de la tendance libérale en Marron, Fontanés,
Samuel Vincent, Coquerel pére. A cette phase préliminaire succéde ’époque
créatrice, celle de la Revue de théologie et de philosophie chrétienne. Fondée

N. B. — Cette étude a été lue, avec quelques remaniements, a la séance du
1°* mars 1943 de la Société vaudoise de théologie.

(1) Ernest Rocuat, Le développement de la théologie protestante frangaise au
X1X-¢ siécle. Genéve, Georg et Cie, 1942.



LES SOURCES DU PROTESTANTISME LIBERAL 19

en 1850, la Revue de Strasbourg cherchait 4 exprimer une opinion moyenne
«entre 'orthodoxie et le rationalisme » (p. 183). En fait, ses collaborateurs
orthodoxes ne s’y sentirent pas a Paise et la quittérent de bonne heure :
«la Revue, poursuivant une évolution qu’on n’avait pas prévue au début...,
finit par représenter le libéralisme transformé par la critique historique et
méme, dans ses derniéres années, elle aboutit 4 un libéralisme trés avancé »
(p- 186). Pendant dix-neuf ans, elle publia les principaux articles des chefs
du nouveau mouvement : Colani, Reuss, Scherer, Albert Réville.

La seconde partie du volume de M. Rochat est consacrée, sous forme de
copieux raccourcis, 2 un exposé de Pattitude prise par ces théologiens en face
des problémes majeurs de la critique et de la dogmatique (composition de
I’Ancien et du Nouveau Testament, foi, salut, péché, etc.). Un avant-dernier
chapitre analyse trois 7ie de Fésus, publiées en 1866 par Edmond de Pres-
sensé, de 1896 a 1898 par Edmond Stapfer, en 1897 par Albert Réville.

Cette ceuvre n’est pas sans intérét. Elle comble partiellement une lacune
dans le domaine de la théologie historique ; elle est écrite avec aisance et se
lit facilement ; elle résume avec fidélité une quantité d’ceuvres et d’articles
disséminés dans une production souvent abondante. Elle témoigne avec
franchise et simplicité des sympathies de ’auteur, au point qu’on se demande
parfois si cette justification du libéralisme n’est pas plutét une apologie.

Les théses libérales sont suffisamment connues pour que nous nous conten
tions de les énumérer, avec M. Rochat. Tandis que 'orthodoxie s’appuie
sur une autorité extérieure (’Eglise pour les catholiques, la Bible pour les
protestants), le libéralisme n’admet pas qu’on puisse imposer au croyant
des dogmes considérés comme absolus et nécessaires ; les dogmes sont des
définitions occasionnelles ou polémiques, dont les Eglises ont fait un emploi
abusif ; eu égard au progrés des connaissances humaines et de la culture
générale, ils sont caducs et ne résistent pas aux reproches qu’on leur adresse
au nom des droits imprescriptibles de la conscience, de la raison et de la
science moderne ; ils portent manifestement Pempreinte d’un passé révolu.
Quand ils s’appliquent a la personne et au ministére du Christ, notamment,
ils traduisent des conceptions inconciliables avec I’Evangile et Pesprit de
Jésus. Il importe donc de se libérer de tout a prior: doctrinal pour retrouver,
au dela des élaborations passagéres et des apports accidentels, la figure authen-
tique de Jésus-Christ ; ce Christ historique, opposé au Christ dogmatique, on
le restitue par la méthode critique qui, utilisant largement la psychologie et
Phistoire, permet d’opérer un triage dans les données bibliques ; en éliminant
les textes qui reflétent des idées étrangéres a I’Evangile, en rejetant les
passages rationnellement inadmissibles (récits miraculeux), on obtient une
image objective du christianisme et de son fondateur.

Le protestantisme libéral, s’il exige ’abandon des dogmes maintenus jus-
qu’alors comme essentiels, offre en contre-partie a la théologie des conditions
de travail constructif qui assurent au protestantisme un épanouissement
fécond. En se débarrassant de préjugés périmés, d’habitudes surannées, de



20 EDOUARD MAURIS

pratiques inacceptables, en suivant résolument ’évolution qui se fait dans
les esprits et qui est la loi de ’humanité, le christianisme libéral se présente
comme le type moderne de la religion qui répondra aux aspirations de notre
temps. Ce faisant, il se place dans la ligne des promoteurs de la Réforme,
qui ont provoqué une « révolution de la pensée» (p. 269) en pratiquant la
méthode du libre examen, «fondement du protestantisme » (p. 57). «Il
nourrit Pambition de s’adapter a la culture moderne... comme la forme reli-
gieuse qui satisfasse la conscience contemporaine» (p. 7). « En harmonie avec
la raison et la conscience, avec notre étre spirituel tout entier, le protestan-
tisme libéral est une religion de liberté spirituelle, fille du progrés et de la
tolérance ; il dérive de Phumanisme. Produit de la haute culture, il est ’hé-
ritier et le continuateur de la Réforme » (p. 428).

L’ouvrage de M. Rochat, s’il mérite notre attention a plus d’un titre,
souléve par ailleurs des réserves d’inégale importance. Nous en relevons
quelques-unes, en commencant par les moindres.

Premiérement, nous regrettons que M. Rochat soit victime, & son tour,
du défaut qui éclate chez tous les auteurs étudiés: une grave imprécision dans
les termes et, nous le craignons, dans la pensée. Par exemple, le mot conscience
est constamment employé sans qu’on prenne la peine de le définir. La cons-
cience est a la fois contemporaine (p. 7), religieuse (p. 22, 294, 318), indi-
viduelle (p. 29, 31), chrétienne (p. 300, 351), moderne (p. 300), morale (p. 307,
358), humaine (p. 351), divine (p. 352). Cette profusion est le signe d’une
singuli¢re désinvolture (0. On suppose que ce mot passe-partout équivaut
a ce que les techniciens appellent la conscience morale, mais qui nous dira
sile lecteur donne 4 la conscience le méme contenu que lui préte M. Rochat ?

Remarque analogue a propos de la raison ; tout ce que nous savons, c’est
qu’elle est une faculté humaine (p. 324) qui critique et qui juge (p. 16I).
Quant a la science, que le libéralisme veut réconcilier avec la religion, elle
n’est définie nulle part. Lorsqu’on annonce une théologie qui sera une science
religieuse et qui se servira d’une exégése scientifique (p. 149, 218), il ne
suffit point de sous-entendre que science est synonyme d’impartialité.

Nous ne cherchons pas 4 M. Rochat une querelle de mots. Il s’agit plutdt
d’insister sur Pextraordinaire confusion dans laquelle ont vécu les théolo-
giens qu’il étudie. Reprenons une citation de Scherer. Pour lui, la
raison désigne « ’homme spirituel dans la réunion de toutes ses facultés, de
toutes ses tendances, embrassant Pintuition aussi bien que la réflexion, ’ame
qui aime et qui adore, aussi bien que ’entendement qui analyse et qui rai-
sonne. On peut alors revendiquer pour le mot de rationalisme un sens dans
lequel il devient ce qu’il y a de plus légitime et de plus élevé, ’homme s’ap-

(%) Personne ne sera satisfait de ce qui est dit p. 121 : la conscience, faculté reli-
gieuse par excellence.



LES SOURCES DU PROTESTANTISME LIBERAL 21

propriant le christianisme par toutes les puissances de son étre» (p. 29o).
Sans doute, le rationalisme ainsi compris est-il baptisé chrétien par M. Rochat,
mais ne serait-il pas préférable de voir une bonne fois I'un de ses auteurs
s’attaquer a une analyse sérieuse du probléme de la raison ?

Il semble, au contraire, que les péres du libéralisme frangais aient parlé
le langage de la philosophie avec une candeur voisine de la naiveté. Plus
encore, ils ont adopté avec les mots tout un systéme par lequel ils ont été
littéralement séduits. Ils réprouvaient ’orthodoxie, coupable de s’étre laissée
corrompre par la métaphysique, et pour la démolir ils ont saisi avec empres-
sement les armes que leur offrait le positivisme scientiste de Comte, de
Taine ou de Renan. Leur grande idée, qui tourne a ’obsession, fut de réussir
a justifier la Révélation, a la légitimer au moyen des critéres philosophiques
qui s’imposaient a ce moment. La théologie nouvelle est décidée a montrer
Jésus «sous un jour qui lui paraissait plus vrai, plus conforme aux exigences
de la science » (p. 349). Vis-a-vis d’elle-méme, elle entretient une préoccupa-
tion semblable : « La théologie est une science, et une science d’observation »
(p- 324) (-

Le libéralisme est ainsi lié historiquement, qu’il le veuille ou non, & un
courant strictement philosophique qui prétendait répudier la métaphysique
et expliquer le réel par le seul examen des faits et I’éncncé des lois qui en
découlent. Les théologiens libéraux sont hantés par le désir de ramener le
christianisme a un fast: « Renan... partage avec eux leur conception de
Phistoire. Avec eux aussi, il considére le christianisme comme un fait histo-
rique » (p. 279). « Quelle position ces nouveaux venus entendent-ils prendre ?
Avant tout, ils considérent le christianisme comme un fait » (p. 184). Maints
exemples nous en sont donnés:

Sabatier, en publiant L’4pédtre Paul, « ne nous présente point une ceuvre
de fantaisie ot 'imagination se donne libre carriére. C’est une ceuvre d’his-
toire, conduite avec les procédés que celle-ci exige. Il nous place en face de
faits... (p. 253). Michel Nicolas, en étudiant le Symbole des Apétres, apporte
«toutes les connaissancesde sa science historique..., il étudieles faits et les laisse
parler simplement » (p. 363). Stapfer, enfin, « prend les faits, les présente et
les étudie sans se soucier des spéculations auxquelles ils ont pu donner nais-
sance... Stapfer entend exposer des certitudes historiques. I1 dit ce que dit
le texte » (p. 390).

Ce fétichisme du fait brut est significatif. Il entraine implicitement la
reconnaissance des postulats de la « science positive », au nombre desquels
nous plagons :

a) la réductibilité de tout phénomeéne a des forces physico-chimiques et
mécaniques agissant selon des lois immuables ;

b) Pimpossibilité, pour un composé, d’avoir des propriétés venant d’ail-
leurs que des éléments d’ou il dérive ;

(7) Pour Fontanés, I'idéal est de faire de la religion « une science forte de preuves,
de raison et d’évidence» (p. 70).



22 EDOUARD MAURIS

¢) la détermination des faits les uns par les autres, sans intervention d’au-
cune spontanéité ;

d) la confiance illimitée dans le pouvoir unificateur de la raison.

A son insu, le libéralisme repose sur cette plateforme, et c’est pourquoi ses
déficits ressemblent comme des fréres 4 ceux du positivisme ; ils sont seule-
ment moins rigoureux dans leur articulation et leur présentation.

*
* *

Dans la seconde moitié du XIX-¢ siécle, la philosophie frangaise a opéré
sur elle-méme un retour approfondi et perspicace, et elle n’a pas tardé a
dénoncer les insuffisances du déterminisme. La prétention de se passer de
tout a prior: apparait comme un leurre, la pauvreté de ’épistémologie méca-
niste est mise en pleine lumiére; un fort mouvement se dessine, tendant 2 la
restauration et a la réintégration de la métaphysique. Boutroux (), Liard (3),
Lachelier (3) posent les premiers jalons de cette critique de la science, dont
Pempirisme comtien ne se relévera pas. L’année 1893 voit la fondation de la
Revue de Métaphysique et de Morale qui sera, comme son titre ’indique,
Porgane du redressement amorcé une vingtaine d’années auparavant. Le
sens de cette réaction, orientée vers le spiritualisme sous I'influence de Maine
de Biran, est indiqué par ces déclarations de Liard : « Il est difficile de donner
de la science et de la pensée une définition qui n’emporte pas une idée pré-
congue, et qui ne soit pas un préjugé en faveur d’une solution tenue en
réserve... C’est assez dire que la science, quelque opinion qu’on ait d’ailleurs
sur la nature et la portée de la connaissance humaine, n’est pas la simple
constatation des faits, et qu’elle implique des principes qui nous permettent
d’en devancer en esprit la venue, et d’en connaitre, avant ’événement, Pordre
et les rapports... L’expérience, d’ott 'on veut faire sortir les principes de la
science, source de la certitude de nos prévisions, ne les contient donc pas au
méme titre qu’elle contient nos sensations... Cela revient a dire que Pesprit
a une part active dans la formation de la science » (4).

Ce changement avait une importance considérable. Il semble pourtant
avoir glissé, dans les milieux théologiques protestants, sur une paisible incu-
riosité ; il laisse indiftérent ce libéralisme que M. Rochat décrit comme ayant
été « en corrélation avec esprit du temps et gagné par le mouvement scien-
tifique de cette époque » (p. 428). M. Rochat n’a pas tort, mais comment ne
pas discerner que cette corrélation devait étre une création continue, qu’elle
aurait df, pour garder sa signification, étre une incessante mise au point?
Puisque la démonstration était apportée, avec une maitrise irréfutable, que
le savant ne prend pas les faits comme on prend des allumettes dans une
boite, pourquoi les libéraux n’ont-ils pas modifié leur attitude étroitement
positiviste? Le libéralisme, qui a tant voulu étre moderne, qui a eu la han-

(1) De la contingence des lois de la nature, 1874. — (2) La science positive et la
métaphysique, 1879. — (3) Psychologie et métaphbysique, 1885. — (4) Ouv. cité, 2° ¢éd.,
p. 129-131.



LES SOURCES DU PROTESTANTISME LIBERAL 23

tise de rester a la page, prét a toutes les concessions pour se laisser tolérer
par la science, a fait dépendre sa fortune d’une école philosophique qui ne
lui a tenu aucun gré de ces prévenances et qui n’a eu, comme toutes les
écoles, qu’un succés passager (). La philosophie a évolué, tandis que la théo-
logie libérale, qui érige le progrés en loi universelle, n’a jamais su résilier ses
premiéres adhésions, bientét désuétes, qui devaient lui assurer «sa place
légitime au sein de la culture moderne » (p. 177). Elle ne le pouvait pas, et
ne le pourra pas, a cause de son incapacité a isoler correctement les fonde-
ments métaphysiques qu’elle utilise malgré elle. Elle a bruyamment rompu
avec Pontologie sans s’apercevoir que, chassée d’un cété, la métaphysique
revenait de l’autre. Quand ils parlent de raison ou de science, Colani et
consorts font figure de perpétuels maladroits, paralysés par une ignorance
regrettable des questions essentielles et de leur maniement. Dans 'ouvrage
de M. Rochat il n’y a pas une ligne qui donne a penser que le probléme crucial,
celui de la connaissance, ait été abordé ou méme effleuré.

* *

11 serait absurde, toutefois, de réclamer des libéraux du siécle passé une
spéculation autre que celle qu’ils nous offrent. En fait, méconnaissant Kant,
Cournot, Renouvier, ils ont emprunté la mode philosophique de leur temps,
et ils en sont restés prisonniers. Tous nos regrets n’y changeront rien.

Ce que nous trouvons étonnant, ne revanche, c’est que le libéralisme, tel que
M. Rochat nous le présente, affiche aujourd’hui la prétention d’étre moderne
et de représenter le dernier cri du protestantisme, voire du christianisme. Le
libéralisme a été moderne, il ne l’est plus (2).

A dessein, nous n’entrons pas dans une discussion proprement théologique.
Nous transcrivons en passant les points les plus importants sur lesquels le
libéralisme s’oppose a la théologie réformée: optimisme de la raison; —
humanisme syncrétiste ; — croyance au progrés, avec les corollaires obligés :
négation de la chute et synergisme moral ; — exclusion de I’eschatologie ; —
évanouissement de ’Eglise devant Pesprit laique ; — remplacement de la
christologie trinitaire par une théodicée du Pére céleste ; — substitution du
libre-examen a 1’autorité de la Parole de Dieu.

Mais, en considérant uniquement les rapports que le libéralisme entretient
avec la philosophie, nous voulons souligner & quel degré il s’est cristallisé. En

(1) « Auguste Comte avait jadis décrété qu’il fallait se garder des hypothéses et
prétendu que leur emploi appartenait aux 4iges théologlque et metaphy31que :
tout progrés elit été arrété si ses contemporalns I'avaient pns au serleux, car jamais
on ne vit homme fermant les yeux avec plus d’entétement sur les voies nouvelles que
I'on explorait de son temps... Quelle faillite de la science, si les physiciens avaient lu
les livres d’Auguste Comte ! Heureusement, ils ne furent lus que par les médecins, ce
qui était sans conséquence.» Georges SoREL : Les préoccupations métaphysiques des
physiciens modernes, p. 36. Cahiers de la Quinzaine, Paris, 1907. — (2) On remar-
quera que, dans une liste d’ouvrages consacrés au protestantisme libéral (p. 427),
la publication la plus récente date de 1910.



24 EDOUARD MAURIS

cela il a subi le méme sort que Porthodoxie, tout en ayant sur elle le désa-
vantage d’étre en contradiction avec lui-méme. L’orthodoxie n’a jamais
caché qu’elle défendait les doctrines regues et qu’elle se méfiait de tout amé-
nagement circonstanciel. Le libéralisme s’est ingénié a la déchiqueter au nom
de la liberté de conscience, du progrés et de la raison. Il s’est mis au gott du
jour, en imitant la prétendue impartialité des savants matérialistes ; avec le
positivisme, il s’est affirmé comme le grand pourfendeur d’une métaphysique
qualifiée de contraignante et stérile, alors qu’indirectement il faisait le jeu d’un
systéme bourré d’a priors, simpliste et grossier, tout aussi dominateur et
intransigeant que l’orthodoxie.

Laissons de cdté la question de principe ; ne nous demandons pas si cet
asservissement du libéralisme & une certaine philosophie est justifié ou non.
Il nous en reste assez pour établir que le libéralisme est frappé d’un redou-
table vice interne. Sa raison d’étre était de répondre a des exigences de
nature scientifique et philosophique; or, dés la fin du siécle dernier, il
g’avére incapable de suivre le développement des sciences et de la philoso-
phie. Il «décolle », et le contact est trop difficile a reprendre ; il faudrait
reviser des bases qu’on n’a pas vérifiées depuis cinquante ans, mais le che-
minement des idées et des conquétes est si rapide que le libéralisme s’essoufle,
avant d’étre complétement dépassé. Le développement de la philosophie
scientifique a puissamment confirmé la justesse des vues émises par Bou-
troux et Lachelier, et il a accentué, en le prolongeant, le décalage qui interdit
au libéralisme de parler valablement de la science. En 1904 (%), ce décalage
pouvait n’étre pas trop sensible, encore que Poincaré efit publié, deux ans
plus tot, de pertinentes observations contre le positivisme (2). De nos jours,
la cassure est évidente, car la critique de la science a été continuée par plu-
sieurs penseurs de premier plan ().

En 1897, Auguste Sabatier écrivait: « La révolution religieuse du XVIe
siécle déplagait le centre de la conscience chrétienne. En méme temps

(1) Cest 'année ot M. Rochat fait paraitre sa these: La Revue de Strasbourg
et son influence sur la théologie moderne, qu’il utilise dans la présente étude. (Cf. p. 8
et 177, note.) — (2) La Science et I'Hypothése, 19o2. Nous nous excusons de
citer ces passages archi-connus du chap. IX: « Ne pouvons-nous nous contenter de
Iexpérience toute nue ? Non, cela est impossible; ce serait méconnaitre compléte-
ment le véritable caractére de la science. Le savant doit ordonmer; on fait la
science avec des faits comme une maison avec des pierres ; mais une accumulation
de faits n’est pas plus une science qu'un tas de pierres n’est une maison... Les faits
tout nus ne sauraient donc nous suffire.. Chacun porte en soi sa conception du monde
dont il ne peut se défaire si aisément» (Ed. Flammarion, 1929, p. 168 et 170.) —
(3) Nous ne mentionnons ici qu’ E. MEvERsoN. «Il n’est pas vral que notre intel-
ligence se déclare satisfaite de la simple description d’un phénoméne, si minutieuse
soit-elle. Méme si la science est en mesure de soumettre ce phénomeéne dans tous ses
détails 4 des lois empiriques, elle cherche au dela ; elle I'a toujours fait et elle conti-
nue a le faire 4 I’heure actuelle... Pas plus chez le savant que chez ’homme de sens
commun, la loi ne suffit 4 expliquer le phénomeéne... elle ne contente pas I'esprit qui
cherche, au dela d’elle, une explication du phénoméne.» (De Pexplication dans les
sciences, tome I, p. 26 et 49.)



LES SOURCES DU PROTESTANTISME LIBERAL 25

commengait une révolution scientifique qui allait déplacer le centre de luni-
vers. Nous voulons parler de celle qui se rattache aux noms de Copernic et de
Kepler, et se continue par ceux de Galilée, de Newton et de Laplace. L’astro-
nomie et la géologie modernes ont complétement changé les cadres et ’horizon
de notre philosophie» (), Nous avons 1a une illustration du danger qui
guettait le libéralisme ; les transformations du savoir étaient considérées
non seulement comme des victoires sur l’obscurantisme, mais comme des
résultats définitifs. Cependant, depuis Newton et Laplace, physiciens et mathé-
maticiens n’avaient pas chdmé ; parvenu a maturité, leur effort se condensa
en une nouvelle révolution, déclenchée par Planck et Einstein. La théorie de
la Relativité, selon M. E. Bauer, est « une rupture compléte avec le passé, le
sens commun et lintuition, un scandale intolérable pour Iopinion
moyenne » (2). On sait que la hardiesse des hypothéses nouvelles a été d’une
fécondité admirable, ouvrant des perspectives insoupgonnées, obligeant
Pesprit scientifique a se tenir sans répit sur le qui-vive. S’il faut alors, comme
le requiert le libéralisme, remettre sur le métier la conciliation de la science
et de la foi, la tiche ne sera pas commode. Faudra-t-il harmoniser la foi avec
la mécanique ondulatoire ou la thermodynamique ? Si Sabatier revenait, il
entendrait parler d’'un univers en expansion, auquel les astronomes se gar-
dent de donner un centre ; s’ensuivrait-il que le centre de la conscience est,
a son tour, volatilisé ?

L’erreur libérale est d’avoir pris la science pour un bloc, une matrice qui
s’applique sur tous les objets présentés a notre appréhension, les faits ainsi
obtenus portant une estampille qui leur confére le double caractére de réalité
et de vérité. La critique de la science a prouvé que le processus de la connais-
sance, loin de se ramener a un schéma aussi squelettique, est d’une com-
plexité extréme et susceptible des interprétations les plus nuancées(). Elle a
démontré également que lexclusion d’un ordre transcendantal, au lieu de
faciliter le travail du savant, n’aboutit qu’a enrayer. Gustave Juvet, con-
cluant sa legon inaugurale sur la Relativité, déclarait : « Ces remarques prou-
vent qu’une interprétation de la relativité, au point de vue de la théorie de
la connaissance, est soumise a une métaphysique... C’est une métaphysique
précise, ressortissant a une autre enquéte, qui seule peut juger de la valeur
de la relativité... Une science qui croit se suflire 4 elle-méme n’est qu’une
sclence trompeuse, les quelques applications dont elle est susceptible n’en
justifient pas existence et les savants qui ne sortent pas de leur science sont
des manceuvres... L’esprit humain doit aller au dela, il doit s’élever au-dessus
de cette élémentaire et premiére connaissance. On pourrait regretter de
vivre a une époque ou une telle affirmation est contestée, si précisément la

(1) Esquisse d’une philosophie de la religion d’aprés la psychologie et I'bistoire,
4° éd., p. 318. — (2) E. BauEr, Rapports entre la physique actuelle et la philosopbie,
p- 7; exposé publié¢ dans: L'évolution de la physique et la philosophbie, Alcan, 1935,
— (38) M. Gustave Dumas vient de présenter a ce sujet des remarques du plus haut
intérét. (Sur les sentiers du savoir, Revue de théologie et de philosophie, n° 124,

1942, p. 207-227.)



26 EDOUARD MAURIS

lutte ne donnait un prix inestimable a la recherche de la vérité métaphy-
sique » (7).

On remarquera enfin que le libéralisme aurait eu avantage a parler un
peu moins de la science pour examiner de plus prés les sciences particuliéres ;
il se serait aper¢u que celles-ci différent les unes des autres par leur objet et
par leur méthode (2). Les deux sciences qu’il invoque sans cesse, la psychologie
et I'histoire, exigent justement, pour séparer la constatation d’un fait de son
interprétation, cet esprit de finesse qu’on cherche en vain dans ’empirisme.
Existe-t-il un historien dont on puisse dire qu’il est sans préjugé ? (3) Y a-t-il
une histoire, flit-ce la plus banale des chroniques, qui mérite vraiment d’étre
appelée impartiale ? M. Rochat, qui croit au développement progressif de
IPhumanité, est-il siir que ce progrés soit scientifiquement démontrable ? Ne
part-il pas d’un a priori qui en lui-méme n’a rien d’historique ? Il y a des
indices en faveur du progrés. Il y en a d’autres en faveur de la thése d’un
historien comme M. Charles Gilliard, qui voit dans ’homme un gorille lubrique
et sanguinaire, — sans réserver cette définition a quelque lointain pithécan-
thrope.

Le libéralisme frangais reste toutefois une réalisation historique dont le
bien-fondé est indiscutable. Nous n’avons pas dit que la rébellion contre
Porthodoxie et la théopneustie était légitime, parce que cela va de soi. Les
initiateurs du mouvement sont allés avec une entiére bonne foi au-devant
de lourdes responsabilités et de graves débats intérieurs, convaincus qu’il
fallait apporter & leurs contemporains un message renouvelé dans son esprit
et dans sa forme. Sur ce point-la, aucune restriction n’est tolérable, et nous
sommes reconnaissant a M. Rochat de nous aider 4 comprendre les lonables
initiatives des théologiens libéraux.

Nous dirons que nos réserves s’appliquent non a la théologie de la Revue
de Strasbourg, mais a celle dont M. Rochat nous fournit les linéaments. Le
libéralisme qu’elle préne est décidément inadmissible, oblitéré par une défail-
lance que nous n’hésitons pas a assimiler & un manque de vigilance intellec-
tuelle. Nous n’acceptons pas qu’on s’arréte, en 1942, aux résultats obtenus

(v) Considérations sur la relativité et sur les théories physiques, p. 22-23.
Extrait du Bulletin technique de la Suisse romande, La Concorde, 1929. —
(2) «Carlyle a écrit quelque part quelque chose comme ceci: « Le fait seul importe ;
Jean sans Terre a passé par ici, voila ce qui est admirable, voila une réalité pour
laquelle je donnerais toutes les théories du monde. » Carlyle était un compatriote
de Bacon ; mais Bacon n’aurait pas dit cela. C’est la le langage de I'historien. Le
physicien dirait plutét : « Jean sans Terre a passé par ici ; cela m’est bien égal, puis-
qu’il n’y repassera plus». H. Poincark, owovr. cité, p. 168. — (3) «...R. Simon
répond simplement, sans parti-pris, avec la clarté du savant qui ne se laisse diriger
que par les textes qu’il a sous les yeux...» (p. 35).



LES SOURCES DU PROTESTANTISME LIBERAL 27

par Baur, Strauss et leurs épigones, comme si la ligne qu’ils ont parcourue
constituait 'unique développement de la critique. M. Rochat reconnait que
la théologie est perfectible (p. 324), qu’il faut réserver un avenir a la pensée
(p. 320). N’aurait-il pas, a ce propos, quelques indications complémentaires
a donner, outre la mention fort succincte de MM. Loisy, Guignebert, Goguel
et Lods ? (pp. 425 et 13). A eux quatre, quel que soit intérét de leurs tra-
vaux, ils ne représentent pas la théologie contemporaine ; ils lui apportent,
comme dit pertinemment M. Rochat, une contribution (p. 425). Nous deman-
dons la raison d’un silence qui s’étend sur ’ensemble de la production actuelle.
M. Rochat se refuserait sans doute a déclarer que les théologiens autres que
les sus-nommés ne font pas ceuvre scientifique. Alors, s’ils sont des savants
honnétes et loyaux, qu’est-ce qui peut bien pousser le libéralisme a les ignorer ?

Le moins qu’on puisse exiger d’une théologie moderne, c’est qu’elle res-
pecte son titre. Ce que nous savons de la science et de la philosophie est
valable pour la théologie. La critique, la théologie biblique, la dogmatique,
Dieu merci, ont fait quelques progrés depuais le début du siécle; certain
protestantisme libéral ne semble pas s’en douter, et c’est pourquoi nous ne
pouvons prendre au sérieux ses revendications. Nous ne saurions nous
contenter d’un décalque qui saute par-dessus quarante ans de recherches
pour nous présenter la mode 1goo comme du dernier neuf. Et cela,
nous le disons en vertu du principe libéral par excellence. Nous n’avons
pas une confiance religieuse dans le progrés, mais nous nous efforgons de
tenir compte des progrés qui se dessinent en différents secteurs de la théo-
logie.

Nous sommes persuadé, en effet, quele libéralisme contient des éléments
positifs et toujours actuels, qu’on trouve a P’état pur chez Charles Secrétan.
M. Rochat, historien, n’avait pas a s’occuper de Secrétan ; il n’en dit rien,
c’est normal. Mais que M. Rochat, apétre du libéralisme, délaisse totalement
le penseur vaudois, voila qui nous rend perplexe. Car Secrétan demeure le
témoin authentique du libéralisme, qu’il inspire, qu’il domine et qu’il épuise
a la fois ; alors que les libéraux frangais — si’on excepte Reuss — travaillent
de seconde main et sont a la remorque de la critique théologique, Secrétan
est créateur. Seul il posséde la formation technique et envergure intellec-
tuelle qui l’autorisent a faire ceuvre systématique et originale. Cette ceuvre,
vieillie a plusieurs égards, subsiste néanmoins dans sa valeur permanente,
parce que le probléme moral y est abordé de front, et surtout parce que
Secrétan a esprit métaphysique.

Dans la mesure ou le libéralisme refléte la qualité et la profondeur des
intuitions secrétaniennes, il accompagne naturellement les préoccupations
derniéres qui sont communes aux philosophes et aux théologiens. Privé de
ce support, il n’est plus qu’une réplique du positivisme et il s’estompe avec lui
sous une méme couche de poussiére.

Edouard MAURIS.



	Études critiques : les sources du protestantisme libéral

