Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 31 (1943)

Heft: 126

Artikel: Richesses injustes et biens véritables
Autor: Menoud, Philippe-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380425

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RICHESSES INJUSTES ET BIENS VERITABLES

Le programme des facultés de théologie réserve une place éminente
a ’exégese de ’Ancien et du Nouveau Testament. L’exégese a pour
but d’interpréter les livres saints, c’est-a-dire de les faire comprendre,
en les expliquant aussi clairement et aussi complétement que pos-
sible. Dans P’Eglise chrétienne, I’exégese est aussi ancienne que le
Nouveau Testament lui-méme. A la fin de la seconde épitre de Pierre,
Pauteur rappelle a ses lecteurs que déja saint Paul leur a écrit des
lettres dont certains passages sont « difficiles & comprendre ». Il s’en-
suit que I’Eglise doit mettre a la portée des fideles ces textes compli-
qués. Elle doit les interpréter. C’est pour elle un devoir et une obli-
gation que de faire 'exégese des livres qui sont le fondement de sa
doctrine et de sa discipline.

L’exégése est donc une activité nécessaire dans ’Eglise. D’ou vient
alors la défiance des fideles a 1’égard des exégétes ? On accuse ceux-ci
de n’étre jamais d’accord entre eux, de ne pas rendre clairs les pas-
sages obscurs et de voir des difficultés 13 ou le texte est limpide. On
leur rappelle le mot du théologien danois Kierkegaard: « Cette
phrase : « Il fait beau temps » deviendrait obscure, s’il se trouvait un
exégete bien décidé a Pexpliquer ».

On pourrait répondre au misanthrope de Copenhague par une dis-
pute savante, par une défense et illustration de Pexégese. Mais ce
serait entamer un débat long et austére. Nous choisirons une autre

N. B. — Discours prononcé i Lausanne le 21 octobre 1942, lors de la séance de
rentrée de la Faculté de théologie de I'Eglise libre vaudoise.



6 PHILIPPE-H. MENOUD

voie. Comme ce philosophe qui prouvait le mouvement en marchant,
nous essayerons de montrer par un exemple qu’un texte obscur peut
s’éclairer — dans une certaine mesure, tout au moins — quand on
Papproche avec le secours de cette science et de cet art qu’est ’exé-
gese.

Nous vous proposons d’étudier ici la parabole de 1’économe infi-
dele, que nous lisons dans I’évangile selon saint Luc (xvi, 1-13) :

T Jésus disait aussi a ses disciples : « Un homme riche avait un économe qui
lui fut dénoncé comme dissipant ses biens. 2 I le fit venir et lui dit : Qu’est-
ce que j’entends dire de toi ? Rends compte de ta gestion, car tu ne pour-
ras plus administrer mes biens. 3 L’économe se dit en lui-méme : Que ferai-
je, puisque mon maitre m’enléve ma charge ? Travailler la terre, je n’en ai
pas la force. Mendier, j’en ai honte, 4 Je sais ce que je ferai pour que des gens
me recoivent dans leurs maisons, lorsque j’aurai été relevé de 1’économat.
5 Et convoquant chacun des débiteurs de son maftre, il dit au premier:
Combien dois-tu a mon maitre ? 6 Il répondit : Cent barils d’huile. I1 lui dit :
Prends ton billet ; vite, assieds-toi et écris: cinquante. 7 Puis il dit 4 un
autre : Et tol, combien dois-tu ? Il répondit ;: Cent mesures de froment. Il lui
dit : Prends ton billet et écris : quatre-vingts.

8 Le Seigneur loua I’économe infidéle de ce qu’il avait agi avec habileté.
Car les fils de ce siécle sont plus avisés entre eux que les fils de la lumiére.
9 Et moi je vous dis: Faites-vous des amis avec les richesses injustes, afin
que, lorsqu’elles feront défaut, vous soyez regus dans les tentes éternelles.
10 Celui qui est fidéele dans les moindres choses Pest aussi dans les grandes,
et celul qui est injuste dans les moindres I’est aussi dans les grandes. * Si
donc vous n’avez pas été fidéles dans ’administration des richesses injustes,
qui vous confiera les véritables ? 12 Et si vous n’avez pas été fideles dans la
gestion du bien d’autrui, qui vous donnera le vétre ? 13 Nul serviteur ne
peut servir deux maitres, Ou bien il haira ’un et aimera I’autre ; ou il s’atta-
chera a I’'un et méprisera ’autre. Vous ne pouvez servir Dieu et I’argent. »

Cette péricope est 'une des plus embarrassantes des évangiles..
Dans la parabole, Jésus semble proposer en exemple I’action mal-
honnéte de ’économe. Beaucoup de lecteurs s’indignent, avec Ernest
Renan, de voir que « dans ce royaume nouveau (que préche Jésus) il
vaudra mieux s’étre fait des amis parmi les pauvres, méme par
Pinjustice, que d’avoir été un économe correct ». Quant aux maximes
plus ou moins détachées, a premiére vue, qui suivent la parabole,
elles ne laissent pas non plus d’étre troublantes. Quelles sont ces
richesses injustes avec lesquelles le disciple de Jésus doit se faire
des amis ? Comment Jésus peut-il faire une telle recommandation,
qui parait contredire toutes ses exigences de droiture et de sincérité ?



RICHESSES INFJUSTES ET BIENS VERITABLES 7

Ces questions, et d’autres encore, vous arrétent sans doute. Elles
sont assez nombreuses et importantes pour justifier le choix de notre
sujet.

Reprenons le texte. La parabole elle-méme — le récit des sept
premiers versets — est claire. Il n’y a 1a, en somme, qu’un seul per-
sonnage en sceéne, destiné a mettre en relief une certaine qualité que
Jésus veut faire apprécier. Ce personnage, c’est I’économe. Son
maitre et les débiteurs sont des figures accessoires qui servent a
animer le débat et qui ne joueront aucun réle dans I’application.

Cet économe ou intendant général administre mal les biens que
son maitre lui a confiés. On le dénonce. En quoi consiste ’accusation ?
Le récit ne le dit pas. Sans doute ’économe est-il surtout coupable
de négligence dans ses fonctions, car le maitre ne songe qu’a le ren-
voyer et non a le déférer & quelque tribunal. Quoi qu’il en soit, les
griefs du maitre sont fondés : ’économe ne se défend pas et ne pro-
teste pas contre la sentence qui le frappe. Son sort est réglé pour le
présent ; il est remercié et n’a plus qu’a rendre ses comptes. Ce qui
le préoccupe, c’est Pavenir, et ’avenir n’est pas gai. Les postes de
confiance comme celui qu’il vient de perdre lui sont désormais inter-
dits. Il ne lui reste que le dur travail ou la mendicité, deux perspec-
tives peu engageantes. Bécher la terre est dur pour un homme qui
n’en a pas ’habitude. Mendier, quand on a vécu dans un grand
emploi, quand on a été « Monsieur 'intendant » aux yeux de beau-
coup d’hommes qui riraient en voyant votre abaissement, ce serait
une honte insupportable.

Tout a coup, apres avoir réfléchi, il s’écrie : « J’y suis, j’ai une
idée ». Son maitre a des débiteurs. Ceux-ci sont sans doute des gens
qui ont acheté des produits de P’exploitation agricole et ciui, ne pou-
vant payer comptant, ont signé des reconnaissances de dettes. Ces
billets sont naturellement entre les mains de I’économe. L’économe
n’a qu’a régler la dette d’une facon avantageuse pour les débiteurs. Le
maitre n’en saura rien, et les débiteurs donneront asile 4 celui qui
aura ménagé leurs intéréts.

Vite économe fait appeler tous les débiteurs. Il va régler en téte
a téte Paffaire de chacun. Il a en main les billets ; on vérifie les signa-
tures. « Tu dois cent barils d’huile & mon maitre ? » — Bon pour
cinquante. « Tu lui dois cent mesures de blé ? » — Bon pour quatre-
vingts. Et ainsi de suite, car les deux cas cités ne sont que des



8 PHILIPPE-H. MENOUD

exemples. Chacun des débiteurs sait ce qu’il doit 4 la complaisance
d’un homme si facile en affaires. On rédige 4 mesure de nouveaux
billets; on ne rature évidemment pas les anciens, que ’économe et les
débiteurs se chargeront bien de détruire. Et sans doute les débi-
teurs s’en vont contents. Au moins ne feront-ils pas mauvais visage a
I’économe, lorsque, dans quelques jours, il se verra contraint de
recourir a leur hospitalité.

Jusqu’ici, rien ne nous arréte. Mais avec les versets 8 et suivants,
les difficultés commencent.

« Le maitre (ou:le Seigneur) loua I’économe infidele de ce qu’il avait
agi avec habileté. Car les fils de ce si¢cle sont plus avisés que les fils
de la lumitre. Et moi je vous dis: Faites-vous des amis avec les
richesses injustes... »

Et d’abord, qui prend la parole pour louer I’économe ? Est-ce son
maitre ! Est-ce au contraire Jésus qui, le récit achevé, en commence
Papplication ?

L’¢équivoque provient du fait qu’en grec un seul et méme terme
désigne un maitre dans les relations d’homme a homme, et le maitre
par excellence de tous les hommes, notre Seigneur Jésus-Christ. Il y
a donc ici deux interprétations possibles, et naturellement les exégétes
se partagent.

Les uns nous disent : « Lisez le texte plus avant : vous verrez bien
que Jésus n’interviendra que tout a ’heure par ces mots : « Mais moi
je vous dis, faites-vous des amis... » Ici, c’est le maitre de ’économe
qui entre en scéne. Il apprend la rouerie de son ancien administra-
teur. Mais Part avec lequel il a été joué, sans qu’il ait de pieces a
conviction suffisantes pour déposer une plainte entre les mains de
la justice, lui fait prendre les choses avec philosophie. C’est une
réflexion désabusée qui tombe de ses levres, et que Frédéric Godet
paraphrase en ces termes : « C’était un habile homme. Cest dommage
que sa probité n’égalit pas son savoir-faire ».

Malgré 1’avis du grand théologien neuchatelois, il nous parait plus
simple d’admettre que c’est Jésus qui loue I’économe. Nous faisons
valoir les raisons sulvantes.

D’aprés Pordonnance générale de la parabole, I’économe et les
débiteurs sont seuls a connaitre la quotité réelle de la dette et, par-
tant, la substitution des nouvelles reconnaissances aux anciennes.
Toutes les affaires du maitre sont entre les mains de son économe.



RICHESSES INYUSTES ET BIENS VERITABLES 9

Celui-ci ne laissera dans ses dossiers que les nouveaux billets. Le
maitre ne verra pas trace du dommage. Quant aux débiteurs peu
scrupuleux, ils sauront gré a I’économe congédié du bénéfice qu’il
leur a procuré. Si méme plus tard sa présence en leurs demeures leur
est a charge, ils ne pourront songer a s’en délivrer par une dénoncia-
tion qui les accuserait eux-mémes. Au contraire, leur intérét est que
Pancien économe ne soit jamais tenté de chitier leur ingratitude en
racontant ce qu’il a fait pour eux. La complicité les engage tous, éco-
nome et débiteurs, a se taire. Des lors, par qui le maitre serait-il
informé ? La parabole est bel et bien terminée au verset 7. Il n’im-
porte nullement a I’histoire que le maitre de ’économe apprenne ou
non son infortune.

Cette raison pourrait suffire a justifier notre interprétation. Mais
on peut présenter d’autres arguments. Les mots qui suivent le juge-
ment de P’économe: « Les fils de ce siécle sont plus avisés que les
fils de la lumiere » n’ont de sens que sur les leévres de Jésus. Or, ils sont
étroitement coordonnés a ce qui précede.

De plus, c’est une habitude de saint Luc d’appeler Jésus: «le
Maitre » ou «le Seigneur », et de lui donner tout a coup la parole,
quand Jésus veut rendre les disciples tres attentifs a la legon qui
découle de son enseignement. Rien n’est plus significatif a cet égard
que la fin d’une autre parabole du méme Evangile, celle du juge et
de la veuve. Apres le récit qui se termine par la décision du juge de
faire justice a la veuve, nous lisons: « Vous entendez, ajouta Iz
Seigneur, ce que dit le juge inique. Et Dieu ne ferait pas justice & ses
élus... I1leur fera prompte justice, je vous le déclare» (Luc xvii, 6-8).

C’est le méme procédé littéraire que nous avons dans la parabole
de I’économe. Aussi, pour dissiper toute équivoque, nous tradui-
rons: « Le Seigneur Jésus loua I’économe infide¢le de ce qu’il avait

agl avec habileté ».

I1 ne faudrait pas se méprendre sur le sens de cette louange au
point de Pétendre a toute la conduite de I’économe. Certes, Jésus
n’approuve pas sa fourberie, puisqu’il ’appelle justement « économe
infidele », « économe d’iniquité». Cet économe est un malhonnéte
homme, c’est entendu. Mais, cela admis, quel souci de ménager I’ave-
nir chez cet homme qui n’a pas songé avant tout a s’enrichir lui-
méme en volant délibérément son maitre — c’efit été agir en apprenti
et se perdre a coup sfir — mais qui, au contraire, a poussé jusqu’au



10 PHILIPPE-H. MENOUD

désintéressement le souci de ses intéréts, en enrichissant les débi-
teurs et en s’assurant par la méme 'impunité. On ne peut pas faire
mieux pour se tirer d’un pas difficile. C’est sur ce sens extraordinaire
de ses vrais intéréts bien compris que Jésus dirige I’attention de
ses disciples. C’est pourquoi — pour le dire entre parentheéses — il
faut modifier le titre traditionnel de la parabole et ’appeler, comme
le propose le R. P. Buzy, la « parabole de I’économe avisé ».

Ne soyons pas surpris de cette manitre qu’a Jésus d’enseigner.
On peut apprendre de ceux-la méme qui ne suivent pas le bon che-
min, et Jésus n’a jamais redouté cette pédagogie. Dans la parabole
de la veuve et du juge inique, que nous rappelions tout a I’heure,
Jésus ne veut pas approuver le juge qui fait son devoir seulement
pour n’étre plus importuné, il veut donner en exemple la persévé-
rance de la veuve. C’est aussi pour illustrer ’assiduité dans la priere
qu’il parle, en une autre occasion, d’'un homme qui dérange un ami
au milieu de la nuit (Luc x1, 5-8). Ailleurs encore, Jésus recommande
a ses disciples d’étre « prudents comme des serpents»; on voit trés
bien ce qu’il veut dire. On comprend sans peine qu’il ne conseille pas
a ses auditeurs d’user de leurs langues comme de langues de viperes.
Ne nous étonnons pas davantage que dans notre parabole Jésus
dirige I’attention des disciples sur ’habileté de 1’économe infidele.

Les disciples ont besoin de cet enseignement. «Carw, ajoute Jésus,
«les fils de ce siécle sont plus avisés que les fils de la lumiere, »

« Les fils de ce siécle » sont les hommes plongés dans les intéréts du
temps ou ils vivent, les hommes qui appartiennent enti¢rement,
corps, 4me et biens, a ce monde et qui ne connaissent pas l’autre
monde dont parle Jésus, ou qui, s’ils le connaissent, ne s’en soucient
nullement.

« Les fils de la lumiére » sont les disciples de Celui qui est apparu
comme la lumiére dans les ténebres de ce monde. Jésus les a détachés
du siecle présent, il a fixé ailleurs leur port d’attache, mais il les a
laissés dans ce monde comme témoins de la lumidre ; leur mission,
c’est d’étre «la lumitre du monde ». Les «fils de la lumiére » sont
donc encore dans le monde, mais ils ne Jui appartiennent plus corps,
ame et biens. Suivant ordre de leur Maitre, ils s’acquierent un trésor
dans les cieux, et leur cceur est « la ol est leur trésor ».

Or, il advient que «les fils de ce si¢cle » sont plus avisés que les



RICHESSES INFUSTES ET BIENS VERITABLES Ir

fils de la lumigre ». Les mondains savent veiller 4 leurs intéréts, ils
savent acquérir les biens de ce monde et ils sont habiles & les con-
server, habiles 4 en trafiquer pour assurer ’avenir, comme ’économe,
ce vrai « fils de ce siecle », ce parfait mondain, au sens que Jésus donne
a ce terme, cet homme qui, méme au sein de 'adversité, sait prendre
a temps la décision qui lui vaudra toujours sa place dans ce monde
et la jouissance des biens de ce monde.

Les «fils de la lumiere» n’ont pas cette habileté. Citoyens des
cieux, héritiers du monde a venir, ils demeurent attachés aux biens
terrestres. Leur trésor est dans le ciel, et leur cceur aussi, sans doute,
en théorie tout au moins, mais en fait ils ont aussi des trésors sur la
terre, ils ont aussi leur cceur attaché aux biens d’ici-bas. D’une part,
ils sont embarrassés de scrupules dans le maniement des affaires de
ce monde, parce qu’ils sont quand méme des «fils de la lumiere ».
D’autre part, ils ne se décident pas aux renoncements décisifs, parce
qu’ils sont encore des «fils de ce siécle ». Ils sont divisés intérieure-
ment. Ah ! s’ils étaient assez sages pour agir en vue de leurs intéréts
éternels comme les «fils de ce siecle » savent agir en vue de leurs
intéréts temporels, et comme ’économe de la parabole a su agir en
vue des siens ! S’ils savaient ordonner tous leurs désirs et toute leur
vie au but éternel qu’ils connaissent ! Hélas, ce n’est pas le cas, et
c’est pourquoi Jésus déclare que «les fils de ce siecle sont plus avisés
que les fils de la lumiere ».

Mais cette vérité décevante ne peut pas étre le dernier mot de
Jésus. Il va donner un enseignement positif dans les versets qui
suivent. Il va dire a ses disciples comment ils doivent s’y prendre
pour étre, eux aussi, des économes avisés des biens qui leur sont
confids.

Et parce que ce point est capital, et parce que la lecon que Jésus
va donner doit définir pour toujours le comportement des disciples a
I’égard des possessions terrestres, Jésus parlera avec cette autorité
toute divine par laquelle il éleve ses exigences au-dessus des com-
mandements donnés par Moise: «Et moi je vous dis: Taites-
vous des amis avec les richesses de I'injustice, afin que, lorsqu’elles
feront défaut, vous soyez regus dans les tentes éternelles ».

En effet, les auditeurs de Jésus, c’est-a-dire ses disciples, au pre-
mier rang, et les Pharisiens « amis de I’argent » qui « écoutaient tout
cela », sont aussi des économes. Telle est la clé de la péricope. Tout



12 PHILIPPE-H. MENOUD

homme qui posséde, et si peu que ce soit, est aux yeux de Jésus
I’économe de Dieu, le seul propriétaire au sens biblique du terme.

En rappelant que tout est a Dieu et pour Dieu, Jésus ne fait que
confirmer la Loi et les Prophetes. « A ’Eternel ton Dieu appartien-
nent les cieux et les cieux des cieux, la terre et tout ce qu’elle con-
tient » (Deut. x, 14; cf. Ex. x1x, §); «la terre est a moi, et vous
étes chez moi des étrangers et des séjournants, dit I’Eternel»
(Lév. xxv, 23), tel est le verdict de la Loi sur la propriété. L’Israé-
lite ne possede rien en propre, ni maison, ni biens, ni patrie, et quand
il paie la dime, comme Moise I’a ordonné, il confesse sa dépendance a
Pégard du propriétaire de toutes choses. « L’argent est a moi, or
est a moi», dit PEternel par la bouche du prophete (Aggée 11, 8),
et le psalmiste accompagne de sa lyre la voix prophétique (cf. Ps. xx1v,
I; XL, 12 j LXXXIX, 12, etc.).

Pourquoi appeler «injustes» ces richesses qui viennent de la
main de Dieu ? Serait-ce que malgré tout, aux yeux de Jésus, l'in-
justice est toujours liée en quelque mesure a la recherche et a la pos-
session de la richesse ? Ce n’est pas la sa pensée. Jésus a toujours
situé le mal dans le cceur de ’homme et non dans les choses. Jésus
n’a jamais condamné la propriété comme telle. La propriété est un
don de Dieu, et il est dans Pordre divin que ’homme en soit I’éco-
nome. L’injustice n’est pas dans la richesse, mais dans la méconnais-
sance de ordre divin.

« L’oreille de Jésus avait sans doute ¢été bien souvent frappée par
Iespeéce de témérité avec laquelle les hommes disaient autour de
lui : ma fortune, mes terres, ma maison. Lui qui sentait jusqu’au vif
la dépendance ot ’homme est de Dieu, il voyait dans cette affirmation
orgueilleuse de propriété une usurpation » (F. Goper). Jésus ne peut
admettre que les gérants que sont ses fideles s’instituent propriétaires
et jouissent égoistement de ce qu’ils appellent leurs richesses, les-
quelles ne sont plus alors que des richesses d’iniquité.

L’auditeur qui a appris de Jésus la valeur respective des trésors
de la terre et du seul bien véritable et éternel, et qui pourtant s’ins-
tallerait dans le monde avec la méme certitude que les paiens, serait
treés loin de la prudence avisée de 1'édconome. Cet auditeur insensé
donnerait raison a la parole que Jésus disait tout a I'heure: les fils
de la lumiére ont moins de bon sens et sont moins habiles & discerner
leurs intéréts les plus évidents que les fils de ce siecle.

C’est pourquoi Jésus dit a ses disciples : Soyez donc intelligents !



RICHESSES INFUSTES ET BIENS VERITABLES 13

Ces richesses dont vous étes toujours tentés de jouir en égoistes pos-
sesseurs, vos richesses injustes, qui finiront par vous perdre, faites-
les donc concourir a votre salut. Dispensez-les en vrais administra-
teurs des biens de Dieu ; soyez par elles la providence des humbles et
des déshérités. Et quand sonnera pour vous I’heure de rendre vos
comptes, votre Seigneur vous accueillera dans ses demeures éternelles.

Il faut se garder d’interpréter mal cette rétribution d’outre-tombe.
Jésus n’enseigne pas que les riches méritent le cie] par leurs aumones.
Ils ne méritent rien, au contraire, puisqu’en gérant leurs biens selon
le conseil de Dieu ils ne font que ce qui leur est commandé. Il n’y a
d’autre part aucun rapport entre les renoncements qu’ils consentent
ici-bas et le salut éternel que Dieu leur réserve.

Il est une autre interprétation erronée de ce verset que favorisent
nos versions. Les traductions frangaises, sauf celle de Beausobre et
Lenfant, au XVIIIe® siecle, disent : « Faites-vous des amis avec les
richesses injustes, afin que lorsqu’elles vous feront défaut, ils vous
recoivent dans les tentes éternelles». Cette traduction est correcte
quant a la grammaire, mais équivoque quant au sens. Elle insinue
que ce sont les amis qui accueilleront les disciples dans le ciel, en
d’autres termes, que les pauvres secourus ici-bas devanceront leurs
bienfaiteurs dans ’autre monde, afin de les y recevoir. Pensée bien
étrange, car elle supposerait que les déshérités doivent toujours
mourir avant ceux qui Jeur viennent en aide, et surtout que les
pauvres ont le pouvoir d’ouvrir ou de fermer les portes du salut. Or,
ce pouvoir est réservé a Dieu et a Jésus-Christ, et c’est bien ce que
le texte veut dire. Ce sont Dieu et Jésus-Christ qui « recoivent dans
les tentes éternelles »; «ils» désignent les personnes divines. Nous
avons ici une maniere juive de parler. Les Juifs évitaient de pro-
noncer le nom de Dieu, de crainte de le profaner, et ils remplagaient
le « Nom ineffable » par des périphrases trés diverses dont le Nou-
veau Testament nous fournit plusieurs exemples. C’est dans ce sens-
la que le pronom personnel figure ici; il a la valeur de notre «on».
I1 faut donc traduire : «on vous recevra », « vous serez regus» dans
les tentes éternelles.

Il restait a dire comment les disciples devalent s’y prendre pour
réaliser leur vocation d’économes intelligents. Intendants des pro-
priétés de Dieu, responsables devant lui au point que leur salut éternel



14 PHILIPPE-H, MENOUD

dépend de la qualité de leur administration, les disciples avisés
seront des économes fideles. Aussi Jésus en vient-il tout natu-
rellement a l’exhortation a la fidélité contenue dans les versets
104 12:

«Celui qui est fidele dans les moindres choses I’est aussi dans les
grandes, et celui qui est injuste dans les moindres choses I’est aussi
dans les grandes. Si donc vous n’avez pas été fideles dans ’adminis-
tration des richesses injustes, qui vous confiera les véritables ? Et si
vous n’avez pas été fideles dans la gestion du bien d’autrui, qui vous
donnera le vétre ! »

On conteste d’ordinaire que ces versets appartiennent a la péri-
cope, parce que Jésus adresse ailleurs un appel identique (cf. Mat. xxv,
21 s.; Luc x1x, 17 8.). Ce scrupule est exagéré, Il est dans la nature
des choses que Jésus répete des avertissements salutaires. Par com-
passion pour la faiblesse des hommes, il les exhorte sans cesse a la
persévérance, a la vigilance, a la fidélité. La pensée de nos versets
n’est pas un élément surajouté par Partifice d’'un compilateur, mais
le couronnement normal de toute la péricope. Jésus avait pris son
point de départ dans I’anecdote de Péconome avisé mais infidele.
Par le chemin rectiligne ot nous avons suivi, il aboutit au devoir
de fidélité qu’il réclame des intendants de Dieu. « On n’oserait dire
que Jésus a enseigné avec esprit. Mais si ’on pouvait étre tenté une
fois d’employer cette expression, c’est bien ici» (F. GopET).

Aux économes fideles dans la gestion des moindres choses que
sont les richesses passagéres de ce monde, Dieu donnera le bien véri-
table, éternel et inaliénable, dont Jésus dit ailleurs qu’il est « préparé
pour eux depuis la fondation du monde ». Ce bien véritable, c’est le
salut et la vie éternelle, et dés maintenant la grice de Dieu par
laquelle on y parvient. Car le salut est une réalité présente, dans la
mesure ou les auditeurs de Jésus se liberent des fausses richesses
pour se confier en Dieu. Car 'homme a toujours un maitre, 8i’homme
aime I’argent plus que tout dans le ciel et sur la terre, il sera un éco-
nome infidele et insensé dont la perte est certaine. Il sera ’économe
avisé et fidele des biens de Dieu s’il est détaché des possessions ter-
restres qu’il administre, parce qu’il a réservé son affection pour le
Dieu a4 qui tout appartient. C’est pourquoi Jésus termine par la
célebre parole sur Pimpossibilité de servir deux maitres, qu’il a
prononcée aussi en une autre circonstance, mais qui trouve ici son
application justifiée. Cette parole lapidaire met le point final a

4



RICHESSES INJUSTES ET BIENS VERITABLES 15

Pentretien, en renvoyant les auditeurs a I’exigence derniére que
leur pose toujours I’Evangile: Dieu seul aimé et servi comme
dieu.

Notre parabole est la plus importante que Jésus ait prononcée sur
le probléme que la richesse pose a ses disciples. On peut soutenir que
cette péricope est le centre autour duquel se rangent les autres
conseils de Jésus sur le méme sujet. Car, ici, Jésus formule explicite-
ment et illustre d’une maniére insurpassable la grande loi de 1’éco-
nomat ou de la gérance. Aux yeux de Jésus, 'homme n’est jamais
propriétaire ; il est un économe responsable devant Dieu. Jésus
reconnait au chrétien le droit de posséder. Mais ce droit de propriété
n’est pas absolu. Il est limité par le droit souverain que le Peére
céleste exerce sur tous ses fils et par les obligations qui lient entre
eux ces derniers. Loin d’étre un «droit inviolable et sacré», la pro-
priété est donc pour Jésus un devoir ou, plutdt, une série sans fin de
devoirs envers Dieu et les hommes. Toute autre attitude de la part
des disciples serait une infidélité grave, un culte rendu a I’argent.

Sur ce point, comparons bri¢vement notre parabole a celles qui
I’encadrent : au chapitre xv, la parabole du fils prodigue, 4 la fin du
chapitre xvi, celle du riche et du pauvre Lazare. La parabole de
Péconome avisé s’intercale, en effet, entre deux paraboles qui mettent
en scéne des économes mal avisés et indignes : tous deux se sont
soustraits aux devoirs imprescriptibles et sacrés de la propriété et
ont violé la loi de I'intendance posée par Jésus.

Le fils prodigue réclame en propre possession ce qu’il croit devoir
lui revenir. Quand il a obtenu satisfaction, il dilapide en jouissances
égoistes les biens qu’il tenait du Pere. C’est pourquoi cet homme mal-
heureux et coupable elit été perdu, s’il n’était rentré en lui-méme et
rentré en grice par la repentance,

La parabole du riche et de Lazare nous dépeint un riche vivant
dans opulence, sans se soucier le moins du monde de ’homme au
comble de la misere qui git a sa porte. La mort survient et renverse
les situations. Le riche, qui n’a pas eu le temps de se repentir, est en
proie aux douleurs de Penfer. Lazare est consolé dans le paradis. Ce
récit, haut en couleurs, emprunte ses tons a la palette des apocalyp-
ticiens, mais la pensée est bien de Jésus. Si le riche est condamné,
ce n’est pas parce qu’il est riche — il a été accueilli dans ’au-dela par
Abraham qui « était trés riche en troupeaux, en argent et en or» et



16 PHILIPPE-H. MENOUD

qui est devenu « ’ami de Dieu » — c’est parce qu’il a conservé pour
ses plaisirs personnels des biens dont Dieu I’avait richement pourvu,
afin qu’il exercit plus largement la charité. Il est réprouvé, parce
qu’il s’est montré un administrateur indigne.

Toute l'attitude de Jésus envers les riches et les pauvres est fondée
sur cette loi de Pintendance, dont la parabole de 1’économe nous a
donné une si vivante image.

On dit souvent que Jésus entretient envers les pauvres un préjugé
favorable, qu’il réserve aux déshérités les plus grandes promesses de
salut et que, d’autre part, il adresse aux riches les plus séveres exi-
gences. On parle des « tendances nettement anti-capitalistes de Jésus »
et des «théses égalitaires de I’évangile de Lucw». Il faut s’entendre,
Cest lire Ecriture d’un ceil pressé que d’y découvrir «une mys-
tique de classe ». A premitre vue, les pauvres paraissent jouir d’un
avantage, parce qu’ils n’ont rien. Mais Jésus condamne la convoitise
des richesses autant qu’il réprouve leur usage égoiste. La fortune
n’est pas en elle-méme un obstacle plus redoutable que d’autres a
Pentrée dans le Royaume de Dieu. Jésus n’a rien imposé 4 Zachée, et
celui-ci ne s’est pas dépouillé de tous ses biens ; il a seulement promis
d’en donner la moitié aux pauvres et de réparer au quadruple le tort
qu’il a pu faire. Et Jésus lui dit: « Le salut est entré aujourd’hui
dans ta maison ». C’est que Zachée a pris I’engagement d’administrer
son bien en économe avisé et fidéle.

Quand Jésus déclare qu’il est difficile a un riche d’étre sauvé, il se
fonde sur Pexpérience vécue, non sur un ressentiment préalable a
I’égard de certains hommes. Il connait la séduction diabolique que
les richesses exercent sur ceux qui les possédent et sur ceux qui les
désirent au point de ne plus vivre que pour les conserver ou les mul-
tiplier. Jésus verra des hommes le repousser et le trahir pour de
Iargent, comme «le jeune homme riche», qu'il avait pourtant honoré
d’un regard d’amitié, et comme Judas, qu’il avait admis parmi les
Douze. C’est de ces économes infidéles et insensés que Jésus a voulu
réclamer le renoncement qui les efit sauvés. Car il vaut mieux qu’un
homme vive pauvre et dépouillé, mais sauvé, que de s’en aller, riche,
dans la géhenne.

Bref, Jésus ne condamne pas la richesse comme telle, car elle vient
de Dieu. Jésus enseigne qu’elle n’appartient pas a I'homme, mais
qu’elle lui est confiée. Il rappelle que la destination des biens terrestres



RICHESSES INJUSTES ET BIENS VERITABLES 17

est le service de Dieu dans le service des hommes. Que les gérants
des biens divins s’instituent propriétaires, et 'on verra ces richesses
d’iniquité engendrer une suite ininterrompue d’injustices et les
hommes se dresser contre les hommes, les familles contre les familles,
les empires contre les empires. Au contraire, 1’argent remplira sa
fonction providentielle et sera en bénédiction a tous, si les économes
de Dieu 'administrent réellement en «fils de la lumiere ». Tel est le
« communisme » de ’Evangile.

Jésus n’apporte pas de théorie sociale ni économique. Il rappelle
P'ordre éternel de Dieu, et il demande qu’on obéisse a son exigence.
Car I’Evangile n’est une puissance de Dieu que s’il s’incarne dans la
vie des hommes qui prétendent y croire. Il appartient a ceux qui con-
naissent la régle de 'intendance formulée par le Maitre de la pro-
clamer par le témoignage de leurs ceuvres.

«Si vous savez ces choses», disait Jésus, « vous étes heureux...
pourvu que vous les pratiquiez. »

Philippe-H. MENOUD.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. 8,, t, XXXI (N° 126, 1943). 2



	Richesses injustes et biens véritables

