
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1943)

Heft: 126

Artikel: Richesses injustes et biens véritables

Autor: Menoud, Philippe-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RICHESSES INJUSTES ET BIENS VERITABLES

Le programme des facultés de théologie réserve une place eminente
à l'exégèse de l'Ancien et du Nouveau Testament. L'exégèse a pour
but d'interpréter les livres saints, c'est-à-dire de les faire comprendre,
en les expliquant aussi clairement et aussi complètement que
possible. Dans l'Eglise chrétienne, l'exégèse est aussi ancienne que le

Nouveau Testament lui-même. A la fin de la seconde épître de Pierre,
l'auteur rappelle à ses lecteurs que déjà saint Paul leur a écrit des

lettres dont certains passages sont « difficiles à comprendre ». Il s'ensuit

que l'Eglise doit mettre à la portée des fidèles ces textes compliqués.

Elle doit les interpréter. C'est pour elle un devoir et une
obligation que de faire l'exégèse des livres qui sont le fondement de sa

doctrine et de sa discipline.
L'exégèse est donc une activité nécessaire dans l'Eglise. D'où vient

alors la défiance des fidèles à l'égard des exégètes On accuse ceux-ci
de n'être jamais d'accord entre eux, de ne pas rendre clairs les

passages obscurs et de voir des difficultés là où le texte est limpide. On

leur rappelle le mot du théologien danois Kierkegaard : « Cette

phrase : « Il fait beau temps » deviendrait obscure, s'il se trouvait un
exégète bien décidé à l'expliquer ».

On pourrait répondre au misanthrope de Copenhague par une
dispute savante, par une défense et illustration de l'exégèse. Mais ce

serait entamer un débat long et austère. Nous choisirons une autre

iV. B. — Discours prononcé à Lausanne le 21 octobre 1942, lors de la séance de

rentrée de la Faculté de théologie de l'Eglise libre vaudoise.



6 PHILIPPE-H. MENOUD

voie. Comme ce philosophe qui prouvait le mouvement en marchant,
nous essayerons de montrer par un exemple qu'un texte obscur peut
s'éclairer — dans une certaine mesure, tout au moins — quand on

l'approche avec le secours de cette science et de cet art qu'est l'exégèse.

Nous vous proposons d'étudier ici la parabole de l'économe
infidèle, que nous lisons dans l'évangile selon saint Luc (xvi, i-i3) :

1 Jésus disait aussi à ses disciples : « Un homme riche avait un économe qui
lui fut dénoncé comme dissipant ses biens. 2 II le fit venir et lui dit : Qu'est-
ce que j'entends dire de toi Rends compte de ta gestion, car tu ne pourras

plus administrer mes biens. 3 L'économe se dit en lui-même : Que ferai-
je, puisque mon maître m'enlève ma charge : Travailler la terre, je n'en ai

pas la force. Mendier, j'en ai honte. 4 Je sais ce que je ferai pour que des gens
me reçoivent dans leurs maisons, lorsque j'aurai été relevé de l'économat.
S Et convoquant chacun des débiteurs de son maître, il dit au premier :

Combien dois-tu à mon maître 6 II répondit : Cent barils d'huile. Il lui dit :

Prends ton billet ; vite, assieds-toi et écris : cinquante. 7 Puis il dit à un
autre : Et toi, combien dois-tu Il répondit : Cent mesures de froment. Il lui
dit : Prends ton billet et écris : quatre-vingts.

8 Le Seigneur loua l'économe infidèle de ce qu'il avait agi avec habileté.
Car les fils de ce siècle sont plus avisés entre eux que les fils de la lumière.
9 Et moi je vous dis : Faites-vous des amis avec les richesses injustes, afin

que, lorsqu'elles feront défaut, vous soyez reçus dans les tentes éternelles.
10 Celui qui est fidèle dans les moindres choses l'est aussi dans les grandes,
et celui qui est injuste dans les moindres l'est aussi dans les grandes. " Si
donc vous n'avez pas été fidèles dans l'administration des richesses injustes,
qui vous confiera les véritables I2 Et si vous n'avez pas été fidèles dans la
gestion du bien d'autrui, qui vous donnera le vôtre »3 Nul serviteur ne

peut servir deux maîtres. Ou bien il haïra l'un et aimera l'autre ; ou il s'attachera

à l'un et méprisera l'autre. Vous ne pouvez servir Dieu et l'argent. »

Cette péricope est l'une des plus embarrassantes des évangiles.
Dans la parabole, Jésus semble proposer en exemple l'action
malhonnête de l'économe. Beaucoup de lecteurs s'indignent, avec Ernest

Renan, de voir que <c dans ce royaume nouveau (que prêche Jésus) il
vaudra mieux s'être fait des amis parmi les pauvres, même par
l'injustice, que d'avoir été un économe correct ». Quant aux maximes

plus ou moins détachées, à première vue, qui suivent la parabole,
elles ne laissent pas non plus d'être troublantes. Quelles sont ces

richesses injustes avec lesquelles le disciple de Jésus doit se faire
des amis Comment Jésus peut-il faire une telle recommandation,
qui paraît contredire toutes ses exigences de droiture et de sincérité



RICHESSES INJUSTES ET BIENS VÉRITABLES 7

Ces questions, et d'autres encore, vous arrêtent sans doute. Elles

sont assez nombreuses et importantes pour justifier le choix de notre
sujet.

Reprenons le texte. La parabole elle-même — le récit des sept
premiers versets — est claire. Il n'y a là, en somme, qu'un seul

personnage en scène, destiné à mettre en relief une certaine qualité que
Jésus veut faire apprécier. Ce personnage, c'est l'économe. Son

maître et les débiteurs sont des figures accessoires qui servent à

animer le débat et qui ne joueront aucun rôle dans l'application.
Cet économe ou intendant général administre mal les biens que

son maître lui a confiés. On le dénonce. En quoi consiste l'accusation
Le récit ne le dit pas. Sans doute l'économe est-il surtout coupable
de négligence dans ses fonctions, car le maître ne songe qu'à le

renvoyer et non à le déférer à quelque tribunal. Quoi qu'il en soit, les

griefs du maître sont fondés : l'économe ne se défend pas et ne
proteste pas contre la sentence qui le frappe. Son sort est réglé pour le

présent ; il est remercié et n'a plus qu'à rendre ses comptes. Ce qui
le préoccupe, c'est l'avenir, et l'avenir n'est pas gai. Les postes de

confiance comme celui qu'il vient de perdre lui sont désormais interdits.

Il ne lui reste que le dur travail ou la mendicité, deux perspectives

peu engageantes. Bêcher la terre est dur pour un homme qui
n'en a pas l'habitude. Mendier, quand on a vécu dans un grand
emploi, quand on a été « Monsieur l'intendant » aux yeux de beaucoup

d'hommes qui riraient en voyant votre abaissement, ce serait

une honte insupportable.
Tout à coup, après avoir réfléchi, il s'écrie : « J'y suis, j'ai une

idée ». Son maître a des débiteurs. Ceux-ci sont sans doute des gens

qui ont acheté des produits de l'exploitation agricole et qui, ne
pouvant payer comptant, ont signé des reconnaissances de dettes. Ces

billets sont naturellement entre les mains de l'économe. L'économe
n'a qu'à régler la dette d'une façon avantageuse pour les débiteurs. Le
maître n'en saura rien, et les débiteurs donneront asile à celui qui
aura ménagé leurs intérêts.

Vite l'économe fait appeler tous les débiteurs. Il va régler en tête
à tête l'affaire de chacun. Il a en main les billets ; on vérifie les signatures.

« Tu dois cent barils d'huile à mon maître » — Bon pour
cinquante. « Tu lui dois cent mesures de blé » — Bon pour quatre-
vingts. Et ainsi de suite, car les deux cas cités ne sont que des



8 PHILIPPE-H. MENOUD

exemples. Chacun des débiteurs sait ce qu'il doit à la complaisance
d'un homme si facile en affaires. On rédige à mesure de nouveaux
billets; on ne rature évidemment pas les anciens, que l'économe et les

débiteurs se chargeront bien de détruire. Et sans doute les débiteurs

s'en vont contents. Au moins ne feront-ils pas mauvais visage à

l'économe, lorsque, dans quelques jours, il se verra contraint de

recourir à leur hospitalité.

Jusqu'ici, rien ne nous arrête. Mais avec les versets 8 et suivants,
les difficultés commencent.

« Le maître (ou : le Seigneur) loua l'économe infidèle de ce qu'il avait
agi avec habileté. Car les fils de ce siècle sont plus avisés que les fils
de la lumière. Et moi je vous dis : Faites-vous des amis avec les

richesses injustes... »

Et d'abord, qui prend la parole pour louer l'économe Est-ce son
maître Est-ce au contraire Jésus qui, le récit achevé, en commence
l'application

L'équivoque provient du fait qu'en grec un seul et même terme
désigne un maître dans les relations d'homme à homme, et le maître

par excellence de tous les hommes, notre Seigneur Jésus-Christ. Il y
a donc ici deux interprétations possibles, et naturellement les exégètes

se partagent.
Les uns nous disent : « Lisez le texte plus avant : vous verrez bien

que Jésus n'interviendra que tout à l'heure par ces mots : « Mais moi
je vous dis, faites-vous des amis... » Ici, c'est le maître de l'économe

qui entre en scène. Il apprend la rouerie de son ancien administrateur.

Mais l'art avec lequel il a été joué, sans qu'il ait de pièces à

conviction suffisantes pour déposer une plainte entre les mains de

la justice, lui fait prendre les choses avec philosophie. C'est une
réflexion désabusée qui tombe de ses lèvres, et que Frédéric Godet

paraphrase en ces termes : « C'était un habile homme. C'est dommage

que sa probité n'égalât pas son savoir-faire ».

Malgré l'avis du grand théologien neuchâtelois, il nous paraît plus
simple d'admettre que c'est Jésus qui loue l'économe. Nous faisons

valoir les raisons suivantes.

D'après l'ordonnance générale de la parabole, l'économe et les

débiteurs sont seuls à connaître la quotité réelle de la dette et,
partant, la substitution des nouvelles reconnaissances aux anciennes.

Toutes les affaires du maître sont entre les mains de son économe.



RICHESSES INJUSTES ET BIENS VÉRITABLES 9

Celui-ci ne laissera dans ses dossiers que les nouveaux billets. Le
maître ne verra pas trace du dommage. Quant aux débiteurs peu
scrupuleux, ils sauront gré à l'économe congédié du bénéfice qu'il
leur a procuré. Si même plus tard sa présence en leurs demeures leur
est à charge, ils ne pourront songer à s'en délivrer par une dénonciation

qui les accuserait eux-mêmes. Au contraire, leur intérêt est que
l'ancien économe ne soit jamais tenté de châtier leur ingratitude en

racontant ce qu'il a fait pour eux. La complicité les engage tous,
économe et débiteurs, à se taire. Dès lors, par qui le maître serait-il
informé La parabole est bel et bien terminée au verset 7. Il n'importe

nullement à l'histoire que le maître de l'économe apprenne ou
non son infortune.

Cette raison pourrait suffire à justifier notre interprétation. Mais

on peut présenter d'autres arguments. Les mots qui suivent le
jugement de l'économe : « Les fils de ce siècle sont plus avisés que les

fils de la lumière » n'ont de sens que sur les lèvres de Jésus. Or, ils sont
étroitement coordonnés à ce qui précède.

De plus, c'est une habitude de saint Luc d'appeler Jésus : « le

Maître » ou « le Seigneur », et de lui donner tout à coup la parole,
quand Jésus veut rendre les disciples très attentifs à la leçon qui
découle de son enseignement. Rien n'est plus significatif à cet égard

que la fin d'une autre parabole du même Evangile, celle du juge et
de la veuve. Après le récit qui se termine par la décision du juge de

faire justice à la veuve, nous lisons : « Vous entendez, ajouta le

Seigneur, ce que dit le juge inique. Et Dieu ne ferait pas justice à ses

élus... Il leur fera prompte justice, je vous le déclare» (Luc xvm, 6-8).
C'est le même procédé littéraire que nous avons dans la parabole

de l'économe. Aussi, pour dissiper toute équivoque, nous traduirons

: « Le Seigneur Jésus loua l'économe infidèle de ce qu'il avait
agi avec habileté ».

Il ne faudrait pas se méprendre sur le sens de cette louange au

point de l'étendre à toute la conduite de l'économe. Certes, Jésus

n'approuve pas sa fourberie, puisqu'il l'appelle justement « économe
infidèle », « économe d'iniquité ». Cet économe est un malhonnête
homme, c'est entendu. Mais, cela admis, quel souci de ménager l'avenir

chez cet homme qui n'a pas songé avant tout à s'enrichir lui-
même en volant délibérément son maître — c'eût été agir en apprenti
et se perdre à coup sûr — mais qui, au contraire, a poussé jusqu'au



io PHILIPPE-H. MENOUD

désintéressement le souci de ses intérêts, en enrichissant les débiteurs

et en s'assurant par là même l'impunité. On ne peut pas faire
mieux pour se tirer d'un pas difficile. C'est sur ce sens extraordinaire
de ses vrais intérêts bien compris que Jésus dirige l'attention de

ses disciples. C'est pourquoi — pour le dire entre parenthèses •—¦ il
faut modifier le titre traditionnel de la parabole et l'appeler, comme
le propose le R. P. Buzy, la « parabole de l'économe avisé ».

Ne soyons pas surpris de cette manière qu'a Jésus d'enseigner.
On peut apprendre de ceux-là même qui ne suivent pas le bon
chemin, et Jésus n'a jamais redouté cette pédagogie. Dans la parabole
de la veuve et du juge inique, que nous rappelions tout à l'heure,
Jésus ne veut pas approuver le juge qui fait son devoir seulement

pour n'être plus importuné, il veut donner en exemple la persévérance

de la veuve. C'est aussi pour illustrer l'assiduité dans la prière

qu'il parle, en une autre occasion, d'un homme qui dérange un ami

au milieu de la nuit (Luc xi, 5-8). Ailleurs encore, Jésus recommande
à ses disciples d'être « prudents comme des serpents » ; on voit très
bien ce qu'il veut dire. On comprend sans peine qu'il ne conseille pas
à ses auditeurs d'user de leurs langues comme de langues de vipères.
Ne nous étonnons pas davantage que dans notre parabole Jésus

dirige l'attention des disciples sur l'habileté de l'économe infidèle.

Les disciples ont besoin de cet enseignement. «Car», ajoute Jésus,
« les fils de ce siècle sont plus avisés que les fils de la lumière. »

« Les fils de ce siècle » sont les hommes plongés dans les intérêts du

temps où ils vivent, les hommes qui appartiennent entièrement,

corps, âme et biens, à ce monde et qui ne connaissent pas l'autre
monde dont parle Jésus, ou qui, s'ils le connaissent, ne s'en soucient
nullement.

« Les fils de la lumière » sont les disciples de Celui qui est apparu
comme la lumière dans les ténèbres de ce monde. Jésus les a détachés

du siècle présent, il a fixé ailleurs leur port d'attache, mais il les a
laissés dans ce monde comme témoins de la lumière ; leur mission,
c'est d'être « la lumière du monde ». Les « fils de la lumière » sont
donc encore dans le monde, mais ils ne lui appartiennent plus corps,
âme et biens. Suivant l'ordre de leur Maître, ils s'acquièrent un trésor
dans les cieux, et leur cœur est « là où est leur trésor ».

Or, il advient que « les fils de ce siècle » sont plus avisés que les



RICHESSES INJUSTES ET BIENS VÉRITABLES n
fils de la lumière ». Les mondains savent veiller à leurs intérêts, ils

savent acquérir les biens de ce monde et ils sont habiles à les

conserver, habiles à en trafiquer pour assurer l'avenir, comme l'économe,
ce vrai « fils de ce siècle », ce parfait mondain, au sens que Jésus donne
à ce terme, cet homme qui, même au sein de l'adversité, sait prendre
à temps la décision qui lui vaudra toujours sa place dans ce monde

et la jouissance des biens de ce monde.
Les « fils de la lumière » n'ont pas cette habileté. Citoyens des

cieux, héritiers du monde à venir, ils demeurent attachés aux biens

terrestres. Leur trésor est dans le ciel, et leur cœur aussi, sans doute,
en théorie tout au moins, mais en fait ils ont aussi des trésors sur la

terre, ils ont aussi leur cœur attaché aux biens d'ici-bas. D'une part,
ils sont embarrassés de scrupules dans le maniement des affaires de

ce monde, parce qu'ils sont quand même des « fils de la lumière ».

D'autre part, ils ne se décident pas aux renoncements décisifs, parce
qu'ils sont encore des « fils de ce siècle ». Ils sont divisés intérieurement.

Ah s'ils étaient assez sages pour agir en vue de leurs intérêts
éternels comme les « fils de ce siècle » savent agir en vue de leurs

intérêts temporels, et comme l'économe de la parabole a su agir en

vue des siens S'ils savaient ordonner tous leurs désirs et toute leur
vie au but éternel qu'ils connaissent Hélas, ce n'est pas le cas, et
c'est pourquoi Jésus déclare que « les fils de ce siècle sont plus avisés

que les fils de la lumière ».

Mais cette vérité décevante ne peut pas être le dernier mot de

Jésus. Il va donner un enseignement positif dans les versets qui
suivent. Il va dire à ses disciples comment ils doivent s'y prendre

pour être, eux aussi, des économes avisés des biens qui leur sont
confiés.

Et parce que ce point est capital, et parce que la leçon que Jésus

va donner doit définir pour toujours le comportement des disciples à

l'égard des possessions terrestres, Jésus parlera avec cette autorité
toute divine par laquelle il élève ses exigences au-dessus des

commandements donnés par Moïse : « Et moi je vous dis : Faites-

vous des amis avec les richesses de l'injustice, afin que, lorsqu'elles
feront défaut, vous soyez reçus dans les tentes éternelles ».

En effet, les auditeurs de Jésus, c'est-à-dire ses disciples, au
premier rang, et les Pharisiens « amis de l'argent » qui « écoutaient tout
cela », sont aussi des économes. Telle est la clé de la péricope. Tout



12 PHILIPPE-H. MENOUD

homme qui possède, et si peu que ce soit, est aux yeux de Jésus
l'économe de Dieu, le seul propriétaire au sens biblique du terme.

En rappelant que tout est à Dieu et pour Dieu, Jésus ne fait que
confirmer la Loi et les Prophètes. « A l'Eternel ton Dieu appartiennent

les cieux et les cieux des cieux, la terre et tout ce qu'elle
contient » (Deut. x, 14 ; cf. Ex. xix, 5) ; « la terre est à moi, et vous
êtes chez moi des étrangers et des séjournants, dit l'Eternel »

(Lév. xxv, 23), tel est le verdict de la Loi sur la propriété. L'Israélite

ne possède rien en propre, ni maison, ni biens, ni patrie, et quand
il paie la dîme, comme Moïse l'a ordonné, il confesse sa dépendance à

l'égard du propriétaire de toutes choses. « L'argent est à moi, l'or
est à moi », dit l'Eternel par la bouche du prophète (Aggée 11, 8),

et le psalmiste accompagne de sa lyre la voix prophétique (cf. Ps. xxiv,
1 ; xl, 12 ; lxxxix, 12, etc.).

Pourquoi appeler « injustes » ces richesses qui viennent de la
main de Dieu Serait-ce que malgré tout, aux yeux de Jésus,

l'injustice est toujours liée en quelque mesure à la recherche et à la
possession de la richesse Ce n'est pas là sa pensée. Jésus a toujours
situé le mal dans le cœur de l'homme et non dans les choses. Jésus

n'a jamais condamné la propriété comme telle. La propriété est un
don de Dieu, et il est dans l'ordre divin que l'homme en soit
l'économe. L'injustice n'est pas dans la richesse, mais dans la méconnaissance

de l'ordre divin.
« L'oreille de Jésus avait sans doute été bien souvent frappée par

l'espèce de témérité avec laquelle les hommes disaient autour de

lui : ma fortune, mes terres, ma maison. Lui qui sentait jusqu'au vif
la dépendance où l'homme est de Dieu, il voyait dans cette affirmation
orgueilleuse de propriété une usurpation » (F. Godet). Jésus ne peut
admettre que les gérants que sont ses fidèles s'instituent propriétaires
et jouissent égoïstement de ce qu'ils appellent leurs richesses,

lesquelles ne sont plus alors que des richesses d'iniquité.
L'auditeur qui a appris de Jésus la valeur respective des trésors

de la terre et du seul bien véritable et éternel, et qui pourtant
s'installerait dans le monde avec la même certitude que les païens, serait
très loin de la prudence avisée de l'économe. Cet auditeur insensé

donnerait raison à la parole que Jésus disait tout à l'heure : les fils
de la lumière ont moins de bon sens et sont moins habiles à discerner
leurs intérêts les plus évidents que les fils de ce siècle.

C'est pourquoi Jésus dit à ses disciples : Soyez donc intelligents



RICHESSES INJUSTES ET BIENS VÉRITABLES 13

Ces richesses dont vous êtes toujours tentés de jouir en égoïstes

possesseurs, vos richesses injustes, qui finiront par vous perdre, faites-
les donc concourir à votre salut. Dispensez-les en vrais administrateurs

des biens de Dieu ; soyez par elles la providence des humbles et
des déshérités. Et quand sonnera pour vous l'heure de rendre vos

comptes, votre Seigneur vous accueillera dans ses demeures éternelles.

Il faut se garder d'interpréter mal cette rétribution d'outre-tombe.
Jésus n'enseigne pas que les riches méritent le ciel par leurs aumônes.

Ils ne méritent rien, au contraire, puisqu'en gérant leurs biens selon
le conseil de Dieu ils ne font que ce qui leur est commandé. Il n'y a

d'autre part aucun rapport entre les renoncements qu'ils consentent
ici-bas et le salut éternel que Dieu leur réserve.

Il est une autre interprétation erronée de ce verset que favorisent
nos versions. Les traductions françaises, sauf celle de Beausobre et

Lenfant, au XVIIIe siècle, disent: «Faites-vous des amis avec les

richesses injustes, afin que lorsqu'elles vous feront défaut, ils vous
reçoivent dans les tentes éternelles ». Cette traduction est correcte

quant à la grammaire, mais équivoque quant au sens. Elle insinue

que ce sont les amis qui accueilleront les disciples dans le ciel, en

d'autres termes, que les pauvres secourus ici-bas devanceront leurs

bienfaiteurs dans l'autre monde, afin de les y recevoir. Pensée bien

étrange, car elle supposerait que les déshérités doivent toujours
mourir avant ceux qui leur viennent en aide, et surtout que les

pauvres ont le pouvoir d'ouvrir ou de fermer les portes du salut. Or,
ce pouvoir est réservé à Dieu et à Jésus-Christ, et c'est bien ce que
le texte veut dire. Ce sont Dieu et Jésus-Christ qui « reçoivent dans

les tentes éternelles»; «ils» désignent les personnes divines. Nous

avons ici une manière juive de parler. Les Juifs évitaient de

prononcer le nom de Dieu, de crainte de le profaner, et ils remplaçaient
le « Nom ineffable » par des périphrases très diverses dont le Nouveau

Testament nous fournit plusieurs exemples. C'est dans ce sens-

là que le pronom personnel figure ici ; il a la valeur de notre « on ».

Il faut donc traduire : « on vous recevra », « vous serez reçus » dans

les tentes éternelles.

Il restait à dire comment les disciples devaient s'y prendre pour
réaliser leur vocation d'économes intelligents. Intendants des

propriétés de Dieu, responsables devant lui au point que leur salut éternel



14 PHILIPPE-H. MENOUD

dépend de la qualité de leur administration, les disciples avisés

seront des économes fidèles. Aussi Jésus en vient-il tout
naturellement à l'exhortation à la fidélité contenue dans les versets

io à 12 :

« Celui qui est fidèle dans les moindres choses l'est aussi dans les

grandes, et celui qui est injuste dans les moindres choses l'est aussi

dans les grandes. Si donc vous n'avez pas été fidèles dans l'administration

des richesses injustes, qui vous confiera les véritables Et si

vous n'avez pas été fidèles dans la gestion du bien d'autrui, qui vous
donnera le vôtre »

On conteste d'ordinaire que ces versets appartiennent à la

péricope, parce que Jésus adresse ailleurs un appel identique (cf. Mat. xxv,
21 s. ; Luc xix, 17 s.). Ce scrupule est exagéré. Il est dans la nature
des choses que Jésus répète des avertissements salutaires. Par
compassion pour la faiblesse des hommes, il les exhorte sans cesse à la

persévérance, à la vigilance, à la fidélité. La pensée de nos versets
n'est pas un élément surajouté par l'artifice d'un compilateur, mais
le couronnement normal de toute la péricope. Jésus avait pris son

point de départ dans l'anecdote de l'économe avisé mais infidèle.
Par le chemin rectiligne où nous l'avons suivi, il aboutit au devoir
de fidélité qu'il réclame des intendants de Dieu. « On n'oserait dire

que Jésus a enseigné avec esprit. Mais si l'on pouvait être tenté une
fois d'employer cette expression, c'est bien ici » (F. Godet).

Aux économes fidèles dans la gestion des moindres choses que
sont les richesses passagères de ce monde, Dieu donnera le bien

véritable, éternel et inaliénable, dont Jésus dit ailleurs qu'il est «préparé

pour eux depuis la fondation du monde ». Ce bien véritable, c'est le

salut et la vie éternelle, et dès maintenant la grâce de Dieu par
laquelle on y parvient. Car le salut est une réalité présente, dans la

mesure où les auditeurs de Jésus se libèrent des fausses richesses

pour se confier en Dieu. Car l'homme a toujours un maître. Si l'homme
aime l'argent plus que tout dans le ciel et sur la terre, il sera un
économe infidèle et insensé dont la perte est certaine. Il sera l'économe
avisé et fidèle des biens de Dieu s'il est détaché des possessions
terrestres qu'il administre, parce qu'il a réservé son affection pour le

Dieu à qui tout appartient. C'est pourquoi Jésus termine par la
célèbre parole sur l'impossibilité de servir deux maîtres, qu'il a

prononcée aussi en une autre circonstance, mais qui trouve ici son

application justifiée. Cette parole lapidaire met le point final à



RICHESSES INJUSTES ET BIENS VÉRITABLES 15

l'entretien, en renvoyant les auditeurs à l'exigence dernière que
leur pose toujours l'Evangile : Dieu seul aimé et servi comme
dieu.

Notre parabole est la plus importante que Jésus ait prononcée sur
le problème que la richesse pose à ses disciples. On peut soutenir que
cette péricope est le centre autour duquel se rangent les autres
conseils de Jésus sur le même sujet. Car, ici, Jésus formule explicitement

et illustre d'une manière insurpassable la grande loi de

l'économat ou de la gérance. Aux yeux de Jésus, l'homme n'est jamais
propriétaire ; il est un économe responsable devant Dieu. Jésus

reconnaît au chrétien le droit de posséder. Mais ce droit de propriété
n'est pas absolu. Il est limité par le droit souverain que le Père

céleste exerce sur tous ses fils et par les obligations qui lient entre
eux ces derniers. Loin d'être un « droit inviolable et sacré », la

propriété est donc pour Jésus un devoir ou, plutôt, une série sans fin de

devoirs envers Dieu et les hommes. Toute autre attitude de la part
des disciples serait une infidélité grave, un culte rendu à l'argent.

Sur ce point, comparons brièvement notre parabole à celles qui
l'encadrent : au chapitre xv, la parabole du fils prodigue, à la fin du

chapitre xvi, celle du riche et du pauvre Lazare. La parabole de

l'économe avisé s'intercale, en effet, entre deux paraboles qui mettent
en scène des économes mal avisés et indignes : tous deux se sont
soustraits aux devoirs imprescriptibles et sacrés de la propriété et

ont violé la loi de l'intendance posée par Jésus.
Le fils prodigue réclame en propre possession ce qu'il croit devoir

lui revenir. Quand il a obtenu satisfaction, il dilapide en jouissances

égoïstes les biens qu'il tenait du Père. C'est pourquoi cet homme
malheureux et coupable eût été perdu, s'il n'était rentré en lui-même et
rentré en grâce par la repentance.

La parabole du riche et de Lazare nous dépeint un riche vivant
dans l'opulence, sans se soucier le moins du monde de l'homme au
comble de la misère qui gît à sa porte. La mort survient et renverse
les situations. Le riche, qui n'a pas eu le temps de se repentir, est en

proie aux douleurs de l'enfer. Lazare est consolé dans le paradis. Ce

récit, haut en couleurs, emprunte ses tons à la palette des apocalyp-
ticiens, mais la pensée est bien de Jésus. Si le riche est condamné,
ce n'est pas parce qu'il est riche — il a été accueilli dans l'au-delà par
Abraham qui « était très riche en troupeaux, en argent et en or » et



16 PHILIPPE-H. MENOUD

qui est devenu « l'ami de Dieu » — c'est parce qu'il a conservé pour
ses plaisirs personnels des biens dont Dieu l'avait richement pourvu,
afin qu'il exerçât plus largement la charité. Il est réprouvé, parce
qu'il s'est montré un administrateur indigne.

Toute l'attitude de Jésus envers les riches et les pauvres est fondée

sur cette loi de l'intendance, dont la parabole de l'économe nous a

donné une si vivante image.
On dit souvent que Jésus entretient envers les pauvres un préjugé

favorable, qu'il réserve aux déshérités les plus grandes promesses de

salut et que, d'autre part, il adresse aux riches les plus sévères

exigences. On parle des « tendances nettement anti-capitalistes de Jésus »

et des « thèses égalitaires de l'évangile de Luc ». Il faut s'entendre.
C'est lire l'Ecriture d'un œil pressé que d'y découvrir « une
mystique de classe ». A première vue, les pauvres paraissent jouir d'un

avantage, parce qu'ils n'ont rien. Mais Jésus condamne la convoitise
des richesses autant qu'il réprouve leur usage égoïste. La fortune
n'est pas en elle-même un obstacle plus redoutable que d'autres à

l'entrée dans le Royaume de Dieu. Jésus n'a rien imposé à Zachée, et
celui-ci ne s'est pas dépouillé de tous ses biens ; il a seulement promis
d'en donner la moitié aux pauvres et de réparer au quadruple le tort
qu'il a pu faire. Et Jésus lui dit : «Le salut est entré aujourd'hui
dans ta maison ». C'est que Zachée a pris l'engagement d'administrer
son bien en économe avisé et fidèle.

Quand Jésus déclare qu'il est difficile à un riche d'être sauvé, il se

fonde sur l'expérience vécue, non sur un ressentiment préalable à

l'égard de certains hommes. Il connaît la séduction diabolique que
les richesses exercent sur ceux qui les possèdent et sur ceux qui les

désirent au point de ne plus vivre que pour les conserver ou les

multiplier. Jésus verra des hommes le repousser et le trahir pour de

l'argent, comme «le jeune homme riche», qu'il avait pourtant honoré
d'un regard d'amitié, et comme Judas, qu'il avait admis parmi les

Douze. C'est de ces économes infidèles et insensés que Jésus a voulu
réclamer le renoncement qui les eût sauvés. Car il vaut mieux qu'un
homme vive pauvre et dépouillé, mais sauvé, que de s'en aller, riche,
dans la géhenne.

Bref, Jésus ne condamne pas la richesse comme telle, car elle vient
de Dieu. Jésus enseigne qu'elle n'appartient pas à l'homme, mais

qu'elle lui est confiée. Il rappelle que la destination des biens terrestres



RICHESSES INJUSTES ET BIENS VÉRITABLES 17

est le service de Dieu dans le service des hommes. Que les gérants
des biens divins s'instituent propriétaires, et l'on verra ces richesses

d'iniquité engendrer une suite ininterrompue d'injustices et les

hommes se dresser contre les hommes, les familles contre les familles,
les empires contre les empires. Au contraire, l'argent remplira sa

fonction providentielle et sera en bénédiction à tous, si les économes

de Dieu l'administrent réellement en « fils de la lumière ». Tel est le

« communisme » de l'Evangile.
Jésus n'apporte pas de théorie sociale ni économique. Il rappelle

l'ordre éternel de Dieu, et il demande qu'on obéisse à son exigence.
Car l'Evangile n'est une puissance de Dieu que s'il s'incarne dans la
vie des hommes qui prétendent y croire. Il appartient à ceux qui
connaissent la règle de l'intendance formulée par le Maître de la
proclamer par le témoignage de leurs œuvres.

« Si vous savez ces choses », disait Jésus, « vous êtes heureux...

pourvu que vous les pratiquiez. »

Philippe-H. MENOUD.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXXI (n° I2Ö, IÇ43).


	Richesses injustes et biens véritables

