
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 125

Vereinsnachrichten: Dix-huitième rapport annuel de la société romande de philosophie :
octobre 1941-juin 1942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIX-HUITIEME RAPPORT ANNUEL

DE LA SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

octobre 1941—juin 1942.

Activité les groupes.

Travaux présentés dans les groupes au cours de l'année universitaire
octobre 1941—juin 1942.

Genève. 19 décembre 1941, J. Piaget : Perception et intelligence. — 30 janvier

1942, Victor Martin : Vérité ou Vérités. — 20 février, H. Flournoy : La
science psychopathologique. — 24 avril, P. Tournier : De l'observation lu
comportement humain au problème de la personne. — 22 mai, G. Dubaï : Le
problème de l'instinct, du point de vue scientifique et philosophique.

Lausanne. 20 décembre 1941, A. Rey : Quelques aspects de l'œuvre d'Edouard
Claparède. — 24 janvier 1942, H.-L. Miéville, M. Gex, Arnold Reymond et

J. Mercanton : A la mémoire d'André Burnier. — 7 mars, Jean de la Harpe,
Présentation de Genèse et Mesure du Temps. — 28 avril, J. Benrubi : La
personnalité de Bergson (en commun avec les Etudes de Lettres). — 16 mai,
P. Thévenaz et J.-L. Leuba : Barthisme et Philosophie.

Neuchâtel. 5 novembre 1941, S., Gagnebin : Entretien sur Bergson. —
17 décembre 1942, Ph. Müller : Max Scheler. — 7 février, C. Sganzini : Le

problème de l'éducation et la philosophie. — 12 mars, A. Chédel : Quelques

aspects le la pensée chinoise : L'ascèse et la mystique taoïste. — 6 mai, J.-L.
Leuba : La position le Karl Barth en face de la philosophie. — 10 juin, Hans
Schmid : La théorie cellulaire.

N.-B. — Les seize premiers Rapports ont paru dans cette Revue et le dix-septième
dans l'Annuaire ie la Société suisse de philosophie (1941).



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Séance du ji mai 1942.

Sur une suggestion de M. Henri Meylan, rédacteur de cette Revue, le président

de la Société romande de philosophie proposa à celle-ci, lors de son
assemblée du 22 juin 1941 à Lausanne, de consacrer la réunion du printemps
1942 à la discussion sur l'attitude respective des théologiens et des

philosophes vis-à-vis des problèmes que posent aux uns comme aux autres les

documents de la foi chrétienne. Le principe en fut unanimement accepté et
le président romand fut chargé de s'entendre avec M. Henri Germond,
président de la Société vaudoise de théologie, sur les modalités pratiques
d'exécution.

D'entente avec les présidents locaux, MM. Miéville et Germond, le président

romand pria M. E. Rochedieu, licencié en théologie, de bien vouloir se

charger du travail ; celui-ci accepta avec empressement : qu'il nous soit permis
ici de lui dire notre reconnaissance la plus vive. Les circonstances qui en

1941 nous firent renoncer à Rolle, le lieu consacré par une longue tradition
pour ces rencontres annuelles, subsistaient en 1942.

Une cinquantaine de théologiens et de philosophes se réunirent donc le
dimanche 31 mai, à l'Hôtel Alexandra, à Lausanne b). Malheureusement le

devoir militaire empêcha quelques-uns des principaux intéressés de se rendre
à cette manifestation, soit MM. H. Germond, Edm. Grin et H. Meylan.
MM. Ed. Burnier, R. Scherer et Benrubi se firent excuser.

Une courte séance administrative de la S. R. P. inaugura cette journée.
Le président romand renseigna ses collègues sur la rencontre d'automne de.

la Société suisse de philosophie à Berne, en octobre, et sur Y'Annuaire 1942 en

préparation, dont le prix sera en tout cas inférieur à la somme de 6 fr., d'abord

proposée par l'éditeur. Il communiqua ensuite à l'assemblée une proposition
de M. Benrubi qui suggérait d'élargir le programme de nos réunions annuelles,
afin de permettre à nos membres de présenter des communications d'un

quart d'heure environ concernant soit leurs publications, soit des sujets d'un
intérêt général. Plusieurs des participants soulignent les difficultés qui en
résulteraient pour notre Société ; la proposition est renvoyée à l'étude du

président romand et des présidents locaux.

(1) Genève : MM. P. Bovet, G. Berguer, E. Dubaï, H. Flournoy, P. Frutiger,
J. Gaillard, A. Lemaître, W. Mackenzie, V. Martin, F. Mueller, H. Reverdin,L.-R.
Sanguinetti.

Lausanne : Ch. Blanc, E. Bosshard, M. Bouët, G. Bugnion, Ph. Daulte, G. Dumas,
V. Fattorusso, Th. Grin, J. Joyet, P. Laufer, Ph. Menoud, H.-L. Miéville, J. Mer-

canton, A. von der Mühl, J. Malengreau, L. Perriraz, R. Piaget, Arn. Reymond,
Cl. Reymond, Marcel Reymond, H. de Riaz, Ch. Rivier, Edmond et Paul Rochedieu,
Ch. Schnetzler, B. de Spengler, L. Vauthier.

Neuchâtel : S. Gagnebin, J. de la Harpe, P. Thévenaz, P.-E. Vuilleumier.



270 JEAN DE LA HARPE

Le président ouvrit ensuite les débats proprement dits, en rappelant
l'historique de cette journée et les principales mesures de publicité en sa faveur.
« Le sujet choisi est fort beau, ajouta-t-il, et rentre bien dans le cadre des

préoccupations qui ont toujours été de tradition dans les milieux philosophiques

de Suisse romande depuis l'époque déjà lointaine des Ernest Naville et

Charles Secrétan, de Jean-Jacques Gourd, le fondateur des premières
réunions annuelles de Rolle, dont la Société romande a repris la succession.

Toute notre gratitude va à notre ami Rochedieu qui a bien voulu se charger
d'exposer les données mêmes du problème, car il s'agit d'un sujet où il est

difficile, aussi bien pour les philosophes que pour les théologiens, d'être à la
fois franc et objectif, de se libérer de tout parti-pris. Il s'agit, en effet, non
seulement de deux optiques différentes, mais de deux langages souvent
imperméables l'un à l'autre. Ce genre de controverses fait parfois surgir des

passions intellectuelles, qui se doublent facilement d'animosités personnelles.
Nous sommes réunis, en effet, pour discuter entre nous l'une des questions
les plus graves au regard des croyants, l'une des questions les plus intimes
et personnelles, s'il en fut jamais, à savoir : Philosophes et théologiens devant

le problème de la Révélation. »

« Il n'y avait pas moyen de s'exprimer de façon moins ambiguë et plus claire.
En face de ce grave problème, nous devons tous conserver la sérénité dans

la'sincérité, quelle que puisse être l'ardeur de nos convictions. Ecoutons-nous
les uns les autres, répondons-nous les uns aux autres et ne nous livrons pas
à des monologues solitaires ; efforçons-nous de tirer parti des opinions d'autrui,

alors même que nous nous refuserions à les faire nôtres. Ne tentons pas
davantage les conciliations formelles et forcées, à la recherche d'une vaine
« orthodoxie » qui n'est pas plus de mîse pour les théologiens que pour les

philosophes ; n'oublions jamais que la seule source profonde de la vérité
est dans la conviction raisonnée et loyale que l'on en peut avoir, et non dans
des formules approximatives qui dissimulent toujours des divergences
d'interprétation secrètes. »

t Si nous demeurons fermes dans cette attitude de droiture intellectuelle et
de compréhension d'autrui, nous sommes assurés à l'avance de retirer le plus
grand bénéfice de cette journée. »

Après avoir prié ceux qui interviendraient dans la discussion de lui remettre
le résumé écrit de leur intervention, le président donne la parole à M. Rochedieu

pour la lecture de son étude.
Un repas fraternel sépara la conférence de la discussion, et les participants

se réunirent au jardin en petits groupes, déambulant ou discutant autour
d'une tasse de café. L'entretien s'ouvrit à 14 h. par quelques remarques
de M. Marcel Reymond, chargé par les organisateurs de préparer la controverse

; elle dura trois heures d'horloge sans interruption. Ce qui fut le plus
frappant dans cette riche discussion, ce fut le niveau très élevé auquel elle
se maintint, sans faiblesse ni fléchissement ; l'esprit à la fois de franchise
et de courtoisie parfaite qui l'anima constamment : pas de fausses notes, ni



RAPPORT DE LA SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 271

de digressions inutiles où le sujet n'est qu'un prétexte à parler pour soi. Une
remarquable continuité dans ce vaste « Symposion », auquel participèrent
quinze des membres présents de nos sociétés, avec ses alternances de

questions, de critiques et de réponses s'entre-croisant ; chacun rivalisa de

sincérité et de largeur en reprenant les aspects les plus divers de ce vaste
problème.

Cet entretien restera sans doute comme un beau souvenir dans la mémoire
de ceux qui y ont participé et comme l'un des meilleurs succès de notre
Société.

Le Président de la Société romande de philosophie :

Jean de la Harpe.

Marcel Reymond, premier opinant, remercie M. Rochedieu de son beau

travail et soulève quelques questions : I. Si la révélation est une expérience,
elle s'acedmpagne d'interprétations, de doctrines qui, elles du moins, doivent
rester relatives et sujettes à revision. La connaissance religieuse est, comme
toute autre, tributaire des lois de la pensée. On ne peut tracer une ligne de

démarcation nette entre l'humain et le divin, le naturel et le surnaturel.
2. Des conflits existent entre des données théologiques liées souvent à la
révélation (chute, péché originel) et ce que les sciences nous apprennent sur
les origines de l'espèce humaine. 3. D'autres conflits se produisent entre des

affirmations théologiques (conditions du salut, prédestination) et les normes
humaines du juste et de l'injuste. La philosophie ne peut les passer sous
silence. 4. Y a-t-il homogénéité ou hétérogénéité finale entre connaissance

religieuse et connaissance philosophique, selon M. Rochedieu M. Marcel

Reymond voit dans la révélation une influence de l'Esprit universel sur nos

esprits inliviiuels, non pour se substituer à eux, mais pour les mettre mieux
à même de reconnaître le vrai, le beau, le bien, de réaliser la perfection. Sous

sa forme supérieure, la religion est une participation consciente à l'universel.

Ph. Daulte remercie M. Rochedieu de son effort pour poser à nouveau le

problème de la révélation et pour esquisser les conditions d'un rapprochement

entre philosophes et théologiens sur ce point ; mais il croit que l'accord
est plus difficile à réaliser que ne l'a laissé entrevoir l'auteur du travail.

Le problème numéro I n'est pas celui de « l'explicitation » de la révélation,
c'est celui de la réalité de la révélation, ou plus exactement peut-être celui de

notre position à l'égard de la révélation. Dans le débat auquel on nous convie,
philosophes et théologiens réformés, il ne s'agit pas de la révélation générale,
mais bien de la révélation chrétienne, c'est-à-dire d'une initiative particulière

souveraine pour rétablir entre l'homme et Dieu la communion rompue
par le péché. Cette révélation est liée à une personne ; elle porte un nom

propre : Jésus-Christ. La foi chrétienne, en effet, repose sur la certitude
qu'en Christ Dieu est venu personnellement au-devant de l'homme pour se

faire connaître de lui et le sauver. Pour elle, le Christ n'est pas seulement



272 DISCUSSION

un prophète, un inspiré, un génie religieux entre plusieurs autres ; il est

/'unique ; il est le Chemin, la Vérité, le Médiateur, la Parole faite chair.
C'est ici qu'éclate le paradoxe chrétien dans toute son acuité et, par suite

aussi, l'opposition entre la philosophie et la théologie. Qu'il y ait quelque
chose comme une révélation immanente universelle, comme une manifestation

de la Pensée infinie dans la nature et dans nos esprits finis, la philosophie
— du moins la philosophie à tendance spiritualiste — l'a toujours admis sous

une forme ou sous une autre ; elle n'est pas hostile à l'idée d'un Logos éternel,
d'une Raison divine. Mais l'affirmation du Verbe incarné, du Dieu fait homme

en Jésus-Christ reste pour elle chose inconnue ou scandale, au sens étymologique

du terme, ainsi que saint Augustin l'a souligné dans un texte classique
de ses Confessions.

Il semble donc bien qu'il y ait une opposition méthodologique irréductible
entre la philosophie, qui est une tentative de synthèse universelle sans autre
présupposition que celle de la rationalité du réel, et la théologie, qui part
de la certitude que la révélation parfaite de Dieu nous est donnée par Jésus-
Christ. En résulte-t-il qu'un chrétien ne puisse pas philosopher Non,
assurément. Rien ne l'empêche de penser en fonction de sa foi, d'interpréter le

sens de la vie et de l'univers du point de vue de la révélation ; seulement, en

tant que philosophe, il ne pourra présenter le « donné révélé » qui constitue le

« postulat » de sa pensée que comme une hypothèse ou, si l'on veut, comme
une vérité admise sous bénéfice d'inventaire.

On le voit, l'accord n'est pas près de se faire entre la théologie et la
philosophie en ce qui concerne la révélation. Leurs points de vue sont et resteront

toujours distincts, sinon contradictoires. Mais entre les théologiens et
des philosophes chrétiens la convergence des pensées, résultant d'une harmonie
réalisée sur le plan de la vie et des décisions personnelles, est et restera toujours
possible.

Henri-L. Miéville. M. Daulte nous apporte des déclarations qui ont le

mérite de poser le problème en des termes très nets. Examinons la délimitation

qu'il propose du domaine philosophique et du domaine théologique.
Philosophes et théologiens peuvent s'accorder à entendre par le terme de

révélation la manifestation de la divinité dans l'ordre du fini, la question de

la forme que peut prendre cette manifestation demeurant réservée. On peut
en ce sens parler d'un « donné religieux », objet d'une connaissance et
fondement d'une foi. Le philosophe sans doute ne reconnaîtra pas toujours
l'existence de ce donné, par exemple s'il est matérialiste ou positiviste. Mais à

moins de s'engager déjà dans un système philosophique particulier, on ne
saurait prétendre qu'il est de l'essence de la philosophie de refuser de reconnaître

un donné religieux. Tout dépendra de la façon dont on entendra ce

terme et des conséquences qu'on croira pouvoir en tirer concernant le libre
exercice de la pensée, car, selon la juste remarque de Boutroux, « la philosophie,

c'est avant tout la liberté de l'esprit ».



DISCUSSION 273

On peut dire que le philosophe est par définition l'homme qui tente d'élargir
assez sa pensée pour que tout « donné » qui lui est accessible, quelle qu'en
soit la nature, y trouve place dans un ensemble ordonné où il soit à son

rang. Il ne s'agit pas de « tout expliquer », comme on dit en employant une
formule dépourvue de signification : on ne peut expliquer que par ce qui,
finalement, demeure inexplicable. Mais l'inexplicable (songez par exemple

aux lois fondamentales de la pensée) peut avoir une signification, orienter

l'esprit et lui proposer une tâche. La question dernière de la philosophie est

précisément celle de cet absolu qui échappe à l'explication et qui nous apparaît

comme la condition première, elle-même inconditionnée, de toutes choses.

On voit le rapport intime qui existe entre le problème philosophique et le

problème religieux. La manifestation de cet absolu, voilà précisément le

« donné religieux ». Mais en quel sens peut-on le qualifier de religieux
Cet « inconditionné » est-il l'être en tant que totalité Il est cela, sans

doute, car il y a un absolu dans l'ordre de l'être. A la question : pourquoi y
a-t-il quelque chose nous ne saurions donner de réponse. Vainement nous
aurions recours à une cause dont nous dirions qu'elle fait que quelque chose

existe. Cette cause doit être elle-même existante et la question n'est que
déplacée. Il y a un mystère de l'existence, un sentiment parfois exaltant et

parfois écrasant de l'infinité et de l'éternité de l'être. La manifestation de

l'inconditionné dans l'ordre de l'être ne nous donne pas seulement l'idée de

l'inexplicable et du premier, elle crée en nous une émotion sui generis, une
résonance affective qui témoigne du fait que nous sommes liés à l'être : son

mystère est notre mystère. Et c'est pourquoi elle appartient au domaine

religieux.
Mais la révélation de l'être n'est pas tout le « donné religieux ». La

conscience religieuse qui ne connaîtrait qu'elle serait bien pauvre. Il s'y ajoute
la révélation de l'inconditionné, de l'absolu sous les espèces de ce qu'on
peut appeler les valeurs, spécialement des valeurs universelles. Ce terme
abstrait ne désigne point une chose abstraite : il s'agit de l'esprit, en tant
qu'il est un principe actif, transpersonnel, dont le propre est d'opérer, par
la collaboration des esprits en lesquels il « besogne », cette grande merveille :

la communication et la communion des intelligences et des cœurs par la vertu
harmonisante de la vérité, de l'amour, de l'émotion esthétique partagée. Il
y a bien là une manifestation de l'inconditionné, de l'absolu — c'est-à-dire

une « activité de Dieu », si l'on veut parler le langage religieux. Songeons en

effet que les valeurs ou normes suprêmes auxquelles nous nous référons,
consciemment ou non, pour distinguer le vrai du faux, le bien du mal, le

beau du laid ne sont susceptibles d'aucune justification : en elles se révèle

quelque chose d'absolu qui nous dépasse et qui cependant vit en nous et

veut se réaliser par nous, quelque chose de premier et de souverainement

agissant, mais non certes d'arbitraire et qui ne s'impose point à nous comme
du dehors.

J'ajoute que cette révélation des valeurs est liée à des conditions histo-

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXX (n° I2J, I942). l8



274 DISCUSSION

riques de réalisation ; elle ne se conçoit qu'en rapport avec la vie des collectivités

humaines et promue par des personnalités supérieures, en lesquelles
elle « s'incarne », en des initiateurs capables de la faire rayonner sur le plan
du devenir humain. Parmi ces révélateurs je n'en vois pas de plus grand que
le Christ, mais je ne vois pas en lui le seul « médiateur », le seul opérateur du
« salut » des hommes. Car si le salut s'opère par la vertu libératrice de l'esprit
d'amour, de sainteté et de vérité qui nous unit à Dieu et en Dieu, je sais des

hommes qui n'ont pas été formés par l'influence du Christ et que cependant
« la grâce » a visités, puisqu'ils dépassent la plupart des chrétiens en spiritualité,

en sainteté, en charité. — En cela, me dira-t-on, vous jugez en philosophe

: le salut par l'unique organe de la personne du Christ, voilà la ligne de

démarcation entre la théologie et la philosophie. — Mais pourquoi serait-il
interdit au philosophe de faire sienne cette doctrine, que je ne professe pas,

' s'il a, pour l'adopter, d'autres raisons (bonnes ou non, peu importe ici) que
des raisons se réduisant à l'argument d'autorité, si elle lui paraît être la
seule solution qui tienne compte de toutes les données du problème humain
Cela ne veut pas dire que parce qu'il pousse aussi loin que possible son effort

pour comprendre, parce qu'il lui faut des raisons même pour assigner sa place
et sa fonction à l'inexplicable, à « l'incoordonnable », le philosophe soit
condamné à un rationalisme qui ferait disparaître le mystère en ramenant
toutes choses à la mesure de ses concepts. Sans doute le philosophe procède
parfois à de fausses rationalisations, c'est une tentation qui le guette, et il
est naturel que le théologien prononce alors son non possumus. Mais n'allez

pas croire qu'en ce faisant il ait tracé la frontière entre la théologie et la

philosophie. Contre une pareille erreur, contre le simplisme des rationalisations

forcées, l'esprit philosophique doit protester le tout premier, car c'est là

un mauvais usage de la méthode, et même il est seul à pouvoir comprendre
le pourquoi de cette erreur, parce qu'il est seul juge des conditions et

par conséquent des limites de ce qu'on peut appeler la « logification » du
donné.

L'esprit philosophique — je termine en insistant sur ce point d'importance
décisive — se caractérise par une double exigence que l'on peut appeler
l'exigence rationnelle. Cette exigence peut s'harmoniser avec la foi
religieuse. Au fond elle lui est apparentée, car elle oriente la pensée vers
l'unité intérieure et vers la totalité de l'être, mais elle peut aussi, comme
l'a montré l'exposé de M. Marcel Reymond, entrer en conflit avec certaines
formes de foi religieuse. L'exigence rationnelle concerne tout d'abord le
donné en tant que tel, puisque le philosophe doit tenir compte de tout le
donné qu'il peut atteindre et autant que possible de toute l'expérience
humaine ; il ne doit jamais ignorer délibérément certains faits peut-être
inconciliables avec telle de ses hypothèses, de ses croyances, ni clore
définitivement son enquête. En outre il se sait la tâche de poursuivre un travail de

coordination et de synthèse qui a pour condition un sévère triage du solide

et du fragile, l'élimination aussi de l'incompatible et du contradictoire.



DISCUSSION- 275

L'accord des idées avec les faits d'expérience (de tout ordre) et celui des

idées entre elles est une règle dont il ne saurait se départir.
Des problèmes fort délicats ne manqueront pas de se poser ici : une

contradiction, par exemple, peut n'être qu'apparente et verbale, mais des mots
peuvent aussi voiler des contradictions, des incompatibilités réelles. Les esprits
ont à cet égard une sensibilité très inégalement développée et l'on peut dire

que le degré de sensibilité au rationnel différencie les divers stades de

l'évolution intellectuelle au sein de l'humanité. On pourrait parler à cet égard
d'une sorte de féconlité de la contradiction— de la contradiction aperçue, mais

non point acceptée. La contradiction reconnue nous révèle en effet les limites
de notre pouvoir de connaître et nous rend modestes, mais elle nous incite
aussi à la surmonter, à en libérer notre esprit. Des propositions rigoureusement

contradictoires s'annulent, la connaissance qu'elles peuvent paraître
nous donner n'est qu'une pseudo-connaissance ; il faut se remettre à l'œuvre
et chercher au delà. C'est ainsi que le scandale de la contradiction a été bien

souvent — dans les sciences, en philosophie, en morale — le point de départ
d'un progrès. Sur le terrain religieux aussi : que l'on songe à la croyance
régnant chez les Israélites pieux au temps où fut rédigé le livre de Job et

encore au temps de Jésus, croyance qui voyait dans la souffrance et le malheur

d'un homme un châtiment de Dieu. A cette croyance les faits d'expérience

— consultés sans prévention — opposent un démenti très net : le

« juste », souvent plus accablé de maux que le « méchant ». D'où une crise de

la foi religieuse et un travail (pour une part nécessairement rationnel) d'épuration

portant sur l'idée qu'on s'était faite de la divinité. — Autre exemple :

l'idée d'un Dieu créateur à un moment donné de l'univers surgi du néant.

Beaucoup d'esprits peuvent encore s'en satisfaire, à d'autres elle paraît
entachée d'anthropomorphisme et contradictoire. Il y a contradiction à

parler d'un commencement du temps, de plus l'idée trop humaine d'un fabri-
cateur du monde fait inévitablement surgir cette autre idée, elle irréligieuse,

que le monde eût pu être mieux fait. Il faut alors rabattre 1'« orgueilleuse »

raison, et l'on ne voit pas que cet orgueil consiste à rejeter ce qui a tout l'air
d'être une fausse rationalisation du divin, car la relation qui relie le monde
du devenir, le conditionné à l'inconditionné supratemporel, à l'absolu, à

Dieu, est inexplicable et première — c'est-à-dire constitutive de l'être —¦

et non point chose contingente, assimilable (voilà la rationalisation) à une
œuvre humaine décrétée et exécutée tel ou tel jour, à telle date. —¦ Que suit-il
de cette contradiction découverte Il faudra qu'inquiétés et stimulés par elle,
les esprits qui l'ont aperçue modifient et tentent d'approfondir l'idée qu'ils
s'étaient faite de la divinité — de la primauté de l'Esprit dans le monde. En
cela même, et quel que puisse être le résultat de leurs méditations, ne doit-on

pas penser qu'ils suivront un appel de l'Esprit
N'ôtons pas aux contradictions leur fécondité en congédiant la raison

devenue gênante, en lui interdisant l'accès d'un certain parvis où la théologie
régnera seule. Ne construisons pas une espèce de thomisme protestant. Si



276 DISCUSSION

nous traitons la raison en suspecte (alors qu'elle est une lumière de Dieu —¦

quoique non la seule lumière), soyons sûrs que sans nous en apercevoir nous
l'avons déjà introduite dans la place, mais subrepticement et sans avoir
soumis ses opérations et ses concepts à l'examen, au contrôle que prescrit
la raison critique d'elle-même et seule compétente pour cet office. Raison
et foi doivent collaborer et non point travailler chacune dans une pièce
séparée. Ce sont les filles de la maison : elles ne peuvent ni s'ignorer l'une
l'autre ni réclamer l'une de l'autre des services mercenaires.

Arnold Reymond. M. Rochedieu — et nous lui en sommes très reconnaissants—

nous a donné, en même temps qu'un exposé objectif et substantiel, ses

réflexions personnelles sur le sujet que notre président l'avait prié de traiter.
Qu'il me permette, puisqu'il a bien voulu m'associer à ses recherches, de

présenter quelques remarques concernant les normes, la raison et la nature
divine.

Je crois essentiel de souligner, comme M. Rochedieu l'a fait, que tout
jugement est à la fois d'existence et de valeur, c'est-à-dire affirme un existant
en même temps qu'il lui attribue une modalité (manière d'être ayant telle
ou telle valeur), cette attribution n'étant du reste nullement arbitraire. En
effet, les positions de réalité (ou manifestations de l'être) ne sont pas créées

par l'activité de jugement de notre esprit. Elles se présentent comme un
donné et se révèlent comme pouvant être univalentes ou bivalentes. Dans
le premier cas, le donné apparaît comme n'étant pas susceptible de revêtir
une autre valeur ou modalité que celle qu'il possède (géométrique, ou psychique,

ou biologique, etc.). Dans le second cas, le donné se présente à notre
jugement comme ayant pu ou dû prendre une valeur contraire (une proposition

peut être vraie ou fausse ; un acte peut être charitable ou cruel) ;

lorsqu'il y a ainsi bivalence, l'une des valeurs est jugée supérieure à l'autre Ci).

Que les valeurs ou modalités soient univalentes ou bivalentes, elles sont
toujours appréciées par des normes. Lorsqu'un jugement est devenu
automatique, l'aspect d'appréciation normative qui le caractérise disparaît; mais
il n'en existe pas moins et on le voit réapparaître, lorsque le jugement est
rectifié (pour les Anciens la terre était plate ; pour nous elle est ronde. Une
ombre portée sur la neige n'est pas noire, comme on le croyait autrefois ;

elle est bleu-foncé).
Dans l'activité de juger sous sa forme la plus simple, les normes sont

constituées par des images-souvenirs (visuelles, olfactives, etc.) avec lesquelles
est comparée une situation présentement perçue, comparaison qui oriente
immédiatement l'action (le chien cherchant une piste, par exemple). A une
étape supérieure, l'activité de juger, tout en restant liée à la perception,
s'effectue sur une matière conceptualisée. Les concepts (invariants fonction-

Le jugement vrai, soit univalent, soit bivalent, est la position fonctionnelle
unique que doit prendre la pensée vis-à-vis d'une position donnée de réalité.



DISCUSSION 277

nels et opératoires) se présentent alors comme des normes qui servent à

évaluer les positions de réalité et qui peuvent par conséquent, au contact de

ces positions, s'épurer, se préciser, élargir leur domaine. En géométrie, par
exemple, la norme, règle et compas, seule utilisée par les Anciens, a été à

partir de Descartes remplacée par des normes plus exhaustives qui ont permis
de considérer comme géométriques des figures que la géométrie euclidienne
excluait.

Quant au rapport de l'idée et du concept, on pourrait, me semble-t-il, le

préciser comme suit : l'invariance fonctionnelle qui caractérise le concept,
lorsqu'elle est envisagée à part et comme statique, se présente comme idée.

Les considérations qui précèdent permettent de faire au réalisme et à

l'idéalisme la part légitime qui leur revient. En effet, d'une part, conformément
au réalisme, l'activité de juger a pour matière des positions de réalité qui
s'imposent à elle. D'autre part, lorsque pour juger le réel elle use de concepts,
elle est alors guidée par la raison, définie comme pouvoir d'appréciation, de

coordination et de déduction. Ce pouvoir dans ce qu'il a d'irréductible n'est

pas autre chose, nous semble-t-il, que la raison constituante, selon la dénomination

expressive de M. Lalande. Par le moyen de l'activité conceptuelle de

juger il aboutit à un ensemble d'idées directrices, qui forme la raison constituée,

idées qui peuvent se préciser par un approfondissement de la réflexion

et, conformément à l'exigence idéaliste l'activité de juger et la raison qui la

guide ne sauraient être dérivées directement de l'expérience sensible.
Cela dit, et en ce qui concerne la raison, je n'opposerais pas aussi catégoriquement

que le fait M. Rochedieu le pouvoir d'appréciation aux pouvoirs
de coordination et de déduction, car ces diverses activités s'appuient
constamment les unes sur les autres dans l'opération du jugement. Par exemple,
une démonstration mathématique dans son déroulement exige leur emploi
constant. Comme on le sait, pour mener une tangente à deux cercles on

suppose le problème résolu et on s'efforce de trouver une construction qui ait
pour point de départ la construction déjà connue de la tangente menée à un
cercle d'un point extérieur. Or, si on analyse les démarches de la pensée dans

cette recherche, on voit qu'elles consistent en déductions, appréciations et
coordinations qui s'entremêlent constamment et qui sont orientées par le

but à atteindre. Sans doute — et sur ce point M. Rochedieu a parfaitement
raison — il peut y avoir divergence sur la façon d'apprécier tel donné ou telle
expérience. Mais l'appréciation elle-même se justifie pour une large part par
le souci de coordonner et de déduire et dans ce souci l'expérience individuelle,
si elle reste fondamentale, est éclairée dans une large mesure par une
expérience collective.

Relativement à Dieu, par exemple, la pensée chrétienne a toujours affirmé,
d'une part, l'impossibilité où se trouve la pensée humaine de définir Dieu
dans sa nature suprême et, de l'autre, la nécessité de déclarer que Dieu est

amour et se manifeste à nous comme tel. Cette exigence de détermination
résulte du fait que tout jugement est à la fois d'existence et de valeur. On



278 DISCUSSION

ne peut penser à quoi que ce soit sans attribuer à ce « à quoi » une certaine
manière d'être, soit pour la nier, soit pour l'affirmer. Celui qui nie l'existence
de Dieu, par exemple, le fait en songeant au Dieu des chrétiens, ou à celui
des Chinois, ou en tout cas à une représentation plus ou moins précise du
divin. La même exigence dé représentation se trouve quand on affirme de

Dieu qu'il existe. Mais ne peut-on pas s'en tenir à la simple affirmation que
Dieu est le suprême inconditionné et refuser d'en dire davantage

Pareille attitude agnostique nous semble difficile à maintenir, car si
l'inconditionné ne se manifeste en aucune façon clans ce qu'il conditionne, autant
dire qu'il n'existe pas. Force nous est donc de le concevoir positivement
d'après l'ensemble des expériences que nous avons faites et que nous faisons
dans tous les domaines. Il s'agit alors de donner à Dieu les attributs les plus
significatifs des valeurs les plus hautes qui s'imposent à nous dans l'ordre
spirituel et affectif.

Suivant cette direction, et pour éviter de faire de Dieu une personne
consciente, on le définit souvent comme la force spirituelle par excellence,
c'est-à-dire infinie et parfaite; mais, à notre sens,c'est aboutir à une impasse.
Le terme de force est emprunté au monde physique. Or on sait qu'en physique
une force infinie est conçue comme irréalisable, car, si jamais elle surgissait,
elle produirait immédiatement et partout ses effets illimités, réduisant à

néant tout ce qui n'est pas elle. Dans le domaine spirituel il en irait de même.
Une force spirituelle infinie, qui serait inconsciente de ses effets, serait
incapable de faire surgir des esprits personnels et conscients, ou bien elle les

anéantirait aussitôt si, par impossible, ils surgissaient. Seul un Esprit absolu

n'ignorant pas sa propre existence et son pouvoir de création peut appeler
à l'existence des esprits distincts de lui et assurer leur vie consciente.

Quant à la présence en nous et à l'action sur nous de cet Esprit absolu, nous
ne pouvons en parler qu'imparfaitement et par des métaphores empruntées
le plus souvent au monde sensible et à ce que nous éprouvons nous-meme,
donc par allusions, si l'on peut dire. Cela n'a rien d'étonnant, puisque nous
ne prenons conscience de la vie spirituelle que par opposition avec ce qui
n'est pas elle. Il faut néanmoins prendre garde à ne choisir que des métaphores
qui trahissent le moins possible cette vie spirituelle.

P. Laufer. A l'opposition des philosophes et des théologiens n'y aurait-il pas
lieu de préférer la simple distinction entre le point ie vue philosophique et le

point de vue théologique, et de se demander si ces deux points de vue peuvent
coexister dans un même esprit Dans quelle mesure un théologien peut-il
être philosophe, un philosophe être théologien Le passé nous offre à cet
égard toute une gamme de conceptions, dont trois ou quatre au moins sont
encore vivantes. Il serait intéressant de savoir ce qu'en pense M. Rochedieu.

Une première conception affirme l'identité formelle de la théologie et de

la philosophie. Toutes deux s'occupent de la réalité totale, toutes deux
travaillent à l'explication universelle. Même idéal, même méthode aussi. La



DISCUSSION 279

seule différence est dans le point de départ. Tandis que la théologie prend le

sien dans un donné révélé dont elle a le privilège (on entend ici par révélation,
non un corps de doctrines achevées, mais ensemble un fait de l'histoire et
l'expérience religieuse qu'il provoque), la philosophie, elle, comme discipline,
ne saurait se baser sur cette expérience : ce serait se retirer du contrôle de

la foule ; la « philosophie » ne se fonde que sur l'expérience commune. Rien
d'étonnant si deux certitudes expérimentales à ce point dissemblables donnent

naissance à deux interprétations opposées de l'univers et si, aux yeux
de maints philosophes, la philosophie chrétienne — celle des théologiens —
représente une pure imagination, une chimère. Le désavantage du théologien

sera de ne pouvoir légitimer ses conclusions que devant les chrétiens

(qui partagent les mêmes prémisses). Mais son avantage sera de comprendre
ceux qui ne le comprennent pas, de pouvoir se mettre à leur point de vue et,
sans tomber dans la théorie nominaliste des deux vérités, d'« apprécier la
légitimité relative d'une vérité philosophique dont la base ne lui a point toujours
été étrangère ». Ainsi s'exprimait, par exemple, Gaston Frommel.

Une deuxième conception envisage autrement la tâche de la pensée croyante.
Sans doute, il s'agit d'abord de comprendre le fait chrétien, d'en découvrir

l'îdée, de le pénétrer pour l'éclairer. C'est l'affaire de la théologie. Mais aussitôt
s'élève une tâche nouvelle : trouver une Weltanschauung qui soit assez vaste

pour embrasser toutes les sciences, assez flexible pour en suivre tous les

développements en même temps qu'assez solide et assez stable pour ne se

trouver jamais obligée d'exclure la possibilité du christianisme et pour donner
leur lieu à ses vérités. Tâche hardie, jamais achevée, mais qui dans son

imperfection même paraît d'une grande utilité, car il y a peu de gens qui

supportent à la longue le divorce de leur croyance et de leur entendement, et

ce n'est pas toujours ce dernier qui succombe dans la lutte. « Si les faits chrétiens

sont vrais, nous ne devons pas y voir de gigantesques dérogations à la

nature des choses, mais la nature des choses elle-même et la clef du phénomène

universel. » Seulement, pour qu'une telle synthèse n'implique aucune

pétition de principe, il faut que le penseur fasse abstraction de sa foi
personnelle, se place, en quelque sorte, à côté d'elle. Négligeant l'autorité qu'exercent

sur lui la révélation et le dogme, assurément il recevra de la révélation
et du dogme les solutions suprêmes qu'il n'aurait jamais inventées, mais il les

recevra comme de simples hypothèses à vérifier sans parti pris. Il les examinera

; il en déduira les conséquences pour les comparer aux faits du monde

et de la vie, qui demandent à être expliqués ; il n'appuiera ses raisonnements

que sur des prémisses universellement acceptables, sur les certitudes
expérimentales que tout homme (idéalement parlant) peut contrôler. Et si les faits

s'expliquent mieux par les affirmations chrétiennes que par aucune autre, il
sera « en droit de conclure, sans être sorti du domaine de la science pure, que
la philosophie chrétienne est la meilleure des philosophies ». Ce ne sera pas
la thèse d'un croyant ; ce sera la démonstration d'un philosophe. Telle fut, à

des degrés divers, l'ambition d'un Ernest Naville et d'un Charles Secrétan.



28o DISCUSSION

Une troisième conception est celle que nous propose M. Arnold Reymond.
Elle se résume en une théorie de la connaissance religieuse sur laquelle
théologiens et philosophes devraient s'entendre. On demande aux premiers de

reconnaître, mieux que par le passé, l'irréductibilité des principes logiques qui
se rattachent au pouvoir déductif et coordonnateur de la raison et s'imposent
à tous nos jugements, jugements religieux compris. On demande aux seconds
d'avouer l'incompétence de la raison profane en matière religieuse, son
inaptitude à émettre sur de tels objets une appréciation valable, faute de normes
adéquates et faute des conditions nécessaires à leur établissement. Ce qui
peut signifier deux choses : ou bien qu'un penseur étranger à toute vie
chrétienne, à toute expérience personnelle de la révélation, s'abstiendra d'opiner
sur les vérités de l'Evangile ; ou bien qu'en certains cas et jusqu'à un certain
point il fera crédit aux familiers de l'expérience qui lui manque. Serait-ce,
comme on l'a dit, forcément trahir la « philosophie » que d'y introduire des

éléments hétérogènes dépassant l'expérience humaine générale Bergson
n'était pas de cet avis. N'a-t-il pas — sous des conditions très spéciales, il est

vrai, — invoqué « l'expérience privilégiée » des grands mystiques chrétiens
et demandé à « cet auxiliaire puissant » le dernier mot de sa philosophie

Une quatrième conception enfin, celle des théologiens de l'école dialectique,
récuse entièrement la raison dans le domaine religieux. Incroyante ou croyante,
aucune philosophie n'a voix au chapitre. Les apologistes mêmes de la
révélation se méprennent : tenter, comme ils le font, d'en apprécier la valeur par
rapport à quelque idéal préconçu, c'est méconnaître l'unicité de la révélation.
La révélation évangélique s'affirme absolument transcendante, absolument
supérieure à la raison, dont elle contredit la loi théorique et pratique, la
double prétention d'unifier tout le réel par l'effort de la pensée et d'atteindre
à la perfection morale par l'accomplissement du devoir. D'ailleurs, si la
révélation contredit la raison, la raison le lui rend bien. Rationnellement,
la révélation est inadmissible. Ce qu'affirme la foi n'est pour la raison
qu'absurdité, paradoxe, impossibilité logique. Le pardon, qui blesse la loi morale,
est pour la conscience un scandale. Aux croyants eux-mêmes la révélation
reste inconcevable... Suis-je donc réduit à toujours nier comme être rationnel

ce que j'affirme comme croyant, et vice versa Une pareille dissension
intérieure n'est-elle pas intolérable Karl Barth n'en a cure ; mais Emile
Brunner reconnaît qu'il faut trouver une issue. Or une seule se

présente, la critique kantienne de la raison. Après tout, s'il, y a conflit,
s'il y a hostilité, ce n'est qu'entre la révélation et la raison sans critique,
raison orgueilleuse, exaltée, enivrée d'ambitions titaniques. Qu'elle

apprenne à se connaître, à connaître ses limites ; qu'elle revienne de ses

illusions, de ses égarements ; qu'elle renonce à poursuivre un savoir
métaphysique comme à chercher l'impossible synthèse d'une volonté autonome

(identique à l'impératif) et néanmoins hétéronome (asservie au mal radical) ;

qu'elle confesse, autrement dit, son double échec, sa double impuissance ;

que, très philosophiquement, très rationnellement, elle donne raison à la

révélation contre elle-même, et les conflits seront apaisés.



DISCUSSION 281

Peut-être M. Rochedieu voudra-t-il bien nous dire son attitude à l'égard
de ces conceptions diverses Ce ne serait pas sans utilité pour la suite de

notre entretien.

P. Frutiger. Rares sont heureusement les philosophes qui ne voudraient

pas reconnaître la valeur de l'expérience religieuse, de la foi sentie et vécue.
La philosophie n'entre donc pas en conflit avec la religion, mais bien avec la
théologie, dont le caractère hybride est manifeste. En effet, dans la mesure
où le théologien se donne pour tâche de systématiser les données de la foi, il
se réclame lui-même de critères rationnels. Mais ne pouvant toucher aux
dogmes, c'est-à-dîre aux formules fixées par la tradition, ni les justifier
aisément devant l'intelligence et la conscience morale, il prend alors le parti de les

présenter comme des mystères sublimes, comme une « parole de Dieu » que
l'homme doit accepter sans discussion. Or c'est à quoi le philosophe se

résigne d'autant moins que les dogmes, qui sont le reflet d'une mentalité
aujourd'hui dépassée, ne lui paraissent plus, pour la plupart, satisfaire
aux conditions présentes de validité intellectuelle et morale.

P. Thévenaz. La discussion jusqu'ici a révélé trois tendances : I. ceux qui,
comme M. Daulte, sont préoccupés de marquer les oppositions irréductibles
entre les conceptions théologiques et philosophiques ; 2. ceux qui, comme
MM. Rochedieu et Miéville, cherchent à diminuer l'opposition et qui définissent

les conditions d'une synthèse possible ; enfin 3. M. Frutiger qui voudrait
supprimer le problème en éliminant la théologie pour ne garder que la
religion. Les premiers se contentent un peu facilement de définir des oppositions
sans en chercher l'accord possible. Les seconds sont peut-être trop pressés
d'arriver à une synthèse. Enfin la réaction de M. Frutiger, qui se justifierait à

la rigueur en face de l'ancienne théologie, ne peut plus se défendre si l'on considère

la nouvelle conception qu'un Karl Barth se fait du rôle de la théologie.
Il faut se frayer une voie entre les deux premières attitudes en donnant

leur plein relief aux oppositions, qui sont fondamentales, pour être à même

ensuite, sans escamoter ces oppositions, de chercher une synthèse qui ne soit

pas une mutilation. La grande différence entre le théologien et le philosophe,
c'est que le premier peut très bien s'accommoder de ces oppositions irréductibles

sans chercher plus loin. Le philosophe ne le peut pas, car il porte en

quelque sorte la responsabilité de l'unité des disciplines de la pensée humaine.
M. Rochedieu semble croire que la philosophie a le monopole de la cohérence
et que le théologien, s'il veut penser de façon cohérente, doit donner
satisfaction au philosophe. N'est-ce pas mauvaise conscience de théologien

ou excès de docilité La théologie a sa cohérence propre, commandée

par sa méthode et son objet, et non par la philosophie. Le théologien doit
être conscient de la spécificité de la théologie. Une fois fermement établi
sur ses positions spécifiques, il pourra engager un dialogue avec les autres
disciplines spécifiques de la pensée (philosophie, science, etc.) pour voir
comment tout cela s'ordonne dans l'ensemble de la vie de l'esprit.



282 DISCUSSION

En d'autres termes, être d'abord pleinement soi-même, ne pas se faciliter
la synthèse en effaçant les divergences bien réelles, puis, pas à pas, s'avancer

prudemment vers la synthèse souhaitée.

A. Lemaître. La confrontation du Dieu des philosophes et du Dieu de la

foi demeure toujours possible, toujours intéressante.
Mais souvent, le Dieu auquel aboutit la spéculation philosophique n'a pas

avant tout une fonction religieuse.
Ne faut-il donc pas demeurer fidèle au programme d'une philosophie de la

religion, d'une réflexion philosophique qui prend pour objet la religion et ses

catégories fondamentales, parmi lesquelles se trouvent la révélation et la foi
Préoccupée d'universalité et de synthèse, la pensée philosophique se

demandera comment préciser les rapports entre la vie religieuse et les autres

aspects de la vie de l'Esprit (métaphysique, morale), mais reconnaîtra le

caractère irréductible de la religion, le droit qui est le sien de développer
sur les bases de la foi et de la révélation, une théologie.

La philosophie s'arrêtera, entre autres, en face de deux problèmes difficiles :

1. La prétention du christianisme à s'appuyer sur une révélation historique

qui prétend être unique, voire absolue. Il semble qu'ici la philosophie
puisse justifier la valeur eminente de cette révélation —¦ sans se prononcer

sur sa « vérité » totale, à laquelle le croyant souscrit par un acte de

liberté, d'option réfléchie, mais qui demeure option et décision.

2. Le fait que la position religieuse affirmative et résolue n'est pas, dans

l'humanité historique, position universelle et nécessaire.

Il est des philosophies qui ne reconnaîtront aucune signification spirituelle
à des expériences qui demeurent expériences privilégiées. Mais il en est
d'autres qui, admettant au contraire une hiérarchie des âmes, n'hésiteront

pas à conférer valeur et vérité aussi à des aspects du réel qui n'apparaissent
qu'à certains esprits.

Ce sont ces philosophies-là qui peuvent le mieux poursuivre la discussion

avec la théologie.

V. Martin. Une divergence fondamentale entre théologiens et philosophes
paraît provenir du caractère absolu et exclusif attribué par les premiers à

la révélation chrétienne en Jésus-Christ, cette révélation étant pour eux
unique, parfaite et définitive, tandis que, pour les philosophes, Jésus serait

un révélateur, peut-être l'être le plus sensible à la révélation apparu
jusqu'ici dans l'histoire, mais non pas le seul. Pour le théologien, le Christ est à

la fois la révélation et son instrument, il participe de l'émetteur, du récepteur
et du transmetteur, pour parler en termes de radiophonie Le philosophe
n'admet pas cette simultanéité de fonctions et distingue la révélation de

celui qui la perçoit et la transmet. Telle me paraît du moins être l'une des

racines de l'opposition qu'on a pu voir se manifester dans les exposés de

MM. Daulte et Miéville, particulièrement.



DISCUSSION 283

On ne saurait contester aux théologiens le caractère absolu de leur
expérience faite par l'entremise et au contact du Christ historique, puisque,

par définition, un théologien est un bénéficiaire de la révélation sous cette
forme. Mais je voudrais verser au débat le fait suivant. Des Orientaux
qui ont consacré leur vie à atteindre l'absolu par la méditation, et dont
on ne peut contester la haute spiritualité, comme un Ramakrishna,
affirment, après une étude expérimentale, que la voie chrétienne conduit
aussi au but qu'ils ont également atteint par d'autres intermédiaires.
Les théologiens chrétiens récuseront-ils ces témoignages et de quel droit,
puisque ceux qui le rendent ont sur eux la supériorité d'avoir expérimenté
dans leur propre personne plusieurs méthodes différentes, en consacrant à

chacune plusieurs années non point d'étude intellectuelle par le dehors, mais

d'expérimentation consistant à vivre les doctrines en question N'en
devra-t-on pas conclure qu'un but unique s'atteint par plusieurs voies
diverses

J. de la Harpe. Je voudrais seulement vous présenter quelques réflexions

sur deux points de la discussion qui me semblent importants.
Lorsqu'on parle de la théologie et de la philosophie, est-on bien sûr d'utiliser

des notions claires
Peut-on vraiment parler de la théologie, et dans quelle mesure, comme si

elle existait « en soi » Les théologiens ici présents sont des théologiens
réformés de langue française ; à côté de la théologie traditionnelle en Suisse

romande, il y a une théologie plus récente, la « théologie biblique », qui
diffère de la première sur des points fondamentaux. Les catholiques ont
la leur, fondée sur le thomisme. On ne peut donc parler de théologie
chrétienne qu'à la condition de faire allusion à une théologie chrétienne comparée,
dont on pourrait alors tirer certaines conséquences générales pour toute la

chrétienté pensante.
Maïs il ne faut pas oublier qu'il existe une sinon des théologies musulmanes,

des théologies différentes suivant les sectes bouddhiques, témoin la très

suggestive étude de M. Corswant sur « Le salut par la foi dans le bouddhisme

japonais», dans cette Revue (1941, p. I13), etc..
Il conviendrait donc d'étendre encore le terme de « comparée » et de parler

en général de théologie comparée.
Ensuite la théologie, dans la mesure où elle est un système de croyances

qui peuvent se formuler et se discuter, dépend beaucoup plus étroitement

que la philosophie des croyances collectives ; elle représente une élaboration

savante de croyances nourrissant la piété, les rites, la foi de groupements
religieux plus ou moins étendus et actifs.

J'arrive à ma seconde remarque, concernant cette fois la philosophie, et

non plus la théologie. En effet, la philosophie embrasse aujourd'hui un
nombre considérable de disciplines très différentes. Puisqu'elle représente
surtout une réflexion au « second degré » sur des connaissances ou des expé-



284 DISCUSSION

riences déjà élaborées par la raison ou le sentiment humain, elle a dû au

cours de sa longue histoire se ramifier en recherches toujours plus complexes
et difficiles ; elle subit inéluctablement la grande loi de la division du travail.
Avant d'être philosophie générale ou métaphysique, elle est philosophie
des mathématiques, philosophie de la logique, philosophie de la physique,
philosophie biologique, philosophie du droit, de la morale, de l'art, etc.. Et,
plus spécialement, — ce qui intéresse notre discussion —, philosophie de

la religion, discipline qui compte à peine un demi-siècle. Il peut donc exister

un conflit réel entre les méthodes et l'esprit de la théologie et ceux de la

philosophie de la religion, car l'une et l'autre ont icî même domaine. Ce n'est
toutefois pas là qu'à mon sens le conflit est le plus important, car sur les

questions de méthode on finit par s'entendre, entre esprits sérieux, bien
entendu : chacun sait où il va, à partir de quel point de départ.

Mais ce qui fait l'originalité irréductible d'une grande philosophie, c'est

un certain effort pour atteindre à une vue cohérente de l'homme et de la

nature, c'est une certaine optique par rapport à certaines notions fondamentales,

telles que la réalité, la vérité, la raison, l'être et le devenir, le temps ou

l'espace, la cause ou la fin, etc., distribuées les unes par rapport aux autres
selon certains centres de « perspective », qui sont comme de grandes créations

du talent ou du génie.
C'est proprement la « métaphysique », si l'on veut bien admettre que

celle-ci ne se construit pas artificiellement de propos délibéré, sauf chez
les « épigones », mais se dégage progressivement de l'œuvre au fur et à mesure
de sa durée, de l'œuvre de celui qui a le courage et la passion assez puissants

pour y consacrer toute la substance de son être moral et intellectuel.
Or c'est là le vrai domaine des conflits entre théologiens et philosophes, des

vrais et grands conflits, car chacun a ses postulats propres auxquels il tient
comme on tient à ce qui fait sa raison d'être, mais cela n'exclut nullement
la collaboration et la convergence sur nombre de points, car il y a

métaphysique et métaphysique, comme il y a théologie et théologie ce que
l'on oublie trop volontiers.

H. Reverdin. Pour examiner quels accords ou quels désaccords
s'institueraient en droit, entre la théologie et la philosophie, il faudrait avoir
déterminé leurs objets, et cela de la manière la plus pure et la plus sûre; je
n'y prétendrai pas. Et je ne rappellerai même pas les relations (conjonctives
ou disjunctives) qui se réalisent entre telles et telles théologies et philosophies;
avec M. Rochedieu, à qui j'adresse tous mes remerciements, je ne parlerai
ici, en ces dernières minutes, que de ces théologiens et ces philosophes qui
se sentent au bénéfice de ce qu'il a désigné par l'expression «l'expérience
religieuse », et qui, en outre, sont disposés à entendre la « révélation » au
sens particulier qu'il en a proposé.

Les uns et les autres peuvent, cela va sans dire, s'intéresser aux travaux
des hommes de science qui cherchent à « expliquer » cette expérience (de



DISCUSSION 285

même que toute autre) suivant l'ordre des causes dites secondes. Mais ce

sont d'autres actes de pensée que prétendent à accomplir, à l'occasion de

l'expérience, métaphysiciens et théologiens.
A cet égard, je serais reconnaissant à M. Rochedieu de nous indiquer ce

qu'il entend par « l'explicitation de la révélation ».

Doit-on simplement songer aux efforts par lesquels ils tentent, les uns
comme les autres, d'exprimer, d'énoncer, — de transmuer —, en termes
intellectuels, ce qui a été reçu, senti, éprouvé, vécu Ici, l'on pourrait noter que
théologiens et philosophes se distinguent—• souvent, pas toujours, certes! —
en ce que les premiers ont recours à des modes d'expression plus concrets ou

plus figurés, et les seconds, plus abstraits ; l'on aurait alors à se demander si

ce sont les mêmes « données » qu'ils transcrivent en des langages différents.
Mais il ne suffit pas d'« exprimer » ainsi l'expérience religieuse et ce que

M. Rochedieu a caractérisé comme étant la révélation ; il importe aussi de
les situer et de les interpréter dans l'ensemble, jamais entièrement constitué,
de la vie de l'esprit.

Ici, théologiens et philosophes reconnaîtront, je pense, qu'un même
problème se pose à eux. Seulement, si l'on nous permet d'esquisser une distinction

qui ne s'applique certainement pas à tous les cas réels, la voici : alors

que ce problème est comme le centre d'où procèdent et auquel reviennent
sans cesse la méditation et la réflexion théologiques, l'esprit philosophique,
lui, même quand il lui donne une attention pénétrante et... privilégiée, se

doit de se soumettte à une exigence, qui est l'une de ses caractéristiques :

celle d'étudier aussi tous les autres problèmes ; et cela peut modifier les

perspectives.

Si nous n'étions pas tout près de clore notre entretien d'aujourd'hui, je
proposerais que fussent remises en discussion certaines affirmations sur le
rôle de la raison et sur son pouvoir ; pour ma part, j'évoquerais les résistances

que les données, physiques et psychiques, si multiples et variées qu'elles
puissent être, opposent à l'élaboration rationnelle ; Emile Meyerson n'a-t-il
pas discerné, dans l'esprit humain, « un élément de paradoxe », et mon maître

Jean-Jacques Gourd — que j'ai été heureux d'entendre cité par M. Rochedieu

— n'a-t-il pas, dans toutes les dialectiques : science, morale, art,
religion, distingué, d'une manière qui s'impose encore à l'étude des théologiens
comme des philosophes, l'élément coordonnable et l'élément incoordonnable

Il me paraîtrait bien nécessaire que l'on s'attachât à préciser les différents

sens où l'on prend, comme substantif ou comme adjectif, le mot : irrationnel ;

il conviendrait de discuter si l'on doit y introduire les notions d'infrara-
tionnel et de suprarationnel, et comment on aurait à le faire.

Enfin, je souhaiterais ardemment que ne fût pas reconnue aux seuls

théologiens la faculté de déterminer « les normes » par lesquelles le pouvoir d'appréciation

de la raison jugera de la vérité des jugements qui « explicitent » la
révélation (voir la conclusion de M. Rochedieu).

Les philosophes n'ont-ils pas, eux aussi, le droit —¦ et le devoir — de se



286 DISCUSSION

prononcer sur les normes Dès lors, leur dénier cette faculté, prétendre
les soustraire à cette obligation, ne serait-ce pas leur demander de renoncer,
dans leur conscience intellectuelle, morale, et spirituelle, au plein et libre
exercice de la pensée

Samuel Gagnebin. La présente confrontation des théologiens et des

philosophes me rappelle une discussion, datant de quelques années, dans une
réunion de mathématiciens. Il s'agissait d'une question de philosophie des

mathématiques. Un des plus notables participants, jugeant que les questions

philosophiques ne concernent que les philosophes, constatait que
ceux-ci ne possèdent pas encore de technique pour résoudre leurs problèmes,
tandis que les mathématiciens ont créé des techniques appropriées à chacun
des problèmes généraux qui se posent à eux.

Les théologiens possèdent aussi une technique, qui est le commentaire de

la Bible. La langue biblique suffit en effet au théologien pour exprimer les

expériences spirituelles qu'il rencontre et pour les diriger. Ainsi les

théologiens qui se bornent à appliquer leurs techniques peuvent raisonner comme
le mathématicien qui ne se sentait guère de rapport avec le philosophe.

Mais il n'en est pas de même de ceux qui ouvrent des voies nouvelles à

l'esprit humain ; car pour ouvrir des voies nouvelles, pour créer des techniques,

il n'est pas de technique. Ces explorateurs font œuvre de philosophes,
si du moins on prend le terme de philosophie dans son acception la plus
haute et, à la fois, la plus ancienne : ce qui sert de guide à l'esprit humain.
Si la découverte des geometries non euclidiennes doit être considérée comme
un événement philosophique de la plus grande importance, il n'est pas
exclu que l'œuvre d'un théologien découvrant une orientation nouvelle soit
d'un intérêt essentiel pour le philosophe.

A ce point de vue, on comprend qu'en insistant sur l'extériorité du salut

par rapport à l'homme pécheur et en formulant ainsi, pour la théologie,
l'exigence d'une objectivité absolue, Karl Barth ait suscité cet intérêt parmi
les philosophes. J'observe cependant qu'aucun initiateur, savant ou
théologien, ne peut se vanter d'échapper à la difficulté paradoxale qui est l'épreuve
décisive de l'esprit. Je la formulerais ainsi : dans la mesure où l'homme
atteint une plus grande objectivité, il devient plus personnel, engage davantage

sa responsabilité et, qu'il le veuille ou non, s'aventure sur le terrain
philosophique.

J. Malengreau. Nous ne croyons pas que la solution préconisée par M. Rochedieu

pour mettre fin au désarroi qu'il a relevé parmi les théologiens soit

judicieuse. Cette crise met en évidence la nécessité de renforcer la foi du

théologien dans la révélation et non pas de limiter la compétence du 'philosophe

dans le domaine religieux. La solution de M. Rochedieu ne pourrait
aboutir qu'à un nouveau désarroi, puisque le théologien, se trouvant privé
des ressources de la libre discussion, deviendrait inévitablement incapable de

maintenir la révélation à la hauteur du rôle qu'il lui attribue.



DISCUSSION 287

F.-L.Mueller. La distinction entre théologie et religion, établie par M.

Frutiger, me paraît non seulement légitime, mais nécessaire. Il faut, me semble-t-il,
distinguer en l'occurrence entre christianisme, théologie chrétienne et théologie
tout court. En tant que religion d'amour, le christianisme vivra sans doute
aussi longtemps qu'il y aura des hommes sur la terre. Il n'en est pas de même
de son enveloppe théologique. Peut-on faire abstraction d'une certaine
mentalité magique, eschatologique, qui était florissante à l'époque de Jésus
et de saint Paul On ne saurait nier — et ce qui a été dit aujourd'hui me

prouve que les théologiens n'en ont pas du tout l'intention — que des notions
comme celle de l'avènement prochain du Royaume de Dieu, de la descente
du Saint-Esprit venant consumer dans l'homme le vieil Adam, n'aient
correspondu pour un saint Paul à des réalités objectives. Or cette perspective

d'une fin prochaine du monde, par exemple, s'est évanouie dans le monde
moderne, dissoute par la critique. La mentalité moderne sent et voit l'univers
comme le produit d'une vie créatrice en perpétuel dépassement d'elle-même,
imprévisible. Cette dissolution du mythe chrétien est à la source du drame
de notre époque, drame qu'il faut peut-être avoir le courage de vivre
intégralement, même si l'on ignore sa solution... Le théologien peut évidemment

préférer s'enclore dans les cadres d'une doctrine immuable ; mais il doit

conserver le contact avec ses ouailles et ne peut tout à fait ignorer l'évolution

de la mentalité générale.
La conciliation entre la philosophie et la théologie peut paraître plus aisée

en Suisse romande qu'ailleurs. M. de la Harpe a fait allusion à certaines
conditions sociales de la pensée, et cette allusion me revient à l'esprit en

remarquant que l'on a cité dans le sens de la conciliation deux ou trois noms,
toujours les mêmes : Secrétan, Gourd, Ernest Naville... Mais si la tradition
philosophique romande est en effet étroitement solidaire de la théologie, on
ne saurait prétendre qu'il en est de même sur le plan européen. Sur ce plan,
il est patent que les notions fondamentales de la théologie chrétienne (Dieu
Providence, Incarnation, Rédemption) ont reçu de rudes coups, surtout au

cours du XIXe siècle. A ce propos, je voudrais rappeler que le début de la

rupture entre le christianisme et son enveloppe théologique remonte à

Spinoza, qui dans son Tractatus Theologico-Politicus soumet à une rigoureuse

critique rationnelle les données de l'Ancien et du Nouveau Testament.

Hegel ne fait que suivre et développer Spinoza sur ce terrain.
La preuve de l'opposition entre théologiens et philosophes, si l'on répugne

au compromis, m'est apparue lors des interventions de MM. Reymond,
Miéville et Frutiger. Il a été question notamment d'esprit universel. Pour la
théologie chrétienne, il s'agit toujours d'un Dieu qui prend des initiatives, qui
intervient dans les affaires humaines, d'un Dieu personnel. Comment identifier

ce Dieu avec l'esprit universel, puisque la notion de personne implique
celle de délimitation, de distinction entre un sujet et un objet

Je n'entends pas du tout méconnaître le fait religieux, l'expérience
religieuse, qui est indubitable. Mais la religion explicitée en théologie ne se

distingue de la philosophie que de nom, ainsi que l'a très justement suggéré



288 DISCUSSION

M. Reverdin. En fait, il n'existe que l'expérience humaine et son interprétation.

La théologie chrétienne est en réalité une philosophie d'une espèce

particulière, centrée sur la notion d'un Dieu personnel et rédempteur.

H.-L. Miéville. Je pense comme M. Thévenaz que c'est une erreur grave
d'effacer les « spécificités » et que le philosophe doit s'en garder. Tel fut le

péché mortel de l'ancien rationalisme. Aujourd'hui une philosophie avertie

répudie le procédé simpliste de la réduction de l'autre au même. Elle sait que
cette réduction n'a jamais qu'une portée relative et ne peut s'effectuer que
dans certains domaines, mais elle ne renonce pas pour autant à relier les

divers domaines de réalité par des relations que nous puissions concevoir et

déterminer selon les données que nous possédons : par exemple, des relations
de condition à conditionné.

M. Thévenaz voudrait que les théologiens fassent leur travail sans se soucier
le moins du monde d'aucun problème spécifiquement philosophique. Mais la

question est précisément de savoir si l'on peut séparer ainsi les domaines. Il
y a une foi religieuse spontanée qui ne s'embarrasse pas de philosophie, mais

— comme l'a fait remarquer M. Frutiger — le travail du théologien est et ne

peut être qu'une mise en forme intellectuelle, une explicitation et une
systématisation aussi poussée que possible des positions de la foi religieuse. De

ce seul fait il devient évident que les questions théologiques (celles, par exemple,

relatives à Dieu, à la manifestation ou révélation de Dieu, à la place de

l'homme dans l'univers, à la nature et aux limites de ses pouvoirs, à la liberté

qu'il possède ou qu'il ne possède pas, etc.) tendront à prendre un aspect
philosophique : je veux dire qu'il ne sera pas possible de les approfondir et
de les traiter systématiquement avec le soin et la rigueur qui conviennent,
sans que la question se pose de la portée des concepts utilisés et de la
cohérence des solutions envisagées, celle aussi de leur compatibilité avec l'ensemble
de l'expérience et du savoir humains.

On pourra sans doute distinguer, dans le travail théologique, des degrés

divers d'élaboration dont les moins poussés suffiront aux besoins pratiques
et intellectuels des communautés religieuses, mais sans pouvoir satisfaire les

esprits plus exigeants. Appellera-t-on théologiens les « maîtres es sciences

divines » qui ne dépasseront pas ce niveau
Pour toutes ces raisons je ne vois pas comment la théologie systématique

et la philosophie pourraient s'ignorer jusqu'au jour où, la première ayant
fait son œuvre, une confrontation deviendrait désirable. Dès le moment que
la théologie ne se borne pas à un exposé de l'enseignement biblique (ce qui
serait le fait d'une science purement historique), dès qu'elle se donne pour
fin de traiter de la vérité religieuse, il lui faudra poser la question (philosophique,
au fond) de la cohérence interne de ce qu'elle enseigne et la question (non
moins philosophique) de la compatibilité de cet enseignement avec le tout de

l'expérience et de la connaissance humaine.


	Dix-huitième rapport annuel de la société romande de philosophie : octobre 1941-juin 1942

