Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 30 (1942)

Heft: 125

Vereinsnachrichten: Dix-huitieme rapport annuel de la société romande de philosophie :
octobre 1941-juin 1942

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIX-HUITIEME RAPPORT ANNUEL
DE LA SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

OCTOBRE IQ4I—JUIN IQ42.

Activité des groupes.

Travaux présentés dans les groupes au cours de l’année universitaire
octobre 194I—juin 1942.

Genéve. 19 décembre 1941, J. Piaget : Perception et intelligence. — 30 jan-
vier 1942, Victor Martin : Férité ou Vérités. — 20 février, H. Flournoy : La
science psychopathologique. — 24 avril, P. Tournier : De Pobservation du com-
portement bumain au probléme de la personne. — 22 mai, G. Dubal : Le pro-
biéme de Pinstinct, du point de vue scientifique et philosophique.

Lausanne. 20 décembre 1941, A. Rey : Quelques aspects de Peewvre &’ Edouard
Claparéde. — 24 janvier 1942, H.-L. Miéville, M. Gex, Arnold Reymond et

J. Mercanton : A la mémoire &’ André Burnier. — 7 mars, Jean de la Harpe,
Présentation de Genése et Mesure du Temps. — 28 avril, J. Benrubi: La
personnalité de Bergson (en commun avec les Etudes de Lettres). — 16 mai,

P. Thévenaz et J.-L. Leuba : Barthisme et Philosophie.

Neuchitel. 5 novembre 1941, S., Gagnebin: Entretien sur Bergson. —
17 décembre 1942, Ph. Miller : Max Scheler. — 7 février, C. Sganzini: Le
probléme de Péducation et la philosopbie. — 12 mars, A. Chédel : Quelgues
aspects de la pensée chinoise : L’ascése et la mystique taoiste. — 6 mai, J.-L.
Leuba : La position de Karl Barth en face de la philosophie. — 10 juin, Hans
Schmid : La théorie cellulaire.

N.-B. — Les seize premiers Rapports ont paru dans cette Revue et le dix-septiéme
dans I'dnnuaire de la Société suisse de philosophie (1941).



RAPPORT DE LA SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 269

Séance du 31 mai 1942.

Sur une suggestion de M. Henri Meylan, rédacteur de cette Revue, le prési-
dent de la Société romande de philosophie proposa a celle-ci, lors de son
assemblée du 22 juin 1941 a Lausanne, de consacrer la réunion du printemps
1942 a la discussion sur I’attitude respective des théologiens et des phi-
losophes vis-a-vis des problémes que posent aux uns comme aux autres les
documents de la foi chrétienne. Le principe en fut unanimement accepté et
le président romand fut chargé de s’entendre avec M. Henri Germond, pré-
sident de la Société vaudoise de théologie, sur les modalités pratiques d’exé-
cution.

D’entente avec les présidents locaux, MM. Miéville et Germond, le prési-
dent romand pria M. E. Rochedieu, licencié en théologie, de bien vouloir se
charger du travail ; celui-ci accepta avec empressement : qu’il nous soit permis
ici de lui dire notre reconnaissance la plus vive. Les circonstances qui en
1941 nous firent renoncer & Rolle, le lieu consacré par une longue tradition
pour ces rencontres annuelles, subsistaient en 1942.

Une cinquantaine de théologiens et de philosophes se réunirent donc le
dimanche 31 mai, & ’Hdétel Alexandra, a Lausanne (). Malheureusement le
devoir militaire empécha quelques-uns des principaux intéressés de se rendre
4 cette manifestation, soit MM. H. Germond, Edm. Grin et H. Meylan.
MM. Ed. Burnier, R. Scherer et Benrubi se firent excuser.

Une courte séance administrative de la S. R. P. inaugura cette journée.
Le président romand renseigna ses collégues sur la rencontre d’automne de.
la Société suisse de philosophie a Berne, en octobre, et sur I’dnnuaire 1942 en
préparation, dont le prix sera en tout cas inférieur 4 la somme de 6 fr., d’abord
proposée par Péditeur. Il communiqua ensuite a ’assemblée une proposition
de M. Benrubi qui suggérait d’élargir le programme de nos réunions annuelles,
afin de permettre a nos membres de présenter des communications d’un
quart d’heure environ concernant soit leurs publications, soit des sujets d’un
intérét général. Plusieurs des participants soulignent les difficultés qui en
résulteralent pour notre Société; la proposition est renvoyée a I'étude du
président romand et des présidents locaux.

(1) Genéve : MM. P. Bovet, G. Berguer, E. Dubal, H. Flournoy, P. Frutiger,
J. Gaillard, A. Lemaitre, W. Mackenzie, V. Martin, F. Mueller, H. Reverdin,L.-R.
Sangulnettl.

Lausanne : Ch. Blanc, E. Bosshard, M. Bouét, G. Bugnion, Ph. Daulte, G. Dumas,
V. Fattorusso, Th. Grin, J. Joyet, P. Laufer, Ph. Menoud, H.-L. Miéville, J. Mer-
canton, A. von der Miihl, J. Malengreau, L. Perriraz, R. Piaget, Arn. Reymond,
Cl. Reymond, Marcel Reymond, H. de Riaz, Ch. Rivier, Edmond et Paul Rochedieu,
Ch. Schretzler, B. de Spengler, L. Vauthier.

Neuchatel : S. Gagnebin, J. de la Harpe, P. Thévenaz, P.-E. Vuilleumier.



270 FEAN DE LA HARPE

Le président ouvrit ensuite les débats proprement dits, en rappelant I’his-
torique de cette journée et les principales mesures de publicité en sa faveur.
« Le sujet choisi est fort beau, ajouta-t-il, et rentre bien dans le cadre des
préoccupations qui ont toujours été de tradition dans les milieux philosophi-
ques de Suisse romande depuis I’époque déja lointaine des Ernest Naville et
Charles Secrétan, de Jean-Jacques Gourd, le fondateur des premiéres réu-
nions annuelles de Rolle, dont la Société romande a repris la succession.
Toute notre gratitude va a notre ami Rochedieu qui a bien voulu se charger
d’exposer les données mémes du probléme, car il s’agit d’un sujet ou il est
difficile, aussi bien pour les philosophes que pour les théologiens, d’étre a la
fois franc et objectif, de se libérer de tout parti-pris. Il s’agit, en effet, non
seulement de deux optiques différentes, mais de deux langages souvent
imperméables I’un 4 1’autre. Ce genre de controverses fait parfois surgir des
passions intellectuelles, qui se doublent facilement d’animosités personnelles.
Nous sommes réunis, en effet, pour discuter entre nous I'une des questions
les plus graves au regard des croyants, I'une des questions les plus intimes
et personnelles, s’il en fut jamais, a savoir : Philosophes et théologiens devant
le probléme de la Révélation. »

« Il n’y avait pas moyen de s’exprimer de fagon moins ambigué et plus claire.
En face de ce grave probléme, nous devons tous conserver la sérénité dans
la sincérité, quelle que puisse étre I’ardeur de nos convictions. Ecoutons-nous
les uns les autres, répondons-nous les uns aux autres et ne nous livrons pas
a des monologues solitaires ; efforcons-nous de tirer parti des opinions d’au-
trul, alors méme que nous nous refuserions a les faire nétres. Ne tentons pas
davantage les conciliations formelles et forcées, a la recherche d’une vaine
« orthodoxie » qui n’est pas plus de mise pour les théologiens que pour les
philosophes ; n’oublions jamais que la seule source profonde de la vérité
est dans la conviction raisonnée et loyale que I’on en peut avoir, et non dans
des formules approximatives qui dissimulent toujours des divergences d’in-
terprétation secrétes. »

«S1 nous demeurons fermes dans cette attitude de droiture intellectuelle et
de compréhension d’autrui, nous sommes assurés a ’avance de retirer le plus
grand bénéfice de cette journée. »

Aprés avoir prié ceux qui interviendraient dans la discussion de lui remettre
le résumé écrit de leur intervention, le président donne la parole a M. Roche-
dieu pour la lecture de son étude.

Un repas fraternel sépara la conférence de la discussion, et les participants
se réunirent au jardin en petits groupes, déambulant ou discutant autour
d’une tasse de café. L’entretien s’ouvrit & 14 h. par quelques remarques
de M. Marcel Reymond, chargé par les organisateurs de préparer la contro-
verse ; elle dura trois heures d’horloge sans interruption. Ce qui fut le plus
frappant dans cette riche discussion, ce fut le niveau trés élevé auquel elle
se maintint, sans faiblesse ni fléchissement ; Pesprit a la fois de franchise
et de courtoisie parfaite qui I’anima constamment : pas de fausses notes, ni



RAPPORT DE LA SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 271

de digressions inutiles ou le sujet n’est qu’un prétexte a parler pour soi. Une
remarquable continuité dans ce vaste «symposion », auquel participérent
quinze des membres présents de nos sociétés, avec ses alternances de
questions, de critiques et de réponses s’entre-croisant; chacun rivalisa de
sincérité et de largeur en reprenant les aspects les plus divers de ce vaste
probléme.

Cet entretien restera sans doute comme un beau souvenir dans la mémoire
de ceux qui y ont participé et comme 'un des meilleurs succeés de notre
Société.

Le Président de la Société romande de philosophie :
JEAN DE 1A HARPE.

Marcel Reymond, premier opinant, remercie M. Rochedieu de son beau
travail et souléve quelques questions : 1. 8i la révélation est une expérience,
elle s’accompagne d’interprétations, de doctrines qui, elles du moins, doivent
rester relatives et sujettes a revision. La connaissance religieuse est, comme
toute autre, tributaire des lois de la pensée. On ne peut tracer une ligne de
démarcation nette entre ’humain et le divin, le naturel et le surnaturel.
2. Des conflits existent entre des données théologiques liées souvent a la
révélation (chute, péché originel) et ce que les sciences nous apprennent sur
les origines de ’espéce humaine. 3. D’autres conflits se produisent entre des
affirmations théologiques (conditions du salut, prédestination) et les normes
humaines du juste et de Pinjuste. La philosophie ne peut les passer sous
silence. 4. Y a-t-il homogénéité ou hétérogénéité finale entre connaissance
religieuse et connaissance philosophique, selon M. Rochedieu ? M. Marcel
Reymond voit dans la révélation une influence de PEsprit universel sur nos
esprits individuels, non pour se substituer a eux, mais pour les mettre mieux
a méme de reconnaitre le vrai, le beau, le bien, de réaliser la perfection. Sous
sa forme supérieure, la religion est une participation consciente a 'universel.

Ph. Daulte remercie M. Rochedieu de son effort pour poser a nouveau le
probléme de la révélation et pour esquisser les conditions d’un rapproche-
ment entre philosophes et théologiens sur ce point ; mais il croit que ’accord
est plus difficile a réaliser que ne I’a laissé entrevoir 'auteur du travail.

Le probléme numéro 1 n’est pas celui de « explicitation » de la révélation,
c’est celul de la réalité de la révélation, ou plus exactement peut-étre celui de
notre position a ’égard de la révélation. Dans le débat auquel on nous convie,
philosophes et théologiens réformés, il ne s’agit pas de la révélation générale,
mais bien de la révélation chrétienne, ¢’est-a-dire d’une initiative particu-
liére souveraine pour rétablir entre ’homme et Dieu la communion rompue
par le péché. Cette révélation est liée a une personne ; elle porte un nom
propre : Jésus-Christ. La foi chrétienne, en effet, repose sur la certitude
qu’en Christ Dieu est venu personnellement au-devant de ’homme pour se
faire connaitre de lui et le sauver. Pour elle, le Christ n’est pas seulement



272 DISCUSSION

un prophéte, un inspiré, un génie religieux entre plusieurs autres; il est
Punique ; il est /e Chemin, /z Vérité, le Médiateur, /a Parole faite chair,

Cest ici qu’éclate le paradoxe chrétien dans toute son acuité et, par suite
aussl, 'opposition entre la philosophie et la théologie. Qu’il y ait quelque
chose comme une révélation immanente universelle, comme une manifesta-
tion de la Pensée infinie dans la nature et dans nos esprits finis, la philosophie
— du moins la philosophie & tendance spiritualiste — I’a toujours admis sous
une forme ou sous une autre ; elle n’est pas hostile a I'idée d’un Logos éternel,
d’une Raison divine. Mais Paffirmation du Verbe incarné, du Dieu fait homme
en Jésus-Christ reste pour elle chose inconnue ou scandale, au sens étymologi-
que du terme, ainsi que saint Augustin I’a souligné dans un texte classique
de ses Confessions.

Il semble donc bien qu’il y ait une opposition méthodelogique irréductible
entre la philosophie, qui est une tentative de synthése universelle sans autre
présupposition que celle de la rationalité du réel, et la théologie, qui part
de la certitude que la révélation parfaite de Dieu nous est donnée par Jésus-
Christ. En résulte-t-il qu’un chrétien ne puisse pas philosopher ! Non, assu-
rément. Rien ne empéche de penser en fonction de sa foi, d’interpréter le
sens de la vie et de 'univers du point de vue de la révélation ; seulement, en
tant que philosophe, il ne pourra présenter le « donné révélé » qui constitue le
« postulat » de sa pensée que comme une hypothése ou, si ’on veut, comme
une vérité admise sous bénéfice d’inventaire.

On le voit, I’accord n’est pas prés de se faire entre laz théologie et laz philo-
sophie en ce qui concerne la révélation. Leurs points de vue sont et reste-
ront toujours distincts, sinon contradictoires. Mais entre des théologiens et
des philosophes chrétiens la convergence des pensées, résultant d’une harmonie
réalisée sur le plan de la vie et des décisions personnelles, est et restera toujours
possible.

Henri-L. Miéville. M. Daulte nous apporte des déclarations qui ont le
mérite de poser le probléme en des termes trés nets. Examinons la délimita-
tion qu’il propose du domaine philosophique et du domaine théologique.
Philosophes et théologiens peuvent s’accorder a entendre par le terme de
révélation la manifestation de la divinité dans ’ordre du fini, la question de
la forme que peut prendre cette manifestation demeurant réservée. On peut
en ce sens parler d’un « donné religieux », objet d’une connaissance et fon-
dement d’une foi. Le philosophe sans doute ne reconnaitra pas toujours
Pexistence de ce donné, par exemple s’il est matérialiste ou positiviste. Mais 4
moins de s’engager déja dans un systéme philosophique particulier, on ne
saurait prétendre qu’il est de ’essence de [z philosophie de refuser de recon-
naitre un donné religieux. Tout dépendra de la facon dont on entendra ce
terme et des conséquences qu’on croira pouvoilr en tirer concernant le libre
exercice de la pensée, car, selon la juste remarque de Boutroux, «la philoso-
phie, c’est avant tout la liberté de Desprit ».



DISCUSSION 273

On peut dire que le philosophe est par définition ’homme qui tente d’élargir
assez sa pensée pour que tout « donné» qui lui est accessible, quelle qu’en
soit la nature, y trouve place dans un ensemble ordonné ou il soit a son
rang. Il ne s’agit pas de « tout expliquer », comme on dit en employant une
formule dépourvue de signification: on ne peut expliquer que par ce qui,
finalement, demeure inexplicable. Mais Iinexplicable (songez par exemple
aux lois fondamentales de la pensée) peut avoir une signification, orienter
Pesprit et lui proposer une tiche. La question derniére de la philosophie est
précisément celle de cet absolu qui échappe a ’explication et qui nous appa-
rait comme la condition premiére, elle-méme inconditionnée, de toutes choses.
On voit le rapport intime qui existe entre le probléme philosophique et le
probléme religieux. La manifestation de cet absolu, voila précisément le
« donné religieux ». Mais en quel sens peut-on le qualifier de religieux ?

Cet «inconditionné » est-il ’étre en tant que totalité ? Il est cela, sans
doute, car il y a un absolu dans I’ordre de I’étre. A la question : pourquoi y
a-t-il quelque chose ? nous ne saurions donner de réponse. Vainement nous
aurions recours a une cause dont nous dirions qu’elle fait que quelque chose
existe. Cette cause doit étre elle-méme existante et la question n’est que
déplacée. Il y a un mystére de I’existence, un sentiment parfois exaltant et
parfois écrasant de Dinfinité et de I’éternité de I’étre. La manifestation de
I'inconditionné dans I’ordre de I’étre ne nous donne pas seulement I'idée de
I'inexplicable et du premier, elle crée en nous une émotion sui gemeris, une
résonance affective qui témoigne du fait que nous sommes liés a P’étre : son
mystére est notre mystére. Et c’est pourquoi elle appartient au domaine
religieux.

Mais la révélation de I’étre n’est pas tout le « donné religieux». La con-
science religieuse qui ne connaitrait qu’elle serait bien pauvre. Il s’y ajoute
la révélation de Pinconditionné, de I’absolu sous les espéces de ce qu’on
peut appeler les valeurs, spécialement des wvaleurs umiverselles. Ce terme
abstrait ne désigne point une chose abstraite : il s’agit de ’esprit, en tant
qu’il est un principe actif, transpersonnel, dont le propre est d’opérer, par
la collaboration des esprits en lesquels il « besogne », cette grande merveille :
la communication et la communion des intelligences et des cceurs par la vertu
harmonisante de la vérité, de Pamour, de '"émotion esthétique partagée. Il
y a bien 1a une manifestation de Pinconditionné, de ’absolu — c’est-a-dire
une « activité de Dieu », si ’on veut parler le langage religieux. Songeons en
effet que les valeurs ou normes suprémes auxquelles nous nous référons,
consciemment ou non, pour distinguer le vrai du faux, le bien du mal, le
beau du laid ne sont susceptibles d’aucune justification: en elles se révéle
quelque chose d’absolu qui nous dépasse et qui cependant vit en nous et
veut se réaliser par nous, quelque chose de premier et de souverainement
agissant, mais non certes d’arbitraire et qui ne s’impose point a nous comme

du dehors.

Jajoute que cette révélation des valeurs est liée a des conditions histo-

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8,, t. XXX (N° 123, 1942). 18



274 DISCUSSION

riques de réalisation ; elle ne se congoit qu’en rapport avec la vie des collec-
tivités humaines et promue par des personnalités supérieures, en lesquelles
elle « s’incarne », en des initiateurs capables de la faire rayonner sur le plan
du devenir humain. Parmi ces révélateurs je n’en vois pas de plus grand que
le Christ, mais je ne vois pas en lui le seul « médiateur », le seul opérateur du
« salut » des hommes. Car si le salut s’opére par la vertu libératrice de esprit
d’amour, de sainteté et de vérité qui nous unit a Dieu et en Dieu, je sais des
hommes qui n’ont pas été formés par I'influence du Christ et que cependant
«la grice » a visités, puisqu’ils dépassent la plupart des chrétiens en spiritua-
lité, en sainteté, en charité. — En cela, me dira-t-on, vous jugez en philoso-
phe : le salut par Punique organe de la personne du Christ, voila la ligne de
démarcation entre la théologie et la philosophie. — Mais pourquoi serait-il
interdit au philosophe de faire sienne cette doctrine, que je ne professe pas,
's’il a, pour P’adopter, d’autres raisons (bonnes ou non, peu importe ici) que
des raisons se réduisant a l’argument d’autorité, si elle lui parait étre la
seule solution qui tienne compte de toutes les données du probléme humain ?
Cela ne veut pas dire que parce qu’il pousse aussi loin que possible son effort
pour comprendre, parce qu’il lui faut des raisons méme pour assigner sa place
et sa fonction a linexplicable, a4 «l’incoordonnable», le philosophe soit
condamné a un rationalisme qui ferait disparaitre le mystére en ramenant
toutes choses a la mesure de ses concepts. Sans doute le philosophe procéde
parfois a de fausses rationalisations, c’est une tentation qui le guette, et il
est naturel que le théologien prononce alors son non possumus. Mais n’allez
pas croire qu’en ce faisant il ait tracé la frontiére entre la théologie et la
philosophie. Contre une pareille erreur, contre le simplisme des rationalisa-
tions forcées, Pesprit philosophique doit protester le tout premier, car c’est 13
un mauvais usage de la méthode, et méme il est seul 4 pouvoir compren-
dre le pourquoi de cette erreur, parce qu’il est seul juge des conditions et
par conséquent des limites de ce qu’on peut appeler la «logification » du
donné.

L’esprit philosophique — je termine en insistant sur ce point d’importance
décisive — se caractérise par une double exigence que ’on peut appeler
Vexigence rationmelle. Cette exigence peut s’harmoniser avec la foi reli-
gieuse. Au fond elle lui est apparentée, car elle oriente la pensée vers
Punité intérieure et vers la totalité de 1’étre, mais elle peut aussi, comme
Pa montré ’exposé de M. Marcel Reymond, entrer en conflit avec certaines
formes de foi religieuse. L’exigence rationnelle concerne tout d’abord le
donné en tant que tel, puisque le philosophe doit tenir compte de tout le
donné qu’il peut atteindre et autant que possible de toute l’expérience
humaine ; il ne doit jamais ignorer délibérément certains faits peut-étre
inconciliables avec telle de ses hypothéses, de ses croyances, ni clore défini-
tivement son enquéte. En outre il se sait la tdche de poursuivre un travail de
coordination et de synthése qui a pour condition un sévére triage du solide
et du fragile, I’élimination aussi de l'incompatible et du contradictoire.



DISCUSSION 275

1accord des idées avec les faits d’expérience (de tout ordre) et celui des
idées entre elles est une régle dont il ne saurait se départir.

Des problémes fort délicats ne manqueront pas de se poser ici: une contra-
diction, par exemple, peut n’étre qu’apparente et verbale, mais des mots
peuvent aussi voiler des contradictions, des incompatibilités réelles. Les esprits
ont a cet égard une sensibilité trés inégalement développée et P’on peut dire
que le degré de sensibilité au rationnel différencie les divers stades de P’évo-
lution intellectuelle au sein de 'humanité. On pourrait parler a cet égard
d’une sorte de fécondité de la contradiction— de la contradiction apergue, mais
non point acceptée. La contradiction reconnue nous révéle en effet les limites
de notre pouvoir de connaitre et nous rend modestes, mais elle nous incite
aussi a la surmonter, a en libérer notre esprit. Des propositions rigoureuse-
ment contradictoires s’annulent, la connaissance qu’elles peuvent paraitre
nous donner n’est qu’une pseudo-connaissance ; il faut se remettre a ceuvre
et chercher au dela, Cest ainsi que le scandale de la contradiction a été bien
souvent — dans les sciences, en philosophie, en morale — le point de départ
d’un progrés. Sur le terrain religieux aussi: que l’on songe a la croyance
régnant chez les Israélites picux au temps od fut rédigé le livre de Job et
encore au temps de Jésus, croyance qui voyait dans la souffrance et le mal-
heur d’un homme un chitiment de Dieu. A cette croyance les faits d’expé-
rience — consultés sans prévention — opposent un démenti trés net: le
« juste », souvent plus accablé de maux que le « méchant » D’ol une crise de
la foi religieuse et un travail (pour une part nécessairement rationnel) d’épu-
ration portant sur I'idée qu’on s’était faite de la divinité, — Autre exemple :
Pidée d’un Dieu créateur 4 un moment domné de ’univers surgi du néant.
Beaucoup d’esprits peuvent encore s’en satisfaire, a d’autres elle parait
entachée d’anthropomorphisme et contradictoire. Il y a contradiction a
parler d’un commencement du temps, de plus I'idée trop humaine d™un fabri-
cateur du monde fait inévitablement surgir cette autre idée, elle irréligieuse,
que le monde efit pu étre mieux fait. Il faut alors rabattre I« orgueilleuse »
raison, et I’on ne voit pas que cet orgueil consiste a rejeter ce qui a tout air
d’étre une fausse rationalisation du divin, car la relation qui relie le monde
du devenir, le conditionné & linconditionné supratemporel, a l’absolu, a
Dieu, est inexplicable et premiére — c’est-a-dire constitutive de Pétre —
et non point chose contingente, assimilable (voila la rationalisation) a une
ceuvre humaine décrétée et exécutée tel ou tel jour, a telle date. — Que suit-il
de cette contradiction découverte ? Il faudra qu’inquiétés et stimulés par elle,
les esprits qui I’ont aper¢ue modifient et tentent d’approfondir P'idée qu’ils
g’étaient faite de la divinité — de la primauté de PEsprit dans le monde. En
cela méme, et quel que puisse étre le résultat de leurs méditations, ne doit-on
pas penser qw’ils suivront un appel de IEsprit?

N’6tons pas aux contradictions leur fécondité en congédiant la raison
devenue génante, en lui interdisant ’accés d’un certain parvis ou la théologie
régnera seule. Ne construisons pas une espéce de thomisme protestant. Si



276 DISCUSSION

nous traitons la raison en suspecte (alors qu’elle est une lumiére de Dieu —
quoique non la seule lumiére), soyons slirs que sans nous en apercevoir nous
Pavons déja introduite dans la place, mais subrepticement et sans avoir
soumis ses opérations et ses concepts a l’examen, au contrdle que prescrit
la raison critique d’elle-méme et seule compétente pour cet office. Raison
et fol doivent collaborer et non point travailler chacune dans une piéce
séparée. Ce sont les filles de la maison : elles ne peuvent ni s’ignorer I"une
Pautre ni réclamer Pune de "autre des services mercenaires.

Arnold Reymond. M. Rochedieu — et nous lui en sommes trés reconnais-
sants —nous a donné, en méme temps qu’un exposé objectif et substantiel, ses
réflexions personnelles sur le sujet que notre président I’avait prié de traiter.
Qu’il me permette, puisqu’il a bien voulu m’associer a ses recherches, de
présenter quelques remarques concernant les normes, la raison et la nature
divine.

Je crois essentiel de souligner, comme M. Rochedien I’a fait, que tout
jugement est 2 la fois d’existence et de valeur, c’est-a-dire affirme un existant
en méme temps qu’il lui attribue une modalité (maniére d’étre ayant telle
ou telle valeur), cette attribution n’étant du reste nullement arbitraire. En
effet, les positions de réalité (ou manifestations de 1’étre) ne sont pas créées
par l’activité de jugement de notre esprit. Elles se présentent comme un
donné et se révélent comme pouvant étre univalentes ou bivalentes. Dans
le premier cas, le donné apparait comme n’étant pas susceptible de revétir
une autre valeur ou modalité que celle qu’il posséde (géométrique, ou psychi-
que, ou biologique, etc.). Dans le second cas, le donné se présente a notre
jugement comme ayant pu ou dit prendre une valeur contraire (une propo-
sition peut étre vraie ou fausse ; un acte peut étre charitable ou cruel) ; lors-
qu’il y a ainsi bivalence, 'une des valeurs est jugée supérieure a Pautre @),

Que les valeurs ou modalités solent univalentes ou bivalentes, elles sont
toujours appréciées par des mormes. Lorsqu’un jugement est devenu auto-
matique, Paspect d’appréciation normative qui le caractérise disparait; mais
il n’en existe pas moins et on le voit réapparaitre, lorsque le jugement est
rectifié (pour les Anciens la terre était plate ; pour nous elle est ronde. Une
ombre portée sur la neige n’est pas noire, comme on le croyait autrefois ;
elle est bleu-foncg).

Dans Pactivité de juger sous sa forme la plus simple, les normes sont
constituées par des images-souvenirs (visuelles, olfactives, etc.) avec lesquelles
est comparée une situation présentement pergue, comparaison qui oriente
immeédiatement laction (le chien cherchant une piste, par exemple). A une
étape supérieure, l’activité de juger, tout en restant liée a la perception,
s’effectue sur une matiére conceptualisée. Les concepts (invariants fonction-

(1) Le jugement vrai, soit univalent, soit bivalent, est la position fonctionnelle
unique que doit prendre la pensée vis-a-vis d’une position donnée de réalité.



DISCUSSION 277

nels et opératoires) se présentent alors comme des normes qui servent 3
¢valuer les positions de réalité et qui peuvent par conséquent, au contact de
ces positions, s’épurer, se préciser, élargir leur domaine. En géométrie, par
exemple, la norme, régle et compas, seule utilisée par les Anciens, a été a
partir de Descartes remplacée par des normes plus exhaustives qui ont permis
de considérer comme géométriques des figures que la géométrie euclidienne
excluait.

Quant au rapport de I'idée et du concept, on pourrait, me semble-t-il, le
préciser comme suit : Pinvariance fonctionnelle qui caractérise le concept,
lorsqu’elle est envisagée a part et comme statique, se présente comme idée.

Les considérations qui précédent permettent de faire au réalisme et a
I'idéalisme la part légitime qui leur revient. En effet, d’une part, conformément
au réalisme, ’activité de juger a pour matiére des positions de réalité qui
s’imposent a elle. D’autre part, lorsque pour juger le réel elle use de concepts,
elle est alors guidée par la raison, définie comme pouvoir d’appréciation, de
coordination et de déduction. Ce pouvoir dans ce qu’il a d’irréductible n’est
pas autre chose, nous semble-t-il, que la raison consiituante, selon la dénomi-
nation expressive de M. Lalande. Par le moyen de Pactivité conceptuelle de
juger il aboutit a un ensemble d’idées directrices, qui forme la raison consti-
tuée, idées qui peuvent se préciser par un approfondissement de la réflexion
et, conformément a Pexigence idéaliste activité de juger et la raison qui la
guide ne sauraient étre dérivées directement de I’expérience sensible.

Cela dit, et en ce qui concerne la raison, je n’opposerals pas aussi catégori-
quement que le fait M. Rochedieu le pouvoir d’appréciation aux pouvoirs
de coordination et de déduction, car ces diverses activités s’appuient cons-
tamment les unes sur les autres dans 'opération du jugement. Par exemple,
une démonstration mathématique dans son déroulement exige leur emploi
constant. Comme on le sait, pour mener une tangente a deux cercles on sup-
pose le probléme résolu et on s’efforce de trouver une construction qui ait
pour point de départ la construction déja connue de la tangente menée a un
cercle d’un point extérieur. Or, sion analyse les démarches de la pensée dans
cceite recherche, on voit qu’elles consistent en déductions, appréciations et
coordinations qui s’entremélent constamment et qui sont orientées par le
but a atteindre. Sans doute — et sur ce point M. Rochedieu a parfaitement
raison — il peut y avoir divergence sur la fagon d’apprécier tel donné ou telle
expérience. Mais Pappréciation elle-méme se justifie pour une large part par
le souci de coordonner et de déduire et dans ce souci Pexpérience individuelle,
si elle reste fondamentale, est éclairée dans une large mesure par une expé-

ience collective,

Relativement a Dieu, par exemple, la pensée chrétienne a toujours affirmé,
d’une part, Pimpossibilité ou se trouve la pensée humaine de définir Dien
dans sa nature supréme et, de Pautre, la nécessité de déclarer que Dieu est
amour et se manifeste a nous comme tel. Cette exigence de détermination
résulte du fait que tout jugement est a la fois d’existence et de valeur. On



278 DISCUSSION

ne peut penscr a quol que ce soit sans attribuer 4 ce « 4 quoi» une certaine
maniére d’étre, soit pour la nier, soit pour ’affirmer. Celui qui nie Pexistence
de Dieu, par exemple, le fait en songeant au Dieu des chrétiens, ou a celui
des Chinois, ou en tout cas a une représentation plus ou moins précise du
divin., La méme exigence dé& représentation se trouve quand on affirme de
Dieu qu’il existe. Mais ne peut-on pas s’en tenir a la simple affirmation que
Dieu est le supréme inconditionné et refuser d’en dire davantage ?

Pareille attitude agnostique nous semble difficile 2 maintenir, car si lin-
conditionné ne se manifeste en aucune fagon dans ce qu’il conditionne, autant
dire qu’il n’existe pas. Force nous est donc de le concevoir positivement
d’aprés 'ensemble des expériences que nous avons faites et que nous faisons
dans tous les domaines. Il s’agit alors de donner a Dieu les attributs les plus
significatifs des valeurs les plus hautes qui s’imposent a nous dans l'ordre
spirituel et affectif.

Suivant cette direction, et pour éviter de faire de Dieu une personne
consciente, on le définit souvent comme la force spirituelle par excellence,
c’est-a-dire infinie et parfaite; mais, a notre sens, c’est aboutir a une impasse.
Le terme de force est emprunté au monde physique. Or on sait qu’en physique
une force infinie est congue comme irréalisable, car, si jamais elle surgissait,
elle produirait immédiatement et partout ses effets illimités, réduisant a
néant tout ce qui n’est pas elle. Dans le domaine spirituel il en irait de méme.
Une force spirituelle infinie, qui serait inconsciente de ses effets, serait inca-
pable de faire surgir des esprits personnels et conscients, ou bien elle les
anéantirait aussitt si, par impossible, ils surgissaient. Seul un Esprit absolu
n’ignorant pas sa propre existence et son pouvoir de création peut appeler
a Pexistence des esprits distincts de lui et assurer leur vie consciente.

Quant a la présence en nous et 4 'action sur nous de cet Esprit absolu, nous
ne pouvons en parler quimparfaitement et par des métaphores empruntées
le plus souvent au monde sensible et & ce que nous éprouvons nous-méme,
donc par allusions, si on peut dire. Cela n’a rien d’étonnant, puisque nous
ne prenons conscience de la vie spirituelle que par opposition avec ce qui
n’est pas elle. Il faut néanmoins prendre garde a ne choisir que des métaphozes
qui trahissent le moins possible cette vie spirituelle.

P. Laufer. A Popposition des philosophes et des théologiens n’y aurait-il pas
lieu de préférer la simple distinction entre le point de vue philosophique e le
point de vue théologique, et de se demander si ces deux points de vue peuvent
coexister dans un méme esprit ? Dans quelle mesure un théologien peut-il
étre philosophe, un philosophe étre théologien ? Le passé nous offre a cet
égard toute une gamme de conceptions, dont trois ou quatre au moins sont
encore vivantes. Il serait intéressant de savoir ce qu’en pense M. Rochedieu.

Une premiére conception affirme 1'identité formelle de la théologie et de
la philosophie. Toutes deux s’occupent de la réalité totale, toutes deux tra-
vaillent a Dexplication universelle. Méme idéal, méme méthode aussi. La



DISCUSSION 279

seule différence est dans le point de départ. Tandis que la théologie prend le
sien dans un donné révélé dont elle a le privilége (on entend ici par révélation,
non un corps de doctrines achevées, mais ensemble un fait de I’histoire et
Pexpérience religieuse qu’il provoque), la philosophie, elle, comme discipline,
ne saurait se baser sur cette expérience : ce serait se retirer du contréle de
la foule ; la « philosophie » ne se fonde que sur ’expérience commune. Rien
d’étonnant si deux certitudes expérimentales a ce point dissemblables don-
nent naissance a deux interprétations opposées de I'univers et si, aux yeux
de maints philosophes, la philosophie chrétienne — celle des théologiens —
représente une pure imagination, une chimére. Le désavantage du théolo-
gien sera de ne pouvoir légitimer ses conclusions que devant les chrétiens
(qui partagent les mémes prémisses). Mais son avantage sera de comprendre
ceux qui ne le comprennent pas, de pouvoir se mettre a leur point de vue et,
sans tomber dans la théorie nominaliste des deux vérités, d’« apprécier la légi-
timité relative d’une vérité philosophique dont la base ne lui a point toujours
été étrangére ». Ainsi s’exprimait, par exemple, Gaston Frommel.

Une deuxiéme conception envisage autrement la tiche de la pensée croyante.
Sans doute, il s’agit d’abord de comprendre le fait chrétien, d’en découvrir
Pidée, de le pénétrer pour Péclairer. C’est Paffaire de la théologie. Mais aussitét
g’éleve une tiche nouvelle : trouver une W eltanschauung qui soit assez vaste
pour embrasser toutes les sciences, assez flexible pour en suivre tous les
développements en méme temps qu’assez solide et assez stable pour ne se
trouver jamais obligée d’exclure la possibilité du christianisme et pour donner
leur lieu a ses vérités. Tache hardie, jamais achevée, mais qui dans son
imperfection méme parait d’une grande utilité, car il y a peu de gens qui
supportent a la longue le divorce de leur croyance et de leur entendement, et
ce n’est pas toujours ce dernier qui succombe dans la lutte. « Si les faits chré-
tiens sont vrais, nous ne devons pas y voir de gigantesques dérogations a la
nature des choses, mais la nature des choses elle-méme et la clef du phéno-
méne universel. » Seulement, pour qu’une telle synthése n’implique aucune
pétition de principe, il faut que le penseur fasse abstraction de sa foi per-
sonnelle, se place, en quelque sorte, a c6té d’elle. Négligeant Pautorité qu’exer-
cent sur lui la révélation et le dogme, assurément il recevra de la révélation
et du dogme les solutions suprémes qu’il n’aurait jamais inventées, mais il les
recevra comme de simples hypothéses a vérifier sans parti pris. Il les exami-
nera ; il en déduira les conséquences pour les comparer aux faits du monde
et de la vie, qui demandent a étre expliqués ; il n’appuiera ses raisonnements
que sur des prémisses universellement acceptables, sur les certitudes expéri-
mentales que tout homme (idéalement parlant) peut contrdler. Et si les faits
s’expliquent mieux par les affirmations chrétiennes que par aucune autre, il
sera « en droit de conclure, sans étre sorti du domaine de la science pure, que
la philosophie chrétienne est la meilleure des philosophies ». Ce ne sera pas
la thése d’un croyant ; ce sera la démonstration d’un philosophe. Telle fut, a
des degrés divers, ’ambition d’un Ernest Naville et d’un Charles Secrétan.



280 DISCUSSION

Une troisiéme conception est celle que nous propose M. Arnold Reymond.
Elle se résume en une théorie de la connaissance religieuse sur laquelle théo-
logiens et philosophes devraient s’entendre. On demande aux premiers de
reconnaitre, mieux que par le passé, I'irréductibilité des principes logiques qui
se rattachent au pouvoir déductif et coordonnateur de la raison et s’imposent
a tous nos jugements, jugements religieux compris. On demande aux seconds
d’avouer I'incompétence de la raison profane en matiére religieuse, son inap-
titude a émettre sur de tels objets une appréciation valable, faute de normes
adéquates et faute des conditions nécessaires a leur établissement. Ce qui
peut signifier deux choses : ou bien qu’un penseur étranger a toute vie chré-
tienne, a toute expérience personnelle de la révélation, s’abstiendra d’opiner
sur les vérités de PEvangile ; ou bien qu’en certains cas et jusqu’a un certain
point il fera crédit aux familiers de ’expérience Qui lui manque. Serait-ce,
comme on l’a dit, forcément trahir la « philosophie» que d’y introduire des
éléments hétérogénes dépassant ’expérience humaine générale ? Bergson
n’était pas de cet avis. N’a-t-il pas — sous des conditions trés spéciales, il est
vrai, — invoqué « Pexpérience privilégiée » des grands mystiques chrétiens
et demandé a « cet auxiliaire puissant » le dernier mot de sa philosophie ?

Une quatriéme conception enfin, celle des théologiens de I’école dialectique,
récuse entiérement la raison dans le domaine religicux. Incroyante ou croyante,
aucune philosophie n’a voix au chapitre. Les apologistes mémes de la révé-
lation se méprennent : tenter, comme ils le font, d’en apprécier la valeur par
rapport a quelque 1déal précongu, c’est méconnaitre ’unicité de la révélation.
La révélation évangélique s’affirme absolument transcendante, absolument
supérieure a la raison, dont elle contredit la loi théorique et pratique, la
double prétention d’unifier tout le réel par Peffort de la pensée et d’atteindre
a la perfection morale par Paccomplissement du devoir. D’ailleurs, si la
révélation contredit la raison, la raison le lui rend bien. Rationnellement,
la révélation est inadmissible. Ce qu’affirme la foi n’est pour la raison qu’ab-
surdité, paradoxe, impossibilité logique. Le pardon, qui blesse la loi morale,
est pour la conscience un scandale. Aux croyants eux-mémes la révélation
reste inconcevable... Suis-je donc réduit a toujours nier comme étre ration-
nel ce que j’affirme comme croyant, et vice versa ? Une pareille dissension
intérieure n’est-elle pas intolérable ? Karl Barth n’en a cure; mais Emile
Brunner reconnait qu’il faut trouver une issue. Or une seule se pré-
sente, la critique kantienne de la raison. Aprés tout, s’il, y a conflit,
il y a hostilité, ce n’est qu’entre la révélation et la raison sans critique,
raison orgueilleuse, exaltée, enivrée d’ambitions titaniques. Qu’elle
apprenne a se connaitre, a connaitre ses limites; qu’elle revienne de ses
illusions, de ses égarements; qu’elle renonce a poursulvre un savoir méta-
physique (!) comme a chercher 'impossible synthése d’une volonté autonome

(identique & I'impératif) et néanmoins hétéronome (asservie au mal radical) ;
qu’elle confesse, autrement dit, son double échec, sa double impuissance ;
que, trés philosophiquement, trés rationnellement, elle donne raison a la

révélation contre elle-méme, et les conflits seront apaisés.



DISCUSSION 281

Peut-étre M. Rochedieu voudra-t-il bien nous dire son attitude a 1’égard
de ces conceptions diverses ? Ce ne serait pas sans utilité pour la suite de
notre entretien.

P. Frutiger. Rares sont heureusement les philosophes qui ne voudraient
pas reconnaitre la valeur de Iexpérience religieuse, de la foi sentie et vécue.
La philosophie n’entre donc pas en conflit avec la religion, mais bien avec la
théologie, dont le caractére hybride est manifeste. En effet, dans la mesure
ou le théologien se donne pour tiche de systématiser les données de la foi, il
se réclame lui-méme de critéres rationnels. Mais ne pouvant toucher aux
dogmes, c’est-a-dire aux formules fixées par la tradition, niles justifier aisé-
ment devant P'intelligence et la conscience morale, il prend alors le parti de les
présenter comme des mystéres sublimes, comme une « parole de Dieu» que
I’homme doit accepter sans discussion. Or c’est a quoi le philosophe se
résigne d’autant moins que les dogmes, qui sont le reflet d’une mentalité
aujourd’hui dépassée, ne lui paraissent plus, pour la plupart, satisfaire
aux conditions présentes de validité intellectuelle et morale.

P. Thévenaz. La discussion jusqu’ici a révélé trois tendances: 1. ceux qui,
comme M. Daulte, sont préoccupés de marquer les oppositions irréductibles
entre les conceptions théologiques et philosophiques; 2. ceux qui, comme
MM. Rochedieu et Miéville, cherchent & diminuer I"opposition et qui définis-
sent les conditions d’une synthése possible ; enfin 3. M. Frutiger qui voudrait
supprimer le probléme en éliminant la théologie pour ne garder que la reli-
gion. Les premiers se contentent un peu facilement de définir des oppositions
sans en chercher I’accord possible. Les seconds sont peut-étre trop pressés
d’arriver a une synthése. Enfin la réaction de M. Frutiger, qui se justifierait &
la rigueur en face del’ancienne théologie, ne peut plus se défendre sil’on consi-
dere la nouvelle conception qu’un Karl Barth se fait du role de la théologie.

Il faut se frayer une voie entre les deux premiéres attitudes en donnant
leur plein relief aux oppositions, qui sont fondamentales, pour étre 4 méme
ensuite, sans escamoter ces oppositions, de chercher une synthése qui ne soit
pas une mutilation. La grande différence entre le théologien et le philosophe,
c’est que le premier peut trés bien s’accommoder de ces oppositions irréduc-
tibles sans chercher plus loin. Le philosophe ne le peut pas, car il porte en
quelque sorte la responsabilité de I'unité des disciplines de la pensée humaine.
M. Rochedieu semble croire que la philosophie a le monopole de la cohérence
et que le théologien, §’il veut penser de facon cohérente, doit donner
satisfaction au philosophe. N’est-ce pas mauvaise conscience de théolo-
gien ou excés de docilité ! La théologie a sa cohérence propre, commandée
par sa méthode et son objet, et non par la philosophie. Le théologien doit
étre conscient de la spécificité de la théologie. Une fois fermement établi
sur ses positions spécifiques, il pourra engager un dialogue avec les autres
disciplines spécifiques de la pensée (philosophie, science, etc.) pour voir
comment tout cela s’ordonne dans P’ensemble de la vie de Iesprit.



282 DISCUSSION

En d’autres termes, étre d’abord pleinement soi-méme, ne pas se faciliter
la synthése en effagant les divergences bien réelles, puis, pas a pas, s’avancer
prudemment vers la synthése souhaitée.

A. Lemaitre. La confrontation du Dieu des philosophes et du Dieu de la
foi demeure toujours possible, toujours intéressante.

Mais souvent, le Dieu auquel aboutit la spéculation philosophique n’a pas
avant tout une fonction religieuse.

Ne faut-il donc pas demeurer fidéle au programme d’une philosophie de la
religion, d’une réflexion philosophique qui prend pour objet la religion et ses
catégories fondamentales, parmi lesquelles se trouvent la révélation et la foi ?

Préoccupée d’universalité et de synthése, la pensée philosophique se
demandera comment préciser les rapports entre la vie religieuse et les autres
aspects de la vie de I’Esprit (métaphysique, morale), mais reconnaitra le
caractére irréductible de la religion, le droit qui est le sien de développer
sur les bases de la foi et de la révélation, une théologie.

La philosophie s’arrétera, entre autres, enface de deux problémes difficiles :

1. La prétention du christianisme a s’appuyer sur une révélation histo-
rique qui prétend étre unique, voire absolue. Il semble qu’ici la philosophie
puisse justifier la valeur éminente de cette révélation — sans se pronon-
cer sur sa « vérité» totale, 4 laquelle le croyant souscrit par un acte de
liberté, d’option réfléchie, mais qui demeure option et décision.

2. Le fait que la position religicuse affirmative et résolue n’est pas, dans
Phumanité historique, position universelle et nécessaire.

Il est des philosophies qui ne reconnaitront aucune signification spirituelle
a des expériences qui demeurent expériences privilégiées. Mais il en est
d’autres qui, admettant au contraire une hiérarchie des dmes, n’hésiteront
pas a conférer valeur et vérité aussi a des aspects du réel qui n’apparaissent
qu’a certains esprits.

Ce sont ces philosophies-la qui peuvent le mieux poursuivre la discussion
avec la théologie.

V. Martin. Une divergence fondamentale entre théologiens et philosophes
parait provenir du caractére absolu et exclusif attribué par les premiers a
la révélation chrétienne en Jésus-Christ, cette révélation étant pour eux
unique, parfaite et définitive, tandis que, pour les philosophes, Jésus serait
un révélateur, peut-étre I’étre le plus sensible a la révélation apparu jus-
qu’ici dans I’histoire, mais non pas le seul. Pour le théologien, le Christ est a
la fois la révélation et son instrument, il participe de I’émetteur, du récepteur
et du transmetteur, pour parler en termes de radiophonie Le philosophe
n’admet pas cette simultanéité de fonctions et distingue la révélation de
celui qui la pergoit et la transmet. Telle me parait du moins étre 'une des
racines de 'opposition qu’on a pu voir se manifester dans les exposés de
MM. Daulte et Miéville, particuliérement.



DISCUSSION 283

J

On ne saurait contester aux théologiens le caractére absolu de leur
expérience faite par Pentremise et au contact du Christ historique, puisque,
par définition, un théologien est un bénéficiaire de la révélation sous cette
forme. Mais je voudrais verser au débat le fait suivant. Des Orientaux
qui ont consacré leur vie a atteindre I’absolu par la méditation, et dont
on ne peut contester la haute spiritualité, comme un Ramakrishna,
affirment, aprés une étude expérimentale, que la voie chrétienne conduit
aussi au but qu’ils ont également atteint par d’autres intermédiaires.
Les théologiens chrétiens récuseront-ils ces témoignages et de quel droit,
puisque ceux qui le rendent ont sur eux la supériorité d’avoir expérimenté
dans leur propre personne plusieurs méthodes différentes, en consacrant a
chacune plusieurs années non point d’étude intellectuelle par le dehors, mais
d’expérimentation consistant a vivre les doctrines en question ? N’en
devra-t-on pas conclure qu’un but unique s’atteint par plusieurs voies
diverses ?

F. de la Harpe. Je voudrais seulement vous présenter quelques réflexions
sur deux points de la discussion qui me semblent importants.

Lorsqu’on parle de la théologie et de Iz philosophie, est-on bien stir d’uti-
liser des notions claires ?

Peut-on vraiment parler de la théologie, et dans quelle mesure, comme si
elle existait «en soi» ? Les théologiens ici présents sont des théologiens
réformés de langue francaise ; a c6té de la théologie traditionnelle en Suisse
romande, il y a une théologie plus récente, la « théologie biblique », qui
différe de la premiére sur des points fondamentaux. Les catholiques ont
la leur, fondée sur le thomisme. On ne peut donc parler de théologie chré-
tienne qu’a la condition de faire allusion a une théologie chrétienne comparée,
dont on pourrait alors tirer certaines conséquences générales pour toute la
chrétienté pensante.

Mais il ne faut pas oublier qu’il existe une sinon des théologies musulmanes,
des théologies différentes suivant les sectes bouddhiques, témoin la trés
suggestive étude de M. Corswant sur « Le salut par la foi dans le bouddhisme
japonais », dans cette Revue (1941, p. 113), etc...

Il conviendrait donc d’étendre encore le terme de « comparée » et de parler
en général de théologie comparée.

Ensuite la théologie, dans la mesure ot elle est un systéme de croyances
qui peuvent se formuler et se discuter, dépend beaucoup plus étroitement
que la philosophie des croyances collectives ; elle représente une élaboration
savante de croyances nourrissant la piété, les rites, la foi de groupements
religieux plus ou moins étendus et actifs.

Jrarrive 4 ma seconde remarque, concernant cette fois la philosophie, et
non plus la théologie. En effet, la philosophie embrasse aujourd’hui un
nombre considérable de disciplines trés différentes. Puisqu’elle représente
surtout une réflexion au « second degré » sur des connaissances ou des expé-



284 DISCUSSION

riences déja élaborées par la raison ou le sentiment humain, elle a df au
cours de sa longue histoire se ramifier en recherches toujours plus complexes
et difficiles ; elle subit inéluctablement la grande loi de la division du travail.
Avant d’¢tre philosophie générale ou métaphysique, elle est philosophie
des mathématiques, philosophie de la logique, philosophie de la physique,
philosophie biologique, philosophie du droit, de la morale, de P’art, etc... Et,
plus spécialement, — ce qui intéresse notre discussion —, philosophie de
la religion, discipline qui compte & peine un demi-siécle. Il peut donc exister
un conflit réel entre les méthodes et ’esprit de la théologie et ceux de la phi-
losophie de la religion, car 'une et 'autre ont ici méme domaine. Ce n’est
toutefois pas la qu’a mon sens le conflit est le plus important, car sur les
questions de méthode on finit par s’entendre, entre esprits sérieux, bien
entendu : chacun sait ou il va, a partir de quel point de départ.

Mais ce qui fait Poriginalité irréductible d’une grande philosophie, c’est
un certain effort pour atteindre & une vue cohérente de P’homme et de la
nature, c’est une certaine optigue par rapport a certaines notions fondamen-
tales, telles que la réalité, la vérité, la raison, I’étre et le devenir, le temps ou
Pespace, la cause ou la fin, etc., distribuées les unes par rapport aux autres
sclon certains centres de « perspective», qui sont comme de grandes créa-
tions du talent ou du génie.

C’est proprement la « métaphysique», si 'on veut bien admettre que
celle-ci ne se construit pas artificiellement de propos délibéré, sauf chez
les « épigones », mais se dégage progressivement de ceuvre au fur et 4 mesure
de sa durée, de 'ccuvre de celui qui a le courage et la passion assez puissants
pour y consacrer toute la substance de son étre moral et intellectuel.

Or c’est 12 le vrai domaine des conflits entre théologiens et philosophes, des
vrais et grands conflits, car chacun a ses postulats propres auxquels il tient
comme on tient a ce qui fait sa raison d’étre, mais cela n’exclut nullement
la collaboration et la convergence sur nombre de points, car il y a méta-
physique et métaphysique, comme il y a théologie et théologiel... ce que
P’on oublie trop volontiers.

H. Reverdin. Pour examiner quels accords ou quels désaccords s’insti-
tueraient en droit, entre [z théologie et la philosophie, il faudrait avoir
déterminé leurs objets, et cela de la maniére la plus pure et la plus sire; je
n’y prétendrai pas. Et je ne rappellerai méme pas les relations (conjonctives
ou disjonctives) qui se réalisent entre telles et telles théologies et philosophies;
avec M. Rochedieu, a qui j’adresse tous mes remerciements, je ne parlerai
ici, en ces derniéres minutes, que de ces théologiens et ces philosophes qui
se sentent au bénéfice de ce qu’il a désigné par Pexpression «l’expérience
religieuse », et qui, en outre, sont disposés a entendre la « révélation » au
sens particulier qu’il en a proposé.

Les uns et les autres peuvent, cela va sans dire, s’intéresser aux travaux
des hommes de science qui cherchent a « expliquer» cette expérience (de



DISCUSSION 283

méme que toute autre) suivant l’ordre des causes dites secondes. Mais ce
sont d’autres actes de pensée que prétendent a accomplir, a P’occasion de
I’expérience, métaphysiciens et théologiens.

A cet égard, je serais reconnaissant a M. Rochedieu de nous indiquer ce
qu’il entend par «’explicitation de la révélation ».

Doit-on simplement songer aux efforts par lesquels ils tentent, les uns
comme les autres, d’exprimer, d’énoncer, — de transmuer —, en termes intel-
lectuels, ce qui a été regu, senti, éprouvé, vécu ? Ici, 'on pourrait noter que
théologiens et philosophes se distinguent — souvent, pas toujours, certes! —
en ce que les premiers ont recours a des modes d’expression plus concrets ou
plus figurés, et les seconds, plus abstraits ; 'on aurait alors a se demander si
ce sont les mémes « données » qu’ils transcrivent en des langages différents.

Mais il ne suflit pas d’cexprimer» ainsi ’expérience religieuse et ce que
M. Rochedieu a caractérisé comme étant la révélation ; il importe aussi de
les situer et de les interpréter dans ’ensemble, jamais entiérement constitué,
de la vie de Pesprit. )

Ici, théologiens et philosophes reconnaitront, je pense, qu'un méme pro-
bléme se pose a eux. Seulement, si on nous permet d’esquisser une distinc-
tion qui ne s’applique certainement pas a tous les cas réels, la voici : alors
que ce probléme est comme le centre d’ou procédent et auquel reviennent
sans cesse la méditation et la réflexion théologiques, esprit philosophique,
lui, méme quand il lui donne une attention pénétrante et... privilégiée, se
doit de se soumettre a une exigence, qui est 'une de ses caractéristiques :
celle d’étudier aussi fous les autres problémes ; et cela peut modifier les pers-
pectives.

Si nous n’étions pas tout prés de clore notre entretien d’aujourd’hui, je
proposerais que fussent remises en discussion certaines affirmations sur le
role de la raison et sur son pouvoir ; pour ma part, j’évoquerais les résistances
que les données, physiques et psychiques, si multiples et variées qu’elles
puissent étre, opposent a I’élaboration rationnelle ; Emile Meyerson n’a-t-il
pas discerné, dans ’esprit humain, « un élément de paradoxe », et mon maitre
Jean-Jacques Gourd — que j’ai été heureux d’entendre cité par M. Roche-
dieu — n’a-t-il pas, dans toutes les dialectiques : science, morale, art, reli-
gion, distingué, d’une maniére quis’impose encore a I’étude des théologiens
comme des philosophes, ’élément coordonnable et ’élément incoordonnable ?

I1 me paraitrait bien nécessaire que 1’on s’attachdt a préciser les différents
sens ot l'on prend, comme substantif ou comme adjectif, le mot : irrationnel ;
il conviendrait de discuter si I'on doit y introduire les notions d’infrara-
tionnel et de suprarationnel, et comment on aurait a le faire.

Enfin, je souhaiterais ardemment que ne fiit pas reconnue aux seuls théo-
logiens la faculté de déterminer « les normes » par lesquelles le pouvoir d’appré-
ciation de la raison jugera de la vérité des jugements qui «explicitent » la
révélation (voir la conclusion de M. Rochedieu).

Les philosophes n’ont-ils pas, eux aussi, le droit — et le devoir —de se



286 DISCUSSION

prononcer sur les normes ? Dés lors, leur dénier cette faculté, prétendre
les soustraire a cette obligation, ne serait-ce pas leur demander de renoncer,
dans leur conscience intellectuelle, morale, et spirituelle, au plein et libre
exercice de la pensée ?

Samuel Gagnebin. La présente confrontation des théologiens et des philo-
sophes me rappelle une discussion, datant de quelques années, dans une
réunion de mathématiciens. Il s’agissait d’une question de philosophie des
mathématiques. Un des plus notables participants, jugeant que les ques-
tions philosophiques ne concernent que les philosophes, constatait que
ceux-ci ne possédent pas encore de technique pour résoudre leurs problémes,
tandis que les mathématiciens ont créé des techniques appropriées a chacun
des problémes généraux qui se posent & eux.

Les théologiens possédent aussi une technique, qui est le commentaire de
la Bible. La langue biblique suffit en effet au théologien pour exprimer les
expériences spirituelles qu’il rencontre et pour les diriger. Ainsi les théo-
logiens qui se bornent & appliquer leurs techniques peuvent raisonner comme
le mathématicien qui ne se sentait guére de rapport avec le philosophe.

Mais il n’en est pas de méme de ceux qui ouvrent des voies nouvelles a
Pesprit humain ; car pour ouvrir des voies nouvelles, pour créer des techni-
ques, il n’est pas de technique. Ces explorateurs font ceuvre de philosophes,
si du moins on prend le terme de philosophie dans son acception la plus
haute et, a la fois, la plus ancienne : ce qui sert de guide a Pesprit humain,
Si la découverte des géométries non euclidiennes doit étre considérée comme
un événement philosophique de la plus grande importance, il n’est pas
exclu que I’ceuvre d’un théologien découvrant une orientation nouvelle soit
d’un intérét essentiel pour le philosophe.

A ce point de vue, on comprend qu’en insistant sur Pextériorité du salut
par rapport a ’homme pécheur et en formulant ainsi, pour la théologie,
Pexigence d’une objectivité absolue, Karl Barth ait suscité cet intérét parmi
les philosophes. J’observe cependant qu’aucun initiateur, savant ou théo-
logien, ne peut se vanter d’échapper a la difficulté paradoxale qui est épreuve
décisive de D’esprit. Je la formulerais ainsi: dans la mesure ou I’homme
atteint une plus grande objectivité, il devient plus personnel, engage davan-
tage sa responsabilité et, qu’il le veuille ou non, s’aventure sur le terrain

philosophique.

. Malengreau. Nous ne croyons pas que la solution préconisée par M. Roche-
dieu pour mettre fin au désarroi quil a relevé parmi les théologiens soit
judicieuse. Cette crise met en évidence la nécessité de renforcer la foi du
théologien dans la révélation et non pas de limiter la compétence du philoso-
phe dans le domaine religieux. La solution de M. Rochedien ne pourrait
aboutir qu’a un nouveau désarroi, puisque le théologien, se trouvant privé
des ressources de la libre discussion, deviendrait inévitablement incapable de
maintenir la révélation a la hauteur du réle qu’il lui attribue.



DISCUSSION 287

F.-L.Mueller. La distinction entre théologie et religion, établie par M. Fru-
tiger, me parait non seulement légitime, mais nécessaire. Il faut, me semble-t-il,
distinguer en 'occurrence entre christianisme, théologie chrétienne et théologie
tout court. En tant que religion d’amour, le christianisme vivra sans doute
aussilongtemps qu’il y aura des hommes sur la terre. Il n’en est pas de méme
de son enveloppe théologique. Peut-on faire abstraction d’une certaine
mentalité magique, eschatologique, qui était florissante a P’époque de Jésus
et de saint Paul ? On ne saurait nier — et ce qui a été dit aujourd’hui me
prouve que les théologiens n’en ont pas du tout I'intention — que des notions
comme celle de ’avénement prochain du Royaume de Dieu, de la descente
du Saint-Esprit venant consumer dans ’homme le vieill Adam, n’aient
correspondu pour un saint Paul a des réalités objectives. Or cette perspec-
tive d’une fin prochaine du monde, par exemple, s’est évanouie dans le monde
moderne, dissoute par la critique. La mentalité moderne sent et voit 'univers
comme le produit d’une vie créatrice en perpétuel dépassement d’elle-méme,
imprévisible. Cette dissolution du mythe chrétien est a la source du drame
de notre époque, drame qu’il faut peut-étre avoir le courage de vivre inté-
gralement, méme si Pon ignore sa solution... Le théologien peut évidemment
préférer s’enclore dans les cadres d’une doctrine immuable ; mais il doit
conserver le contact avec ses ouailles et ne peut tout a fait ignorer I’évolu-
tion de la mentalité générale.

La conciliation entre la philosophie et la théologie peut paraitre plus aisée
en Suisse romande qu’ailleurs. M. de la Harpe a fait allusion a certaines
conditions sociales de la pensée, et cette allusion me revient a ’esprit en
remarquant que ’on a cité dans le sens de la conciliation deux ou trois noms,
toujours les mémes : Secrétan, Gourd, Ernest Naville... Mais si la tradition
philosophique romande est en effet étroitement solidaire de la théologie, on
ne saurait prétendre qu’il en est de méme sur le plan européen. Sur ce plan,
il est patent que les notions fondamentales de la théologie chrétienne (Dieu
Providence, Incarnation, Rédemption) ont recu de rudes coups, surtout au
cours du XIXe siécle. A ce propos, je voudrais rappeler que le début de la
rupture entre le christianisme et son enveloppe théologique remonte a
Spinoza, qui dans son Tractatus Theologico-Politicus soumet a une rigou-
reuse critique rationnelle les données de ’Ancien et du Nouveau Testament.
Hegel ne fait que suivre et développer Spinoza sur ce terrain.

La preuve de opposition entre théologiens et philosophes, si ’on répugne
au compromis, m’est apparue lors des interventions de MM. Reymond,
Miéville et Frutiger. Il a été question notamment d’esprit universel. Pour la
théologie chrétienne, il s’agit toujours d’un Dieu qui prend des initiatives, qui
intervient dans les affaires humaines, d’un Dieu personnel. Comment iden-
tifier ce Dieu avec Pesprit universel, puisque la notion de personne implique
celle de délimitation, de distinction entre un sujet et un objet ?

Je n’entends pas du tout méconnaitre le fait religieux, Pexpérience reli-
gieuse, qui est indubitable, Mais la religion explicitée en théologie ne se
distingue de la philosophie que de nom, ainsi que I’a trés justement suggéré



288 DISCUSSION

M. Reverdin. En fait, il n’existe que Pexpérience humaine et son interpréta-
tion. La théologie chrétienne est en réalité une philosophie d’une espéce
particuliére, centrée sur la notion d’un Dieu personnel et rédempteur.

H.-L. Miéville. Je pense comme M. Thévenaz que c’est une erreur grave
d’cffacer les « spécificités » et que le philosophe doit s’en garder. Tel fut le
péché mortel de Pancien rationalisme. Aujourd’hui une philosophie avertie
répudie le procédé simpliste de la réduction de I’autre au méme. Elle sait que
cette réduction n’a jamais qu’une portée relative et ne peut s’effectuer que
dans certains domaines, mais elle ne renonce pas pour autant a relier les
divers domaines de réalité par des relations que nous puissions concevoir et
déterminer selon les données que nous possédons : par exemple, des relations
de condition 4 conditionné.

M. Thévenaz voudrait que les théologiens fassent leur travail sans se soucier
le moins du monde d’aucun probléme spécifiquement philosophique. Mais la
question est précisément de savoir si 'on peut séparer ainsi les domaines. I1
y a une foi religieuse spontanée qui ne s’embarrasse pas de philosophie, mais
— comme P’a fait remarquer M. Frutiger — le travail du théologien est et ne
peut étre qu’une mise en forme intellectuelle, une explicitation et une systé-
matisation aussi poussée que possible des positions de la foi religieuse. De
ce seul fait il devient évident que les questions théologiques (celles, par exem-
ple, relatives a Dieu, a la manifestation ou révélation de Dieu, a la place de
I’homme dans 'univers, a la nature et aux limites de ses pouvoirs, a la liberté
qu’il posséde ou qu’il ne posséde pas, etc.) tendront a prendre un aspect
philosophique : je veux dire qu’il ne sera pas possible de les approfondir et
de les traiter systématiquement avec le soin et la rigueur qui conviennent,
sans que la question se pose de la portée des concepts utilisés et de la cohé-
rence des solutions envisagées, celle aussi de leur compatibilité avec ’ensemble
de Pexpérience et du savoir humains.

On pourra sans doute distinguer, dans le travail théologique, des degrés
divers d’élaboration dont les moins poussés suffiront aux besoins pratiques
et intellectuels des communautés religieuses, mais sans pouvoir satisfaire les
esprits plus exigeants. Appellera-t-on théologiens les « maitres és sciences
divines » qui ne dépasseront pas ce niveau ?

Pour toutes ces raisons je ne vois pas comment la théologie systématique
et la philosophie pourraient s’ignorer jusqu’au jour ou, la premiére ayant
fait son ceuvre, une confrontation deviendrait désirable. Dés le moment que
la théologie ne se borne pas 4 un exposé de enseignement biblique (ce qui
serait le fait d’une science purement historique), dés qu’elle se donne pour
fin de traiter de la oérité religieuse, il lui faudra poserla question (philosophique,
au fond) de la cohérence interne de ce qu’elle enseigne et la question (non
moins philosophique) de la compatibilité de cet enseignement avec le tout de
Pexpérience et de la connaissance humaine.



	Dix-huitième rapport annuel de la société romande de philosophie : octobre 1941-juin 1942

