Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 125

Artikel: Réponse a quelques critiques a propos d™"Orientation”
Autor: Neeser, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REPONSE A QUELQUES CRITIQUES
A PROPOS D’« ORIENTATION »

Ces quelques pages vont étonner. Il n’est guére dans les habitudes de voir
une Revue admettre un pro domo de ce genre.

Assurément la préface d’une seconde édition éventuelle, ou, comme on me
’a aimablement suggéré, une seconde édition qui referait de pied en cap, en
lui donnant ’ampleur d’un livre, ’esquisse hative intitulée Orientation, se
fussent mieux prétées aux réflexions qui vont suivre. Mais la perspective
d’une réédition parait actuellement exclue. Et je ne serais nullement disposé
a modifier dans son ensemble un exposé certes serré, mais miirement réfléchi.
Restait le refuge du silence, solution modeste et tentante. Si prétentieuse
qu’elle puisse paraitre, cette mise au point m’a paru indispensable. Le mani-
feste dont on a relevé Pallure personnelle avait en effet, dans la pensée de
son auteur, ’ambition d’intéresser non seulement le monde des théologiens
mais celul des philosophes ; et aussi, d’une maniére générale, ceux qui dans
nos Eglises prétent leur attention aux problémes centraux de la pensée et de
la vie religieuse. Une année, ou a peu prés, ayant passé, et la discussion a
peine engagée paraissant prés de s’éteindre, je pouvais songer a brosser un
rapide tableau de I’accueil regu par le petit livre L’occasion se trouverait par
la-méme de répondre a quelques objections, et de dissiper — §’il se pouvait —
un ou deux malentendus, J’exprime au directeur de cette Revue toute ma
gratitude pour I’hospitalité dont il me donne ici une preuve trés particuliére.

Les bréves pages intitulées Orientation n’eussent pas songé, méme en des
temps moins troublés, & attirer Pattention de I'univers. Trois ou quatre
journaux de Berne, Bale ou Zurich ont bien voulu s’y arréter un instant, Le
protestantisme frangais se recueille. Nous n’avons du reste rien a lui ensei-
gner. Nous avons tout & apprendre de lui et de I’épreuve par laquelle il



A PROPOS D'« ORIENTATION » 291

passe (). Les circonstances ont donc restreint ’action de la brochure a la
Suisse romande.

La plupart des exposés sont trés courts. Plusieurs se bornent a une analyse
objective et renoncent a prendre parti. Quelques-uns, ceux qui émanent de
plumes laiques — je les attendais avec une vive espérance — trahissent de
Pembarras, ou ’avouent. M. Ed. Burnier, dont on sait qu’il est a la fois
théologien et philosophe, laisse entendre, dans un article accueilli en juin par
In Extremis, que je n’aurais fait ni de bonne théologie ni de bonne philoso-
phie. Les philosophes de métier ont été muets, Par indulgence ? Il se peut. Et
j’al mécontenté I’un et ’autre des grands mouvements théologiques actucls,
sans attirer personne dans cet au-dela des partis ou j’entendais montrer qu’est
la constante de ’Eglise réformée.

Un échec. Je devais m’y attendre. Je m’en consolerais, si j’osais me dire le
disciple fidéle d’un maitre qui a saisi, de fagon si poignante, le caractére
« scandaleux », aux yeux du «monde», de ’Evangile de Jésus-Christ.

Au vrai, parmi ceux dont j’ai regu le sentiment, soit par la voie des jour-
naux soit en des lettres personnelles, il en est qui me disent, et parfois de
fagon trés accentuée, leur sympathie. Leur nombre, et Ie caractére souvent
tout spontané de leur témoignage, seraient de nature & m’encourager. Ils le
sont. Ensemble nous reconnaissons cette évidence : la vie profonde de I’Eglise
réformée, au travers de tous les siécles, est dans le message du salut par la foi
en notre Seigneur Jésus-Christ. C’est ce message, source de la vie de ’Eglise,
qui est aussi la vrale source de sa pensée, donc de sa théologie. Mais — et
voici ’un des points vitaux du débat — une théologie offerte, en son centre
du moins, par le passé; une théologie donnée, en ses traits essenticls du
moins ; et une théologie qui pousse Paffirmation de la grice jusqu’au point
ou cette derniére implique I’abdication de toute philosophie humaine, est-elle
digne d’intérét ? Le jeu normal de nos facultés intellectuelles n’exige-t-
il pas cette continuité de Peffort, cette recherche sans cesse renouvelée, ces
sondages 4 perte de vue dans Pinconnu qui, de P’avis de certains de mes
contradicteurs, semblent étre, hélas ! I’essence de la pensée protestante ? Mes
contradicteurs s’indignent ou s’attristent ; il leur arrive de sourire. Et ce sont
des intelligences éprises de théologie. Eprises jusqu’a la passion, jusqu’a
Pivresse. Ceux dont je regois un accueil fraternel font peu de théologie. Ils
n’en ont pas fait ? Leur théologie est faite ? Plutét ceci que cela. Une théo-
logie faite, et qui, faite, voudrait étre vécue. Mais une théologie faite, et qui
débouche dans la vie — « vie nouvelle » —, vaut-elle d’étre étudiée, vaut-elle
d’étre enseignée ?

Je soupése le poids de cette lourde question.

*
* *

(1) Je ne ferai pas a M. P. C., collaborateur sans doute trés jeune d’un organe de
jeunes (Correspondance Federatwe, juin 1942), 'honneur de penser que sa notice,

impertinente a tous égards, la seule parue en France — que je sache —, représente
le sentiment de ses corchglonnalres.



202 MAURICE NEESER

Plusieurs ont bien voulu relever, enl’approuvant, le passage ou j’affirme
que, pour n’étre pas au centre de la révélation biblique telle que notre tradi-
tion réformée nous la présente, ni lelibéralisme ni la théologie dialectique ne
sont sans appui dans la Bible. Il y a la, nonobstant la variété des nuances
quelles revétent, deux attitudes permanentes dans 'Eglise, justement parce
quelles ont toutes deux leurs attaches dans les saintes Ecritures. Je n’ai pas
a le répéter ici: la constatation que je fais sans cesse davantage de la richesse
du Livre m’interdirait, si jamais j’en avais le désir, de prononcer aucun
anatheme.

J’avais en revanche le droit et le devoir de dire en vertu de quoi, du point
de vue réformé traditionnel, ces mouvements se meuvent non dans la ligne
médiane de la Révélation, mais dans ses marges de gauche et de droite. Par
ailleurs, les considérant dans leurs manifestations les plus récentes, j’ai cru
pouvoir les mettre en relation respective plus étroite avec les deux siécles
que les hommes de ma génération auront partiellement vécus I'un et I'autre.
Quoi qu’en disent certains de mes lecteurs — et il semble que cette ficheuse
impression les ait empéchés d’aller jusqu’au bout de leur lecture — je n’ai
pas présenté le barthisme comme une théologie issue de la guerre. Je Dlai
envisagé comme celle d’un siécle caractérisé, de fagon trés générale, en
opposition au XIXe¢ siécle, par ’emprise du tout sur la partie, de 'objet sur
le sujet, du social sur D'individuel. Ce sont les grandes oscillations de la
pensée au cours des XIXe et XXe siécle, c’est la révolution égalitaire de 1789
d’une part, et, de 1’autre, les révolutions dictatoriales du présent, vues non
seulement ni surtout dans leur aspect politique, mais dans toute leur ampleur
sociale, que j’ai désignées sous le terme d’orages capables d’affoler notre
chétive boussole humaine. I’image a-t-clle rien d’inadmissible pour qui-
conque considére I’histoire dans son déroulement millénaire et la tient pour
étre, sur le plan de la providence générale, entre les mains de Celui qui
«prend les nuées pour son char... et fait des flammes de feu ses servi-
teurs » !

Il importe sans doute de se garder d’assimiler les mouvements théologi-
ques aux mouvements économiques et politiques. Nul moins que moi ne
songe a voir dans Schleiermacher un Bentham ou dans Karl Barth un théo-
ricien de I’Etat totalitaire. Mais il faudrait étre aveugle pour ignorer cer-
tains parallélismes, certaines analogies, certaines répliques. Aveugle ; trés
ignorant de la dépendance réelle ot ’homme, pris isolément, se trouve a
I’égard de son milieu. Sans doute m’en veut-on de tenir pour épidémique
Pemprise des grandes idées qui nous dominent. I’homme est porté, par de
puissantes forces instinctives ou rationnelles, 4 affirmer son autonomie
individuelle. Le rappel de ses dépendances le blesse. Les faits n’en sont pas
moins la. Si nous prenfons en tout leur sérieux les affirmations bibliques, et
particuliérement pauliniennes, sur la solidarité de I’homme « en Adam », cette
exigence d’humilité, si normale du seul point de vue de Pobservation scienti-



A4 PROPOS D« ORIENTATION » 293

fique, paraitrait sans doute plus admissible. Elle prend une force toute nou-
velle sur le plan de la providence rédemptrice, lorsqu’il est question de soli-
darité « en Jésus-Christ ».

Méme accompagné des précautions élémentaires destinées a souligner
Pexistence de ’humble voie moyenne tracée a ’Eglise au travers des mouve-
ments extrémes, ’effort tenté pour réduire ces derniers a leur principe et les
décrire en quelques pages était aventureux. Il comportait les dangers inhé-
rents 4 tout essai de synthése dans le domaine de I’histoire. Il les comportait
a un degré d’autant plus accentué que la synthése serait plus resserrée. Je
tenais a étre bref. Je n’avais ni le loisir ni ’envie d’entreprendre une ceuvre
inutile en refaisant ’Histoire du Libéralisme religieux de M. Walter Nigg, par
exemple (1), Quant a Phistoire du barthisme, elle est en train de se faire dans
Pévénement de tous les jours. M’efforgant de saisir ’essence du premier, et
m’arrétant pour le second a un point de son évolution ou il me parait saisis-
sable et particuliérement fécond, j’ai tenté de simplifiantes synthéses.
Encore fallait-il que le désir de dégager les principes et de les pousser a leurs
conséquences extrémes n’amendt pas a négliger « d’indispensables nuances ».
Je les aurais négligées, contristant, dit M. Edmond Grin (dans cette Revue,
1941, p. 66), « ceux qui aiment Pexactitude ».

Qu’on veuille le croire, la difficulté ne m’a pas échappé, et c’est un point
sur lequel je suis heureux de m’expliquer.

Fallait-il, pour caractériser la tendance théologique dominante au XIXesie-
cle, parler de rationalisme plutét que de libéralisme ? Oui, me disent certains
critiques ; et parmi eux ceux qui, consentant a la condamnation du rationa-
lisme, tiennent a étre a leur maniére — une maniére certes provisoirement
admissible — des libéraux (2). J’ai beaucoup hésité. Je me suis décidé pour
le terme de libéralisme, et cela pour deux motifs.

Le premier, assez superficiel, se trouve dans ’étroite parenté que dés long-
temps I'usage a établi, dans le domaine théologique, entre les vocables de
rationalisme et de libéralisme. Trés couramment, en effet, parmi nous les
deux expressions désignent le méme point de vue. Dansle langage populaire,
rationalistes et libéraux sont tout un.

La seconde raison va plus profond. Elle tient a un certain sens du terme
de libéralisme, a savoir le sens ou le libéralisme est non pas une attitude

(1) Walter N1, Geschichte des religidsen Liberalismus, Zirich u. Leipzig, Nie-
hans Verlag, 1937. — (2) Il parait abusif, au surplus, d’appliquer le terme de
libéralisme, comme le ferait volontiers M. J.-D. Burger (Fournal religieux du
22 novembre 1941) aux hommes a4 qui a été donnée la «liberté des enfants de
Dieu». Ceux-ci, dans la pensée de I’Apétre, sont non pas des libéraux, mais des
libérés. 11 y a une nuance.



294 MAURICE NEESER

statique faite de solutions acquises, mais une méthode de recherches : celle
du libre examen. Si louable qu’elle puisse étre, exercée la ou elle peut et doit
Pétre, c’est-a-dire a titre de démarche préliminaire, il y a dans la méthode
.du libre examen un danger : celui de se complaire en elle-méme et d’exalter
Ihomme en lui donnant un sentiment exagéré de sa propre puissance. Cest
a ce danger qu’a succombé le si¢cle libéral par excellence, a savoir le XIXe.
Et cela en théologie aussi bien que dans le domaine des sciences, des arts,
de I’économie, de la politique. En tant qu’il en appelle a la libre énergie du
moi, le libéralisme se trouve étre a ’origine commune des diverses manifesta-
tions du magnifique, fructueux, mais souvent vaniteux activisme du siécle.

Voila qui le subordonne et au rationalisme, dont la mention devient ici
secondaire, et au romantisme esthétique et littéraire, a ’empirisme enfin, 4
Pempirisme religieux aussi. Certains se scandalisent de voir citer a ce propos
Gaston Frommel et ’école a laquelle il se rattache. Il peut pourtant I’étre.
Il a sans doute insisté sur le r6le de Jésus-Christ dans’expérience ot il pensa
puiser sa dogmatique. Et il y a 14 de quoi lui assurer cette place a part que
je crois avoir signalée (p. 39). Mais en prétendant remplacer, a la base de
son enseignement, le message de la grace par I’expérience que Pindividu peut
faire de cette méme gréce, le guide précieux a beaucoup, et a qui je rends un
hommage de personnelle gratitude, n’en a pas moins cédé sur ce point a la
tentation de son siécle. *

Les pages que j’ai consacrées au barthisme ont parfois étonné les milicux
de tendance piétiste, ou j’ai rencontré par ailleurs un écho sympathique : On
tient a y reconnaitre appui que la théologie dialectique apporte a Iortho-
doxie. (M. Jean Besson, dans Le Flambeau de décembre 1941.) Certains témoi-
gnages laiques, qui se déclarent incompétents sur le fond du débat, traduisent
la reconnaissance d’un vaste public soit pour 'action de Karl Barth au sein
de I'Eglise (M. Arnold Bolle, Effort du g juin 1942) soit pour la simplicité et le
courage avec lesquels l'illustre théologien aborde les questions politiques. Un
collaborateur de I’Essor (P. M., 6 mars 1942) se demande si peut-étre il y
aurait 1a en Karl Barth une survivance ou un retour de son christianisme
social. Cette activité du chef de ’école dialectique le rapproche en tout cas,
de fagon a la fois imprévue et symptomatique, des chrétiens sociaux dont
M. Auguste Lemaitre, disciple et émule d’hommes auxquels ’Eglise rendra
justice (1), demeure en Suisse romande le chef intrépide et éloquent. Preuve
nouvelle de la richesse du trésor biblique et du terrain d’entente que la Bikle
peut offrir & ceux que diviseraient certaines subtilités dogmatiques, cette
attitude s’inspire du prophétisme de I’Ancien Testament plus que du message
apostolique. Or la prédication politique des prophétes présente a I’heure
actuelle plus d’intérét que la réserve impliquée par le mot d’ordre de ’Apétre
Paul : «user de ce monde comme n’en usant pas» Tandis que le gouvernc-

(r) Tommy Fallot, Wilfred Monod, Elie Gounelle, Hermann Kutter, Leonhard
Ragaz et tant d’autres, qui ne sont pas oubliés.



A PROPOS D'« ORIENTATION » z9%

ment fédéral s’inquiéte — a juste titre —, les masses voient en elle — a juste
titre encore — une preuve de vaillance civique ; elles applaudissent, et la
théologie qui se donna pour la plus inaccessible en devient étrangement popu-
laire. Il y ala un probléme dans lequel je n’entre pas ici. On peut se demander
en passant si cette attitude n’enléve pas au barthisme quelque chose de son
originalité primitive.

Ceci m’améne a Pobjection qui m’est faite par les barthiens eux-mémes.
Peu nombreux, ceux qui ont pris la peine de s’exprimer sur mon rapide essai.
Ils ’ont fait soit avec acrimonie (M. Courvoisier-Patry, Cabiers protestants, 1942
n° 1) soit avec dédain (M. G. Wieser, Kirchenblatt fiir die reformierte Schuwerz,
12 février 1942). Le dédain, notons-le, de la part d’'un mouvement universel
et irrésistible, se justifie mieux que ’humeur. J’aurais méconnu le principe
méme de la théologie dialectique ; ou j’en serais resté a ce qu’elle fut dans le
commentaire de Barth sur ’Epitre aux Romains. Elle aurait depuis notable-
ment évolué. Je le veux bien. A certains égards, je le crains. Mais je ne m’es-
time nullement coupable d’inexactitude pour avoir tenté de la saisir 4 un
moment de son histoire o, précise autant que hardie, elle nous harcela de
fagon salutaire en nous posant les plus graves questions. On est en droit
d’attendre, sur son évolution, de la part d’un barthien autorisé, un compen-
dium analogue a ceux qui parurent avant la monumentale Dogmatigue en
cours d’édition. S’il nous prouve que la théologie dialectique admet la réalité
« longitudinale » de I’histoire sainte, le réle provisoire qu’y joue la théologie
naturelle et le bien-fondé de ’expérience chrétienne qui la continue de nos
jours encore, nous serons pleinement rassuré... Et, le dirais-je encore ? un peu
déeu de voir aplani le pays des vertigineuses arétes ol nous admirions de
loin, sans étre capables de le suivre, « ’homme des montagnes », le théologien
voué a lexaltation totale d’un Dieu totalement distinct de ce monde.

Je crois avoir rappelé une évidence en afirmant que notre tradition réformée
est dans ’Evangile paulinien. Les libéraux, j’entends ceux qui tiennent a
T’étre et se constituent en parti sont moins opposés au grand apdtre qu’ils
ne I’étaient au temps ot 'on nous sommait de choisir entre Jésus et Paul. Ils
continuent cependant a espérer une « réforme de la Réforme » par la victoire
d’un « Evangile primitif», dépouillé de ses interprétations apostoliques.
(M. J. Gaillard, Le Protestant de Genéve, 15 décembre 1941).

La souffrance des premiéres années de mon ministére pastoral, c’est préci-
sément de m’étre senti, tant que je partageai cette maniére de voir, dans
I'une des zones extérieures du grand flux vital qui porte ’Eglise ; en dehors
de ce qui fait la séve de la plupart de nos hymnes, en dehors de nos liturgies
séculaires, en dehors de la pensée qui anima, pour Pessentiel, nos Réforma-
teurs ; en dehors du témoignage des Apodtres et, en particulier, de celui de
saint Paul sur Jésus-Christ ; en dehors de ’Evangile de la pure grice que la



296 . MAURICE NEESER

foi seule saisit. En dehors, c’est trop dire; dans 'une des marges externes ;
c’est plus exactement dit, et c’est assez. Frolé par le courant missionnaire,
vivant et vivifiant. Frélé, mais pas entrainé.

L’accés au message paulinien implique-t-il, ainsi que le croit M. Gaillard,
le mépris de PEvangile primitif ? Nullement. Avec I’ancien professeur de
Genéve, nous reconnaissons que ’annonce et le don de la justification par la
fol se trouvent déja dans les synoptiques. Mais les épitres les accentuent ;
elles en font de fagon incontestable le centre de la parole et de ’action salva-
trices. Elles les haussent en outre au-dessus de toute contestation critique,
puisqu’elles offrent, en tant que documents, un caractére d’authenticité
directe que les évangiles ne sauraient avoir. Elles viennent, dans le Nouveau
Testament, aprés les évangiles sans doute, mais c’est en vertu d’un affermis-
sement et d’un épanouissement de la révélation ; évolution voulue sans doute
par le Chef de PEglise, puisqu’il n’a laissé Ini-méme aucune expression écrite
de sa pensée. C’est a cet affermissement, a cet épanouissement que I'Eglise
a été entrainée, Dieu merci ! Consentant a cette grice, clle n’a nullement
Pimpression de trahir, écoutant «le disciple plutét que le Maitre ». Clest le
Maitre qu’elle écoute a travers le disciple. Davantage, elle apprend a Pécole
de ce disciple, de fagon claire, ce que les autres déja lui laissaient entrevoir,
c’est que le rapport final de ’homme 4 Jésus-Christ est celui du croyant a
son Seigneur.

M. Edmond Grin, dont on sait assez qu’il n’enseigne pas la thése libérale,
voudrait en guise d’orientation « un mot d’ordre plus net » (dans cette Revue,
1941, p. 67). Plus net, si nous le suivons bien, que celui du message paulinien.
I1 le trouve dans une expression empruntée a I’épitre aux Hébreux, celle de
« plénitude », qu’il traduit aussi par « harmonie intérieure » Il y aurait l1a une
marque «non seulement secrétanienne, mais authentiquement romande »;
d’ailleurs imprimée par la Bible, dit aussi M. Grin, sur des hommes tels que
Vinet et son « moderne interpréte », Philippe Bridel.

Je laisse au lecteur le soin de juger jusqu’a quel degré le mot d’ordre
romand défini a la fagon de M. Grin serait plus précis que celui des épitres
pauliniennes ; de méme, celui de savoir si Vinet le réalise au méme degré
que Charles Secrétan ou Philippe Bridel. Et certes nous ne saurions trop
louer Dieu de nous avoir donné ’humanisme épanoui des deux philosophes
chrétiens vaudois. Un jugement objectif pourtant oblige a le dire: ces
esprits éminents subirent Pempreinte du libéralisme et contribuérent active-
ment, consciemment, 4 le propager (). J’ai 'impression que la carriére de Vinet,
moins harmonieuse en un sens, celle de Frommel aussi, plus chargées semble-t-il

(r) Preuves en soient Le Principe de la morale et L’Humanité et son Chef, par
ailleurs « vraiment de chez nous », comme dit M. Grin du second de ces livres.



A PROPOS D'« ORIENTATION » 297

de morts et de résurrections, nous cffrent de plus sirs jalons dans la route
ou nous sommes maintenus, ou ramenés, et que domine la stature a la fois
sombre et lumineuse du Missionnaire porte-glaive.

Ce qui effraie dans notre vraie tradition, c’est, semble-t-il, la conclusion ou
elle m’a paru conduire quant aux rapports entre la théologie et la philoso-
phie. Mes opposants sont ici surtout des Vaudois. Il n’y a 13 rien que de trés
concevable. Les Vaudois, seuls en terre romande protestante, ont une école
de philosophie, bien vivante encore : celle des Secrétan, des Philippe Bridel,
actuellement conduite avec une affectueuse autorité par Arnold Reymond. Ils
me reprochent a la fois une erreur de fond : j’introduirais une rupture entre
la théologie et la philosophie (M. Grin et M. Marcel Reymond, Suisse contem-
poraine, 1942, n° 3) et une erreur de méthode (MM. Burnier et Grin, articles
cités). Je baserais cette affirmation de rupture sur des textes bibliques, des
textes de saint Paul en particulier, qui n’auraient rien a voir avec le
probléme en jeu. ‘

Je continue a tenir pour fondées et la méthode et ses conclusions. Il n’y
aurait, a en croire M. Burnier, aucun rapport entre la loi dont parle saint
Paul et la raison. « Le réle de la raison est de mettre de Pordre, celui de la
loi de donner des ordres », écrit-il. Cette lapidaire formule suffit-elle vraiment
a mettre la loi en dehors de la raison ? J’ai appris, il y a longtemps il est
vral, a I’école de Kant, que la raison a deux aspects : un aspect « théorique »
et un aspect « pratique». Sous son aspect pratique, elle donne des ordres,
bel et bien ; elle met de ’ordre en donnant des ordres ; elle constitue bel et
bien une loi. Mais la loi dont parle saint Paul, ajoute M. Burnier, serait une
loi révélée, et voila qui, méme si vous lui reconnaissiez une valeur de raison,
la mettrait hors de cause dans la question du rapport de la philosophie et
de la théologie chrétienne, C’est a voir, ici encore. Je suis de ceux pour qui
la théologie proprement chrétienne commence avec apparition de la grice
rédemptrice, et qui voient dans la loi de Moise une donnée de lordre créé.
Elle est a mes yeux ce qu’elle est aussi selon le catéchisme catholique : la
manifestation écrite et positive de la loi morale naturelle non écrite. Elle a
donc affaire a la raison. Elle est une forme de la raison. Le drame paulinien,
tel qu’il se dégage de ’ensemble des épitres, représente, de ce point de vue,
le drame méme des relations de la raison et de la foi. Il suffit, pour que le
rapport apparaisse dans son ensemble, de lier le sort de la raison logique a
celui de la raison morale. Et la chose est possible, me semble-t-il, voire aisée.

La conséquence, la voici, exactement formulée par M. Grin (qui ne ’admet
pas) : « Comme la loi s’accomplit dans la grice, par une conversion de tout
I’étre, de méme la philosophie s’accomplit dans la théologie, par une « mort »
de la raison». Mort de la raison! Cette expression m’aura valu, dans le
monde des gens raisonnables, quelques exclamations apitoyées. J’ai tenté



298 MAURICE NEESER

d’en préciser la portée en des pages (95-98) dont M. Burnier cite essentiel,
sans y consentir d’ailleurs. « Ce qui meurt, ce n’est pas la loi, c’est la confiance
qu’un homme nourrissait de trouver, en Paccomplissant, le sens définitif de
sa carriére. La loi subsiste, comme subsiste la raison, comme subsiste la
nature... » M. Grin a paraphrasé le passage en me faisant dire ce qu’il se
garderait, semble-t-il, de dire lui-méme : « Ce qui meurt, a proprement parler,
ce n’est pas la raison, mais bien la confiance que ’homme mettait en elle,
Pespoir de trouver par elle le sens profond de la vie »

Suivent, dans mon petit livre, des considérations sur le caractére pédago-
gique et provisoire que la révélation néo-testamentaire permet de reconnaitre
a la philosophie. Elles impliquent il est vrai, en principe, a la limite de Pceuvre
de la révélation, une abdication de la philosophie. Mais — est-il donc néces-
saire d’y insister? — cette limite est rarement atteinte en fait. En fait, Pest-
elle jamais? Elle ne Pest pas plus pour la raison logique que pour la raison
morale. Et il y a largement place, chemin faisant, pour les précieux travaux

d’Arnold Reymond et de ses disciples,

Sur la théologie méme, telle qu’elle apparait en tant qu’exposé du dogme
selon la norme familiére a la tradition réformée, une objection m’est pré-
sentée.

Je ne saurais tenir compte de celle que M. Burnier formule dans le terme
de biblicisme. Les considérations qu’il avance pour appuyer cette critique me
laissent a croire qu’il n’a pas compris le sens de ’expression « méthode analo-
gique » dont il est question dans ma brochure. Il s’agit de I'analogia fidei,
principe exégétique, en vertu de quoi ’appréciation et le classement des
€éléments divers de la doctrine (fides) dans les saintes Ecritures se font selon
une certaine régle (selon une certaine proportion: c’est le sens du terme
analogia), la régle se trouvant, pour la tradition réformée, dans le message
du salut par la foi. Cest la une chose fort simple et dénuée d’originalité.
M. Burnier parait la confondre avec le principe gnoséologique (il dirait peut-
¢tre épistémologique) de 'analogia entis: tout autre chose, dont il se peut
que j’aie parlé aussi, mais qui ne donne aucune direction relative a exposé
du dogme et sur laquelle je n’ai pas a revenir ici. L’application réformée du
principe de I’analogie de la foi implique, pour les saintes Ecritures un respect
de toute autre nature que celui des biblicistes. Aussi bien M. Burnier se
décide-t-il a dire du biblicisme qu’il m’attribue : « Un biblicisme tout diffé-
rent des autres ». Si différent que, vraiment, 1l n’en est plus un.

Mieux fondée serait sans doute la question posée par MM. Marcel Rey-
mond, Jacques Courvoisier-Patry et plusieurs autres lecteurs. Le premier la
formule dans les termes suivants: « Une orientation peut-elle s’en tenir a
un retour au passé, a une tradition donnée ? ». Y a-t-il, précise M. Karl Fueter
{Neue Ziirckerzeitung, 13 décembre 1941), pour une tradition donnée, possi-



A4 PROPOS D'« ORIENTATION » 299

bilité réelle de demeurer elle-méme une fois opérés les larges balancements
du pendule tels que ce siécle et le siécle passé en auront connu ? La génération
qui monte retrouvera-t-elle les problémes (dans le cas particulier, celul de
la parole de Dieu) au point ou les trouva la génération précédente ?

Tel parait bien étre le sens de l’inquiétude qui travaille beaucoup des
représentants de la jeune génération, alimentant en elle les fiévreux réves
d’une rénovation théologique totale. La question est grave ; elle le serait a
Pextréme, §’il ne fallait admettre qu’elle repose sur certains malentendus.
C’est 1a constance de la Révélation qu’elle mettrait en doute, constance dont
mes contradicteurs n’ont pas l'intention, je suppose, de nier la réalité, Mais,
s’il ne s’agissait en eux que du désir de trouver une expression nouvelle a des
pensers anciens (ce qui n’est utile 4 la prédication, et donc a la dogmatique,
que dans une faible mesure), quel sens faut-il accorder a leurs anxieuses
interrogations ? Ne oublions pas, une ancre a été jetée sur l'océan des
ages. Le terme de parole de Dieu étant pris, dans la reconnaissance claire des
aspects qu’il comporte, mais sans équivoque, au sens de parole biblique ;
cette parole étant, dans notre tradition, centrée sur le message d’une grace
totale offerte, en Jésus-Christ, & une foi totale, rien ne nous empéche de lui
appliquer le mot du prophéte :

« L’herbe séche, la fleur tombe,
mais la parole de notre Dieu demeure éternellement »,

Auvernier, septembre 1942.

Maurice NEESER.



	Réponse à quelques critiques à propos d'"Orientation"

