Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 125

Artikel: Théologiens et philosophes devant le probléme de la révélation
Autor: Rochedieu, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380421

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEOLOGIENS ET PHILOSOPHES
DEVANT LE PROBLEME DE LA REVELATION

INTRODUCTION

Lorsque le président de notre Société romande de philosophie
s’est adressé a mol pour introduire devant vous la discussion sur le
probleme de la révélation, j’ai répondu avec empressement. Non pas
que je m’y crusse mieux préparé qu’un autre — plusieurs d’entre
vous, tant parmi les théologiens que parmi les philosophes, apporte-
ront certainement au cours de notre entretien d’aujourd’hui des
contributions de valeur — mais pour une raison, comment faut-il la
définir ? de sentiment intellectuel, si ces mots peuvent s’allier.

En effet, je suis profondément convaincu de la nécessité et de la
possibilité d’une collaboration entre théologiens et philosophes qui,
plus qu’on ne I'imagine, ont besoin les uns des autres, peuvent s’en-
richir réciproquement. Ne faut-il pas croire a Peffort spirituel pour-
suivi, croire 4 la vie, conserver au ressort intérieur dont dépend notre
pensée la force secréte, indispensable a ’essor méme de cette pensée
qui s’éteint lorsque disparait toute espérance et toute consolation,
toute certitude personnelle des réalités spirituelles ? Et d’autre part,
que feraient les théologiens sans les armes forgées par la philosophie
lorsqu’il s’agit pour eux de se défendre contre les attaques insi-
dieuses de la pensée anti-chrétienne qui pénetre, déguisée, jusque
dans les doctrines qu’ils professent ?

Mais une premiére condition me semble indispensable pour nous
placer sous le signe d’une collaboration nécessaire et possible : nous
devons étre au clair sur nos positions respectives. Comme se plait a
le noter un philosophe catholique contemporain : un bon désaccord
en philosophie vaut mieux qu’une apparence d’entente dans la con-

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. 8., t, Xxx (N° 125, 1942). 16



242 EDMOND ROCHEDIEU

fusion (M. Aussi ne craindrai-je pas de présenter des questions contro-
versées en leur conservant leurs angles, parfois méme en accentuant
la rigueur de certaines théses qui, habituellement, se présentent plus
atténuées.

Encore un mot : il s’agit, par cette étude, d’introduire la discussion.
Aussi m’appliquerai-je plus 4 bien poser les questions qu’a leur
apporter des solutions définitives.

Notre plan comportera trois grandes divisions. D’abord des prolé-
gomenes ou, apres avoir indiqué rapidement la nature du probléme
de la révélation, nous liquiderons quelques points accessoires pour
n’en plus étre embarrassé par la suite. Puis, dans une premiére partie,
nous chercherons & définir la position actuelle du probléme pour les
théologiens. Dans une seconde partie, enfin, nous examinerons com-
ment, a nos yeux, ce probléeme doit étre posé, ce qui fera surgir des
questions non seulement théologiques, mais philosophiques.

PROLEGOMENES

§ 1. LE PROBLEME DE LA REVELATION ET SA COMPLEXITE.

A bien des égards, le probléme de la révélation permet de préciser
les limites entre la théologie et la philosophie.

En effet, si pour le théologien I’existence d’une révélation divine,
donc surnaturelle, est une donnée presque inhérente a la foi, donnée
sur laquelle il s’appuie pour édifier sa théologie, le philosophe con-
teste 4 la révélation ce caractére spécial par lequel elle serait une
connaissance qui échapperait aux conditions habituelles du savoir
humain. Pour le théologien, la révélation — qui se rencontre princi-
palement dans la Bible, mais peut surgir ailleurs — est Pultima ratio
de toute argumentation ; pour le philosophe, toute assertion, méme
religieuse, méme prétendiiment révélée, reste justiciable d’un plus
ample informé, doit étre vérifiée, controlée, n’est vraie que jusqu’a
preuve du contraire, bref n’est pas une notion acquise a tout jamais,
dont on puisse affirmer qu’elle ne changera plus.

Enfin, si pour le théologien la révélation, parce que surnaturelle,ne
peut pas étre jugée selon les lois étroites de la raison, car elle dépasse
les cadres humains et les fait éclater, le philosophe considére que tout,

(1) Etienne GiLsoN, Réalisme thomiste et critique de la connaissance, Paris, 1636,
p. 7, 238.



LE PROBLEME DE LA REVELATION 243

dans les jugements et notions qui constituent la vie spirituelle de
Phomme, doit obéir aux lois irréductibles de la raison, et qu’en pré-
tendant se soustraire a cette obligation, le théologien risque fort de
se placer en dehors de ’activité méme de penser.

Ainsi donc le fossé est profond, infranchissable, semble-t-il, entre
théologiens et philosophes lorsqu’ils abordent le probléme de la révé-
lation.

Pourtant cette opposition, pour nette qu’elle apparaisse au pre-
mier abord, constitue elle-méme un probléme, et ce, 2 un double titre,
selon qu’on ’envisage du point de vue théologique ou sous son aspect
philosophique. Du c6té des théologiens, en effet, la notion de révéla-
tion passe a 'heure actuelle par une crise ; ou, si le mot semble trop
fort, disons que la théologie réformée n’est pas encore parvenue a
élaborer une doctrine de la révélation admise par la majorité de ceux
qul y sont intéressés ; certes, des recherches se poursuivent (9, des
études sont publiées qui nous acheminent vers plus de clarté ; pour-
tant la question reste en suspens et réclame encore cet ensemble de
conclusions qui, répondant aux diverses objections, tiendra compte
également des réalités de la foi.

Du c6té philosophique, le désarroi est semblable, mais provient de la
notion méme de raison. Qu’est-elle ? quelles sont ses exigences, aux-
quelles la révélation doit se soumettre ? ce que tel philosophe consi-
dére comme rationnel, tel autre ne le taxera-t-il pas d’irrationnel ?
Bref, le flottement dans 1’idée que la philosophie contemporaine se
fait de la raison, joint aux complications qu’y ajoute la notion d’in-
tuition — et I'intuition, elle aussi, revét plusieurs aspects — ne con-
tribue guére a éclaircir les questions.

Mais voici que d’autres données se présentent encore, qui font
dévier les discussions et empéchent d’apercevoir les vrais problémes.
Avant d’aborder le fond de notre sujet, il nous reste a écarter ces

obstacles.

§ 2. DOCTRINES ET DOGMES REVELES.

Disons sans ambages que la notion méme de doctrine ou de dogme
révélés est une notion fausse, et de plus, pas biblique. Le professeur

(1) Nous n’avons pu tenir compte de 'ouvrage d’Edouard BurNIER, Révélation
chrétienne et jugement de valeur religieux, Lausanne, 1942, sorti de presse apreés la
rédaction de ces pages, ni de 'étude d’'Henry LEenuarDT, Connaissance religieuse
et foi, Montpellier, 1941, dont nous n’avons pris connaissance que derniérement.



244 EDMOND ROCHEDIEU

Emil Brunner, dans son dernier ouvrage (M, montre le développement
historique de cette conception. Au second siécle, pour se défendre
contre le gnosticisme, I’Eglise a cherché une arme qui ft a la fois
un moyen de sauvegarder la vérité qu’elle détenait et d’attaquer
Perreur qu’elle repoussait ; ce moyen pratique de dépister le faux, ce
critére de la vérité religieuse, ce fut laffirmation d’une doctrine chré-
tienne divinement inspirée et donc infaillible. Mais ces dogmes et doc-
trines, dans lesquels on voulut enfermer la révélation divine, ne cor-
respondaient pas a ce que I’Eglise primitive avait entendu par révé-
lation. Pour les premiers chrétiens, la révélation de Dieu s’imposait
comme une relation de personne a personne. Cependant, 'idée nou-
velle fit son chemin ; on confondit de plus en plus révélation et doc-
trine, et le croyant devint ’homme qui accepte les dogmes que
PEglise lui présente comme révélés, au lieu d’étre un fidele saisi et
converti par Jésus-Christ.

Or, en fait, dogmes et doctrines ne sont que 'expression intellec-
tuelle de la foi, revétus d’autorité par ’Eglise en vertu de son magis-
tére. En d’autres termes, c’est I’Eglise qui estime nécessaire d’exiger
Padhésion des croyants a certaines vérités dogmatiques et qui, de sa
pleine autorité, peut décider d’en faire une condition de salut.

Ainsi donc, pas d’assimilation de la révélation aux doctrines ou
dogmes regus par une Eglise. Et pourtant, comme nous le verrons
plus loin, la révélation peut pénétrer dans une dme par le moyen d’une
doctrine ou d’un dogme.

§ 3. LE CARACTERE RATIONNEL DES DOGMES ET DES DOCTRINES.

Mais voici qu’apparait, a propos de 1’énoncé doctrinal de la foi,
un probléme purement philosophique auquel peut-étre on n’a pas
suffisamment prété attention.

Les penseurs épris de cohérence philosophique reprochent a cer-
taines doctrines chrétiennes (par exemple: la création ex nibilo, la
Trinité, I'expiation substitutive, la double prédestination, etc.) leur
caractére irrationnel, contradictoire, bref, leur incohérence. Mais on
oublie que lorsque ces doctrines furent élaborées, puis admises et
enfin reconnues comme seule expression adéquate de la foi, elles le
furent précisément parce que I’Eglise avait le souci de la cohérence
philosophique ; entrainée par la philosophie du moment et voulant

(*) Emil BRUNNER, Offenbarung und Vernunft, Zurich, 1941.



LE PROBLEME DE LA REVELATION 248

mettre le christianisme a la portée des intellectuels d’alors, la théo-
logie édifia ces doctrines, non sans peine parfois, car la philosophie en
vogue ne concordait pas nécessairement avec les vérités contenues
dans la Bible. Mais enfin, ’adaptation fut entreprise et menée a chef,
et le néo-platonisme des premiers siecles chrétiens, comme plus tard
le réalisme scolastique ou I’idéalisme cartésien, furent pleinement
satisfaits de ce revétement intellectuel des dogmes chrétiens qu’atta-
quent maintenant, au nom de la raison, les philosophies modernes.
Aussi peut-on affirmer, sans paradoxe, qu’en critiquant au nom de
la cohérence philosophique les doctrines devenues articles de foi, le
désaccord porte davantage sur 1’élément philosophique de la
doctrine que sur son contenu religieux. Des lors, la question se pose :
Pourquoi ce qui paraissait autrefois suprémement rationnel et cohé-
rent devient-il actuellement suprémement irrationnel et incohérent,
ne satisfaisant plus aux exigences de la raison ? « Suivant l'orienta-
tion choisie », note le professeur Arnold Reymond, «le rationnel et
Pirrationnel, comme aussi le suprarationnel, seront différemment
compris et répartisy (@,

§ 4. LES THEORIES EXPLICATIVES DE LA RELIGION.

De nombreuses explications ont été proposées de la religion et des
phénomenes qui s’y rattachent : le « bon sauvage », dont parlait Mon-
taigne, fit fureur jusqu’au XVIIIe siecle, puis ce furent les diverses
théories positivistes, sociologiques ou mythiques.

Ces nombreux essais ont mis au jour une foule de documents inté-
ressants, opéré des rapprochements suggestifs. Pourtant n’oublions
pas qu’il ne s’agit 1a que d’hypotheses, dont aucune n’a rencontré
jusqu’a présent Passentiment général, loin de 1a. Il est donc sage de ne
pas les considérer comme des données acquises. Tout particuli¢rement
la théorie mythique de la religion ne doit étre utilisée qu’avec la plus
extréme prudence. Certains auteurs au verbe prestigieux sont plus
romanciers qu’historiens ; je pense, entre autres, aux ouvrages d’un
Edouard Schuré dont le charme évocateur est prenant, ou a la verve
d’un Salomon Reinach décrivant le sens qu’il faut donner 4 la Passion
du Christ. Gardons-nous d’attacher a des suppositions hasardées la
valeur de vérités controlées.

1) Arnold RevymonD, La pensée et 'ére, p. g, dans Philosophie spiritualiste, tome 1,
yLap 7P+ 9 P P )

Lausanne, 1942. Nous tenons a remercier trés particuliérement 'auteur de nous
avoir communiqué les épreuves de cet important ouvrage.



246 EDMOND ROCHEDIEU

PREMIERE PARTIE

Le probléme de la révélation tel gu’il se pose a I'heure actuelle.

§ 1. LA CRISE DE LA PENSEE THEOLOGIQUE,

Dans un article récent, M. Jean de la Harpe écrivait ces lignes :

«...que le théologien reprenne la question de la révélation et nous en
donne une conception cohérente... afin de remplir la mission qui lui est
impartie ». (1)

Nous sommes d’accord avec lui: il y a la une mission a laquelle le
théologien se doit d’étre fidele. Mais, comme nous P’avons indiqué,
une crise de doctrine subsiste a ce propos, et si le désarroi n’est pas
nouveau, il s’est accentué ces derniéres années. Pourtant des études
récentes ont paru qui nous permettront de préciser dans ses grandes
lignes la position actuelle de la théologie réformée, tout en sachant
que des variantes existent, de droite et de gauche ; tandis que pour
certains I’aspect surnaturel de la révélation passe au premier plan,
d’autres insistent sur ses répercussions humaines et voient surtout
ce qu’elle comporte de relatif.

§ 2. LES CAUSES DU DESARROIL.

Mais quelles sont les causes qui jetérent le trouble dans la pensée
théologique ? J’en distingue trois principales :

1. La critique biblique.

Au cours du XIXe siecle et au début du XX, les exégetes protes-
tants, par des méthodes toujours plus précises et délicates, obtinrent
des résultats souvent remarquables, faisant mieux comprendre les
livres bibliques, leur originalité, leur beauté, leur réle en tant que docu-
ments religieux et reflet d’un milieu social.

Mais ces savants portérent aussi leur attention sur les transfor-
mations subies par les textes de la Bible. Ils en vinrent a déceler, dans

(r) J. pE LA HareE, « La personnalité divine », dans Revue de théol. et de philos.,
10415 P« 75¢



LE PROBLEME DE LA REVELATION 247

des livres considérés jusqu’alors comme d’une seule venue, des rédac-
tions successives et des rédacteurs différents. Des lors, le probleme de
Pauthenticité des écrits bibliques se posait dans des termes nou-
veaux : siles textes ne sont pas I’ceuvre des auteurs sacrés, quelle est
lear valeur, quelle créance peut-on leur accorder ! Et lorsque la
critique biblique eut appliqué sa méthode aux Evangiles, des doutes
inquiétants s’élevérent que n’avaient pas connus les générations
précédentes : tel passage des Evangiles, qui détonne dans ’'ambiance
générale de Denseignement du Christ, est-il bien authentique? fait-il
partie du message de Jésus a ses premiers disciples ? ne provient-il
pas, au contraire, d’un rédacteur subséquent, bien intentionné sans
doute, mais qui a déformé les paroles du Maitre ? Et les récits de
miracles, les allusions aux prophéties antiques réalisées dans la vie
du Seigneur, ne seraient-ce point des adjonctions postérieures, ou tout
au moins des arguments introduits pour convaincre les adversaires
récalcitrants, fortifier la foi des néophytes, instruire les catéchu-
menes ! Les Evangiles synoptiques furent alors étudiés pour eux-
mémes, en laissant momentanément de c6té le quatrieme évangile, et
Pon aboutit 4 T’hypothese des deux sources: 'une, qui n’est autre
que le fond de I’évangile de Marc, base méme des évangiles de Mat-
thieu et de Luc, IPautre, une source écrite trés ancienne, contenant
des paroles de Jésus, et dont les trois évangélistes firent usage, par-
fois en reproduisant le méme texte, parfois en y puisant librement.

Pourtant une ombre planait sur ces travaux, bien qu’ils eussent
été poursuivis dans un esprit de foi et de piété. Jamais,en effet,on ne
parvint a un accord complet sur ces logia, ce recueil de textes primi-
tifs qui constitue 'une des deux sources des écrits synoptiques. Bientdt
d’ailleurs un autre probléme, que Pon croyait écarté, s’imposait de
nouveau : la valeur historique du quatri¢me évangile est apparue plus
réelle qu’on ne I’avait soupgonnée, a tel point que certains critiques
n’hésitent pas a donner la préférence aux écrits johanniques quandil
leur faut préciser les événements importants de la vie du Seigneur.

Bref — et je m’écarterais de notre propos en allongeant cet exposé
des vicissitudes de la critique biblique — la théologie protestante en
arriva a la situation suivante, dont on comprendra aisément ce qu’elle
a non seulement de paradoxal, mais de troublant : les pasteurs et les
théologiens chargés d’expliquer la Bible et d’en mettre les ensei-
gnements a la portée de leurs contemporains, virent s’accumuler
les difficultés dans la mesure méme de leur loyauté intellectuelle.



248 EDMOND ROCHEDIEU

Doit-on s’étonner qu’une réaction se produisit ! Que ferait un
professeur de philosophie chargé d’exposer les idées de Platon si,
au moment de citer des textes importants, considérés pendant des
siécles comme caractéristiques de la pensée platonicienne, il se
trouvait arrété par des remarques critiques lui prouvant que ces
passages ne sont pas authentiques mais proviennent de rédacteurs
postérieurs qui, trés habilement, par des gloses disposées avec soin,
ont introduit dans les dialogues des notions étrangeres a Platon, voire
absolument contraires a son enseignement ?

2. L’histoire des religions.

Une seconde cause du désarroi théologique me parait étre I’in-
fluence souvent dissolvante de ’histoire des religions.

Certes, cette discipline nouvelle, pleine d’intérét, a ouvert de larges
horizons, dont la théologie actuelle se passerait difficilement. Mais, en
y regardant de pres, on découvrira que tout n’est pas de bon aloi dans
les apports de cette science. Et tout d’abord son point de départ :
aucun spécialiste, si savant soit-il, ne pourra juger équitablement les
religions auxquelles il reste totalement étranger puisqu’il ne les
pratique pas. Ne vivant pas les religions qu’il étudie, I’historien des
religions, ou bien les verra toutes du dehors, s’il est incrédule, n’y
découvrant que des superstitions et des croyances sans grande valeur
(cun ensemble de scrupules qui font obstacle au libre exercice de nos
facultés», dira Salomon Reinach) ou bien, s’il est croyant, les comparera
a celle qu’il pratique. Je sais bien que, par un désir intense de sym-
pathie, on peut suppléer en une certaine mesure a cette incompréhen-
sion inévitable ; pourtant I'incompréhension subsiste et donne aux
affirmations et aux conclusions de l'histoire des religions quelque
chose d’artificiel qui tient a la nature méme de cette étude.

Or, et ceci indépendamment de la valeur de leurs résultats, ces
recherches ont troublé bien des théologiens, surtout ceux qui se
contentérent d’une étude trop rapide. Ils en retirérent I'impression
que les fondements mémes de leur foi se trouvaient ébranlés: lechris-
tianisme, pour lhistorien des religions, qu’est-il en effet sinon une
religion parmi beaucoup d’autres ? et peut-on affirmer que cette
forme de la piété humaine soit supérieure a d’autres croyances, qu’elle
représente la religion définitive ?

Ainsi donc, cette discipline nouvelle, enseignée dans les facultés de
théologie, eut souvent pour effet non de fortifier la foi, mais de
Pénerver en posant des problemes insolubles.



LE PROBLEME DE LA REVELATION 249

- g i
3. Linfluence hégélienne.

Tout a I’heure, nous relevions 'un des raisonnements utilisés par
la critique biblique : un passage est inauthentique, lorsqu’iln’est pas
conforme aux idées générales du contexte. Ce critere fut appliqué par
les exégetes du Nouveau Testament lorsqu’ils étudierent la pensée du
Christ. Tel texte, a-t-on dit, telle affirmation, telle remarque explica-
tive ne font pas partie de ’enseignement de Jésus, car ils contredisent
cet enseignement. On précisa les choses, et bientot une théorie s’éla-
bora, aux variations toujours brillantes, mais sur un théme au fond
treés semblable. On admit Pexistence de deux tendances opposées :
d’une part Penseignement original du Christ, tel que les Synopti-
ques ou, mieux encore, le sermon sur la montagne (Matth, v-vii) le
présentent, et d’autre part, ’enseignement de l'apétre Paul, extré-
mement différent, mais qui finit par triompher, a tel point que méme
dans les évangiles synoptiques certains versets doivent étre consi-
dérés comme des infiltrations pauliniennes et par conséquent écartés
comme inauthentiques. L’un des aspects les plus exagérés de ce
point de vue se retrouve chez un exégéte comme Guignebert, pro-
fesseur en Sorbonne; a ses yeux, le message de Jésus, strictement
local et apocalyptique, ne s’adressait qu’aux seuls Juifs de Palestine ;
mais un homme de génie, ’apétre Paul, tout pénétré des doctrines syn-
crétistes des mysteres orientaux, attribua de bonne foi ce mysticisme
paien au prophéte de Galilée, créant, en s’inspirant des mysteres,
Padoration du Christ Sauveur; des lors le christianisme pouvait
prendre son essor et 'Eglise se développer en suivant fidelement
Ienseignement paulinien.

D’autres exégetes, sans aller aussi loin, se contenterent de voir dans
I'Eglise chrétienne la synthese plus ou moins réussie du message de
Jésus et de Penseignement de saint Paul. Mais peu importent d’ail-
leurs les nuances apportées a Pexplication fondamentale. Ce qui nous
intéresse ici, c’est avant tout la méthode. Or, cette méthode, dans
ses outrances, est proprement hégélienne. L’histoire de la théologie
protestante est 1a pour nous rappeler qu’il y eut effectivement une
école hégélienne, comptant de nombreux exégetes de talent. Pour les
tenants de cette tendance tout procede selon le rythme dela these et
de Pantithése. Et I'on voulut découvrir dans le christianisme primitif
le méme mouvement dialectique : a la these initiale, enseignement de
Jésus, devait s’opposer une antithese : ce fut saint Paul ; puis la syn-



250 EDMOND ROCHEDIEU

thése naissait d’elle-méme, par la force interne des idées, et ce fut ie
christianisme des siécles suivants. Ainsi donc les différences entre
saint Paul et les évangiles, différences que personne ne conteste, se
transformérent en une opposition radicale. Et ’on oublia que pendant
des siécles les exégetes ne découvrirent point ces prétendues rivalités
entre le paulinisme et enseignement synoptique ; bien au contraire,
saint Paul apparaissait comme Padmirable commentateur des
paroles du Seigneur, celui qui, dans un langage approprié, se faisant
tout a tous, avait su s’adresser aux anciens Juifs comme aux anciens
paiens et dégager les conclusions pratiques et théoriques d’un mes-
sage dont le caractére absolu rendait cette traduction nécessaire.

L’hégélianisme, artificiellement, par parti pris philosophique, n’a
voulu voir dans le paulinisme que I’antithése du message chrétien
primitif. Envisager le Nouveau Testament sous cet angle, c’était
fausser les perspectives du probleme exégétique et provoquer, pour
finir, une réaction souvent violente, souvent injuste.

§ 3. LA REACTION INEVITABLE.

Si d’un seul regard nous embrassons la situation telle qu’elle se
présentait pour maints théologiens formés par les méthodes de 1’his-
toire des religions et de la critique biblique, et influencés par I’hégé-
lianisme, que devient la révélation, cette ultima ratio de la théologie ?
Les textes authentiques sont rares; ceux qui le sont, combien de
temps le resteront-ils ? L’enseignement du Christ, méme le récit de sa
vie, comment les dégager des influences étrangeres qui les ont défor-
més: influence de I’apétre Paul, intervention des rédacteurs, formes
littéraires adoptées pour les besoins de la propagande chrétienne ?
Et cette religion chrétienne, quelle place occupe-t-elle dans le fleuve
immense des religions humaines ! ne serait-elle qu’une étape dans
Pévolution générale, un anneau dans la chaine du mysticisme ?

Les théologiens cependant, ne ’oublions pas, sont des croyants ;
les doctrines qu’ils élaborent jaillissent de la réalité de leur piété. Or,
tandis qu’intellectuellement le probléme de la révélation s’obscurcit
a leur vue, pratiquement, dans la vie journaliere, ces mémes théolo-
glens sont les témoins de faits admirables : par la lecture et la médi-
tation de la Bible, des hommes dévoyés retrouvent le respect d’eux-
mémes, et d’autres, par lintervention soudaine d’un ami, par un
retour inattendu sur eux-mémes, par un changement subit et com-
plet des idées auxquelles ils étaient le plus attachés, comprennent



LE PROBLEME DE LA REVELATION 251

enfin leur vrai devoir, accomplissent le geste de pardon ou de renon-
cement qu’aucun argument n’avait obtenu d’eux, obéissent a ’appel
mystérieux qu’ils ne peuvent éluder.

Et c’est ainsi que la vérification pratique de la valeur absolue et de
Pexistence d’une révélation, dont intellectuellement ces théologiens
ont cru reconnaitre la relativité, les fait douter de ce relativisme. Il
en résulte, chez beaucoup d’entre eux, une attitude hybride et oscil-
lante, qui refléte leur trouble intérieur. Dans les discussions, ils aiment
a s’appuyer sur des textes, mais si ’adversaire les presse, les accusant
de biblicisme, ils protesteront et affirmeront leur plein accord avec
les résultats généralement admis de la critique, quittes, l'instant
d’apres, a recourir de nouveau a I’autorité de la révélation.

Une issue devait étre trouvée. Voyons dans quelle direction les
théologiens la cherchérent.

§ 4. LA POSITION ACTUELLE DE LA THEOLOGIE REFORMEE.

Qu’en est-il, tout d’abord, de l'identification de la révélation avec

la Bible ?

1. La révélation et la Bible.

Disons immédiatement que la théologie ne confond pas la révé-
lation et les Saintes Ecritures. Le biblicisme, 8’1l existe encore, a été
abandonné par les théologiens réformés, et la théopneustie telle que
Gaussen l’enseignait ne se pratique plus. Parmi les théologiens
actuels, Karl Barth n’est pas un littéraliste.

« L’exégéte théologien, déclare-t-il, doit se placer dans Pattente que ce texte
(de IEcriture sainte) lui devienne un témoignage de la révélation. Dans
Pattente! c’est tout ce que Pon peut dire ici. Que le théologien pergoive ce
témoignage comme tel et que, dans son explication, il le rende perceptible
comme tel, cecl n’est pas en son pouvoir. Dans la Bible, elle aussi, la réveé-
lation parle seulement quand et la ot Dieu le veut » @,

« Car si la Bible veut étre prise absolument au sérieux, clle ne veut jamais
étre prise a la lettre » (2).

La Bible, qui est le témoignage de la r¢vélation, demeure toutefois
la source de notre connaissance et de notre expérience chrétienne ;
a ce titre elle nous est particulierement précieuse, « mais il importe »,

(1) Karl Bartn, Révélation, Eglise, Théologie, p. 51. — (2) Karl BarTn, Parole
de Diew et parole humaine, p. 108 ; cf. p. 252, 109.



252 EDMOND ROCHEDIEU

comme 1’écrit un de nos collégues, « de retrouver derriere le témoi-
gnage celui a qui il est rendu, au dela de la parole écrite, la vérité
ineffable » (O,

Le professeur Emil Brunner, dans son ouvrage Offenbarung und

Vernunft, explique cela par une image :

« De méme qu’une vitre n’est pas faite pour que nous la regardions, mais
pour que nous puissions regarder dehors au travers, de méme nous ne devons
pas croire a la Bible, mais, au travers de la fenétre de la Bible, contempler et
recevoir la lumiére de Dieu. Nous ne devons pas croire a I’Ecriture, mais il
nous faut, dans la foi au Christ, reconnaitre et expérimenter la Parole de
PEcriture comme Parole de Dieu. »

Cependant il faut distinguer entre I’Ancien et le Nouveau Testa-
ment. Pour le chrétien, I’Ancien Testament apparait toujours, bien
qu’a des degrés divers, suivant la théologie qu’on adopte, comme une
préparation, une introduction au Nouveau Testament. Sans le
judaisme de P’Ancien Testament, Jésus n’aurait pas été le Christ,
puisque la notion méme de Messie n’efit pas existé. Dans ces écrits,
Dieu se révele de bien des maniéres : par des visions, par des réves,
dans des théophanies, par le moyen des lois qui donnent au peuple
d’Israél son caractére propre, par cette conviction des Israélites
d’avoir été choisis par Dieu pour des fins religieuses. Et les person-
nalités qui bénéficient de ces révélations, que ce soit Moise ou les
prophetes, nous apparaissent comme ayant recu le don d’interpréter
les événements, d’y découvrir la main de Dieu, les révélations de sa
justice, de sa colére, de son amour. Aux yeux du théologien chrétien
cependant — et ceci différencie son attitude de celle du Juif pieux —
I’Ancien Testament devient aussi la préface du Nouveau. Dieu s’y
révele en préparant le peuple juif pour qu’au moment fixé par lui le
Christ y naisse et apporte la Bonne Nouvelle au monde. Pourtant,
pour qul ne se contente pas de la piété juive, ’Ancien Testament
reste incomplet, la révélation ne brillant de tout son éclat que dans
les livres du Nouveau Testament, car c’est 13, et 1a seulement, que
nous trouvons le témoignage d’une révélation totale de Dieu, incarné

en une personne, le Christ.

(1) Henri GErmonD, « Réflexions sur "Eglise et 'Etat », dans Revue de théol. et de
philos., 1042, p. 13 s.



LE PROBLEME DE LA REVELATION 253

« La révélation», écrit le professeur Leenhardt, «est 'acte de Dieu par
lequel il établit entre sa personne et la personne humaine une relation par
le moyen de laquelle son autorité divine est reconnue comme telle » (1),

« La foi évangélique repose d’aplomb sur la conviction qu’une telle inter-
vention de Dieu dans le monde, en vue de se faire connaitre, est possible
théoriquement et réelle historiquement » (2).

« La révélation de Dieu en Jésus-Christ», ajoute le méme théologien, «est
tout le contraire d’une vérité abstraite, statique, morte. Elle est une relation,
établie par Dieu lui-méme, un mouvement dans lequel Dieu se fait connaitre
comme celui qui cherche ’homme, qui aime ’homme et Pappelle 4 le con-
naitre comme tel et a ’aimer. Le Dieu de Jésus-Christ est vraiment connu
pour ce qu’il est, lorsque Pon reconnait en lui celui qui a fait en Jésus-
Christ tout ce qu’il fallait pour se faire connaitre » (3).

Et le distingué professeur précise sa pensée :

« La révélation, c’est Jésus-Christ et non pas un dogme ou un ensemble
de dogmes. Dieu pour se faire connaitre ne nous a pas envoyé un livre, il est
venu lui-méme mystérieusement en Jésus-Christ (4), ...C’est pourquoi, égale-
ment, nous devons nous raidir contre la tentation de transférer a la Bible
ce qui est strictement vrai de Jésus-Christ et de lui seul. Il n’est pas sans
inconvénients graves de dire que la Bible est la révélation de Dieu » (5).

Toutefois, et cette remarque a son importance :
« La doctrine de la révélation n’est pas un article d’exportation, elle n’est

vraie qu’a intérieur de ’Eglise, c’est-a-dire pour la foi, parce que la seulement
elle a un sens » (6).

Bref :

« Par tout ce qui est dit de Jésus-Christ dans la Bible et par tout ce que
Jésus-Christ dit lui-méme, Dieu nous rencontre, Dieu nous parle. La Bible
devient le lieu de cette rencontre dans laquelle la révélation historique devient
pour nous une réalité actuelle » (7),

2. Le témoignage du Saint-Esprit.

Mais, demandera-t-on, comment la révélation, qui est éternelle,
qui dépasse donc les catégories du temps et de I’espace, s’insere-t-elle
dans le cadre de P’histoire, d’abord dans la personne du Christ, puis,
par le témoignage de la Bible, dans nos vies particuliéres ?

A la premitre question, la théologie réiormée répond que si Dieu
ne nous est connu réellement qu’en Jésus-Christ, c’est précisément
parce que la révélation étant une relation de personne a personne,

(*) Franz LeeNHarDT, La foi évangélique, Genéve, Labor, 1941, p. 15, —
(2) Ibid., p. 12. — (3) Ibid., p. 22. — (4) Ibid., p. 29. — (5) [bid., p. 29. —
(6) 1bd., p. 28. — (7) Ibid., p. 31.



254 EDMOND ROCHEDIEU

D
Dieu, pour sauver les hommes, s’est révélé en la personne de Jésus-
Christ.

Pour la deuxidme question, les théologiens réformés font inter-
venir ce que Calvin a appelé le témoignage intérieur et secret du Saint-
Esprit. Cette action mystérieuse et toujours imprévisible de I’Esprit
Saint donne au texte biblique son caractere de révélation. Toutefois
nous remarquons que dés le début, et chez Calvin lui-méme, cette
doctrine a manqué de netteté. Le professeur Neeser le note en ces

termes :

« Calvin a le sentiment que la révélation de Dieu ne saurait étre enchainée
ni dans une organisation ecclésiastique, toujours humaine, ni dans la lettre
d’un livre sacré, humaine elle aussi. Sur ce dernier point,il ne va pas jus-
qu’au bout de la thése de la liberté divine. L’Ecriture sainte, enseigne-t-il, sera
le lieu de la révélation divine pour ceux en qui aura agi le témoignage du
Saint-Esprit. Mais, a ses yeux, ces derniers possédent dans ’Ecriture sainte
une permanente révélation... qui, en fait, se confond avec la lettre elle-méme,
Calvin n’accuse-t-il pas constamment ceux de ses adversaires qui restent
insensibles a Pautorité d’un argument scripturaire de résister a Dieu lui-
méme ou au Saint-Esprit 2... Ne se comporte-t-il pas dans la discussion en
homme qui disposerait de fagon définitive, dans la lettre des textes sacrés, de
la révélation surnaturelle ? » (1),

Nous avons la, nous semble-t-il, ’origine de la perpétuelle ambi-
guité qui pese sur la doctrine réformée de la révélation et dont les
théologiens ont grand’peine a se débarrasser, bien que, dans le calvi-
nisme strict, la difficulté ait été éludée par la croyance a la prédesti-
nation.

Cette connaissance par le Saint-Esprit a ceci de particulier qu’elle
est a la fois actuelle dans notre étre intérieur et historique dans le
témoignage biblique, ce qui ’empéche de verser dans un illuminisme
qui ne tiendrait aucun compte de la Bible. En un seul acte, la révéla-
tion devient en nous la foi au Christ et la foi a ’Ecriture qui en rend
témoignage.

3. Révélation naturelle et surnaturelle.

Y a-t-il en dehors de la Bible, une révélation générale naturelle ?
On le sait, cette question oppose depuis plusieurs années deux des
chefs de la pensée protestante contemporaine, les professeurs Karl

(*) Maurice NEESER, « Théologie et philosophie chez Karl Barth », dans Revue de
théol. et de philos., 1935, p. 248 s.



LE PROBLEME DE LA REVELATION 285

Barth et Emil Brunner. Le premier est intransigeant sur ce point :
puisque I’Ecriture sainte est I'unique source de révélation, il n’y a
pas de révélation générale, pas plus dans la nature que dans la
conscience morale ou dans I'histoire. I1 n’y a qu’une seule révélation
qui, elle, est parfaite: la révélation en Jésus-Christ (). Le second
estime au contraire que la théologie ne peut que reconnaitre ’exis-
tence d’une révélation naturelle et générale, dont tant de textes
bibliques font mention. Mais il admet, comme Karl Barth, que cette
révélation naturelle ne suffit pas au salut et que la révélation en
Jésus-Christ dépasse infiniment toute autre révélation. Le professeur
zuricois reléve a ce propos que la révélation naturelle est non seule-
ment incompléte, mais impersonnelle, et que la révélation surnaturelle,
seule parfaite, a pour trait dominant d’étre personnelle, puisqu’elle
passe par des personnalités.

Et cela nous ramene a notre définition de la révélation : une rela-
tion de personne a personne, donc une expérience religieuse per-
sonnelle dans laquelle Dieu se fait connaitre a 'homme ; en Jésus-
Christ elle est parfaite, complete, mais elle peut exister incompléte,
moins parfaite.

4. Révélation et raison.

A T’heure actuelle, ce ne sont pas seulement les théologiens qui par-
lent de deux genres de vérité : I'une impersonnelle, reconnue de tous,
Pautre personnelle, mais qui doit étre vécue. Opposant la vérité
scientifique a celle de la métaphysique, M. Frutiger montre le savant
réduisant le qualitatif au quantitatif et obtenant une représentation
du monde «aussi déshumanisée, aussi dépersonnalisée que possible »,
tandis qu’au contraire le métaphysicien met ’accent sur « I'irréduc-
tibilité du contingent, de 'individuel, du qualitatif, de ’humain » @),

Or, ce que les philosophes disent de la connaissance métaphysique,
les théologiens P’attribuent a la révélation. Révélation et philosophie
ne sont donc pas aussi opposées qu’on le prétend. D’ailleurs, un calvi-
niste comme le professeur Lecerf rappelle que pour Calvin la raison,
lorsqu’elle ne cherche pas a dépasser ce qui est humain, n’erre pas,
en vertu méme de la grice commune départie a toute créature

(¥) Voir Edmond Grin, « Un conflit doctrinal au sein de la théologie dialectique »
dans Revue de theol. et de philos., 1935, p. 283. — (2) Perceval FRUTIGER, « Les
deux ordres de la vérité », dans Revue de théol. et de philos., 1942, p. 33.



256 EDMOND ROCHEDIEU

humaine (. « La Bible », déclare aussi Karl Barth, « pourra s’enten-
dre admirablement avec toute philosophie digne de ce nom » @,

Mais le théologien, estimant sa position supérieure a celle du
philosophe, aura toujours tendance a affirmer que la révélation,
vérité personnelle, inclut la vérité impersonnelle et abstraite, sans que
la réciproque soit possible. Les déficiences de la connaissance ration-
nelle seront d’autant plus sensibles que les problémes examinés se
rapprocheront davantage des problémes religieux et concerneront le
salut de ’ame, si bien que les divergences entre la connaissance basée
sur la foi et celle qu’inspire la seule raison, considérables en métaphy-
sique et en morale, seront minimes dans les sciences et inexis-
tantes dans les questions formelles.

Les plupart des théologiens, sous une forme ou sous une autre,
insistent sur cette incapacité de la raison 4 saisir les vérités reli-
gieuses, parce qu’atteinte dans son intégrité par le péché. Pour les
uns — telle est la position de Karl Barth — la chute ayant détruit
totalement en I’homme Vimago De: ¥, la raison reste totalement
impuissante a comprendre Dieu; pour d’autres — le professeur
Lecerf, par exemple — le péché a vicié la raison humaine, mais sans
la détruire, et cette opinion, assure-t-il, est celle de Calvin. Les
sciences, les arts, la philosophie, les institutions sociales et religieuses
sont des effets ordinaires de la grice commune, la faculté d’invention
et le génie en étant des effets extraordinaires @,

« Nous croyons », déclare M. Lecerf, « que, hormis les cas de maladie men-
tale ou physique, la raison peut fonctionner formellement d’une maniére
correcte. Une contradiction formelle est donc pour nous une marque d’er-
reur... En cela, nous sommes conséquents avec nous-mémes, parce que les sens
et la raison, d’aprés notre foi, sont des instruments de connaissance voulus
de Dieu, efficaces lorsqu’ils s’exercent dans le domaine pour lequel ils sont
faits, Pour nous, la grace commune en maintient I'intégrité chez ceux qu’elle
dispense des infirmités et de la maladie » (5).

Mais, ajoute encore le professeur de Paris, les théologiens calvi-
nistes «sont fondés aussi 4 nier que les sens saisissent tout le réel, et
a refuser a la raison le droit de se considérer comme source et comme
norme de tout le réel» ©,

Ces affirmations contredisent-elles absolument les conclusions de
la philosophie contemporaine ! Je ne le pense pas.

(¥) Auguste LecerF, Introduction a la Dogmatique réformée, I, p. 115s.— (2) Karl
Bartn, Parole de Dieu et Parole bumaine, p. 108. — (3) Edmond Grin, arzicle cits,
p- 287. — (4) Auguste LecErr, ouvrage cité, 1, p. 115 — (5) Ibid., p. 116 5. —
(0) Ibid., p. 117.



LE PROBLEME DE LA REVELATION 257

5. Le conflit entre la révélation et la raison.

Pourtant des conflits surgissent entre les affirmations de la révé-
lation, méme comprise sans aucun littéralisme biblique, et les données
de la raison. Doit-on accorder son assentiment a toute déclaration
qui se prétend révélée ? n’y a-t-il pas un triage a opérer ? et la raison
n’a-t-elle aucun role dans cet examen ?

Le théologien, défendant ce qu’il considére comme révélé, le fera,
la plupart du temps, avec les arguments suivants :

a) L’évidence de la vérité révélée vient de Dieu, et la connaissance
que nous en avons a sa source dans une communication personnelle
de Dieu. En douter, c’est refuser @ priori la possibilité d’une connais-
sance transcendante par révélation et nier toute connaissance autre
que la connaissance rationnelle. Ce doute est une forme du péché et
il faut le combattre comme tel, en amenant a la lumiére de Dieu.

b) La foi étant expérience d’un entretien avec Dieu, la révélation
2
qui en découle ne pourra jamais étre soumise a une vérification de
caractere rationnel.

¢) Le croyant combattu dans sa foi doit a4 son tour attaquer le
douteur. C’est parce que ’homme a trop confiance en I'autonomie
de sa raison qu’il se croit en droit de repousser ce que cette raison
ne peut admettre. Or il faut que la foi ébranle cette fausse conviction
d’une autonomie de la raison et fasse comprendre aux philosophes
qu’il existe une vérité d’un autre ordre, ayant ses faits et sa logique
propres. La victoire sur le doute commence lorsque ’homme recon-
nait que vouloir étre son propre maitre, méme intellectuellement,
constitue le péché capital. La repentance doit faire son ceuvre jusque
dans Pintelligence : alors seulement la révélation s’imposera comme
vérité. Tel est le renouvellement de P'intelligence dont parle saint
Paul dans I’épitre aux Romains (x11, 2).

Voila, grosso modo, ce que répondrait un théologien aux philoso-
phes faisant des objections a la valeur méme de la révélation. Il nous
reste 4 examiner ce que vaut cette réponse.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXX (N° 125, 1942). 17



258 EDMOND ROCHEDIEU

DEUXIEME PARTIE

Le probléme de la révélation tel gu’il doit étre posé.

§ 1. UN PROBLEME MAL POSE.

Tant que le probléme est posé dans ces termes, aucune confronta-
tion ne sera possible entre les theses des philosophes et celles des théo-
logiens ; la discussion se poursuivra, s’éternisera, mais n’aboutira
pas. Les philosophes auront Iimpression que les théologiens se
dérobent des qu’on les presse — ce qui est faux —, qu’ils manquent
de loyauté — ce qui est injuste —, que leurs motifs de croire sont
autres que les arguments qu’ils avancent et qu’en fin de compte,
quoi qu’ils en disent, leur attitude reste celle du biblicisme littéra-
liste. De leur c6té, les théologiens reprocheront aux philosophes de
faire fi de la vie religieuse — ce qui n’est pas le cas —, de n’admettre
que la démonstration logique — ce qui est inexact —, et finalement
de ne pas connaitre ’expérience religieuse personnelle, le témoi-
gnage intérieur du Saint-Esprit — ce qui, pour le moins, est une
affirmation peu charitable.

Si nous voulons avoir quelque chance de nous comprendre et de
collaborer, le probléme de la révélation doit étre posé dans d’autres
termes, et tout d’abord dédoublé :

1. Sommes-nous certains de P’existence d’une révélation ! soit le
probléme de la réalité de la révélation.

2. Dans quels termes, par quels mots exprimerons-nous la révé-
lation ? soit le probleme de Pexplicitation de la révélation (™.

Nous examinerons d’abord le second point, non pas qu’il soit plus
important que le premier, mais parce qu’il est plus directement en rap-
port avec notre étude et qu’a son propos regnent les malentendus
les plus nombreux et les plus tenaces, mais aussi les plus susceptibles
d’étre dissipés.

(") Cf. Arnold ReymonD, « Philosophie et théologie dialectique », dans Revue de
théol. et de philos., 1935, p. 271 : « Il nous semble pour notre part que M. Brunschvicg

met le doigt sur la vraie question : la fol s’appuie-t-elle sur un révélé authentique ?
Pour y répondre, force nous est d’examiner les rapports de la raison et de la foi ».



LE PROBLEME DE LA REVELATION 259

§ 2. EXPLICITATION DE LA REVELATION — lLA QUESTION DE VERITE.

La révélation — qu’on en admette ou non la réalité, peu importe
pour le moment, puisqu’il s’agit ici de sa formulation — représente
pour lintelligence un « donné » qu’il lui faut traduire en termes com-
préhensibles pour chacun.

« Il va sans dire », écrit le professeur Arnold Reymond, « que le « survenu »
ne peut devenir objet de foi que dans la mesure ou, sous une forme ou une
autre, il s’explicite en éléments notionnels qui en aucun cas ne doivent le

nier. Seulement, comment s’opére cette explicitation ? La est le probléme
redoutable entre tous » (1),

Redoutable en effet, car au lieu d’apercevoir immédiatement la
réponse, nous voyons au contraire les questions se multiplier.

Des I’abord un premier probléme se présente, celui de la vérité :
si telle expression biblique ou telle doctrine est choisie de préférence
a d’autres, n’est-ce pas parce que le théologien lestime mieux en
accord avec la révélation, avec cette expérience personnelle d’un
rapport avec Dieu par le Christ, donc plus vraie, puisque la vérité
d’un jugement consiste précisément en son accord complet avec
le réel qu’il doit traduire ?

Que faire, lorsque le méme donné religieux — en Poccurrence la
méme expérience religieuse des rapports entre Dieu et ’homme —
s’explicite de deux manieres différentes, se traduit par deux doctrines
inconciliables ? Comment savoir laquelle des deux notions est la
vraie, c’est-a-dire laquelle correspond exactement a la révélation ?
Et ce probléme, inévitable, s’imposera un jour ou l'autre a la réflexion
du théologien, car, ainsi que le remarque M. Frutiger,

« Une inspiration d’en haut ne peut rester pure de tout mélange humain,

Fatalement, elle devra s’insérer dans les cadres de notre univers mental et de
notre langage » @)

Quelques exemples illustreront notre pensée.

Premier exemple. — La sainte Céne.

Catholiques et protestants, partant des mémes textes, et donc du
méme témoignage a la révélation en Jésus-Christ, aboutissent les
uns a eucharistie et 4 ’affirmation du miracle de la transsubstantia-

() Cf. Arnold REymonD, «Philosophie et théologie dialectique », dans Revue de
théol. et de philos., 1935, p. 279. — (2) Perceval FRUTIGER, arzicle cité, dans Revue
de theol. et de philos., 1942, p. 28.



26c EDMOND ROCHEDIEU

tion, les autres, suivant les Eglises auxquelles ils se rattachent, a la
consubstantiation, a la communion mystique en Christ ou a I'idée
d’une simple commémoration. Pourquoi ces différences ? Provien-
nent-elles de ce que les uns sont pénétrés et éclairés par le témoignage
de PEsprit, et les autres pas ! Remarquons, a cet égard, que le
calvinisme traditionnel invoque l'autorité de la raison et le témoi-
gnage des sens pour repousser la transsubstantiation .

Deuxieme exemple. — La prédestination.

Mais allons plus profond. Voici deux calvinistes qui discutent du
mystere de la double prédestination, celle des élus et celle des réprou-
vés, dans ses rapports avec la chute. L’un est supralapsaire : a ses
yeux, le décret divin de I’élection et de la réprobation est logique-
ment antérieur au décret qui a voulu la chute d’Adam. L’autre
théologien est infralapsaire : il estime que le décret de I'élection est
logiquement postérieur au décret général de la Providence dans
lequel rentre aussi la chute. Ces deux théologiens professent la méme
croyance au témoignage intérieur du Saint-Esprit, tous deux sont
des croyants sinceres, tous deux s’appuient sur les mémes témoignages
bibliques, usant d’une méme traduction ®. Comment expliquer
leurs divergences, puisque pour tous deux il s’agit d’une révélation
au sens précis indiqué plus haut, la Bible devenant le lieu, 'occasion,
le moyen d’une révélation de Dieu par le témoignage intérieur du
Saint-Esprit ? Trois solutions sc présentent : 1. la vérité n’est expri-
mée que par 'un des adversaires ; davs ce cas 'autre se soumettra ;
le cas se produit, mais il est rare; 2. les deux adversaires se consi-
derent chacun dans le vrai: c’est le cas le plus fréquent, mais il ne
satisfait personne, ni les deux théologiens, ni les gens du dehors ;
3. les deux theses en présence sont également fausses : ¢’est ce qu’af-
firmeront les catholiques, les indifférents et les antiprédestinatiens ;
mais c’est méconnaitre la loyauté intellectuelle des deux interlocuteurs
et préjuger de la valeur du probléme qu’ils ont posé. Reste une qua-
trieéme solution : chercher ailleurs que dans le témoignage intérieur du
Saint-Esprit Vorigine du conflit. Cet «ailleurs » n’est autre que le
probléme de la connaissance religieuse.

() Auguste Lecerr, Introduction d@ la Dogmatique réformée, 1, p. 117. —
(2) Ci. largumentation de Pierre Maury « Election et foi» dans De ['élection
éternelle de Dieu (Genéve, Labor, 1936), p. 183-200.



LE PROBLEME DE LA REVELATION 261

§ 3. LA CONNAISSANCE RELIGIEUSE.

N’est-ce pas transformer le probleme de la révélation en un pro-
bleme épistémologique ? Sans doute. Mais j’ai la conviction qu’il
faut en passer par 13, si nous voulons pouvoir nous comprendre entre
théologiens et philosophes.

La connaissance religieuse — on I’a maintes fois répété — n’est
gqu’une question liminaire, qui ne méne qu’au seuil de la dogmatique
et des grandes questions de la foi. Mais il peut arriver qu’en négli-
geant cette étude préliminaire, on risque de manquer le seuil, puis
Pentrée de la dogmatique et ne jamais pénétrer réellement dans
Pédifice ; en d’autres termes, on s’imagine traiter a fond les pro-
blemes théologiques, mais ’on s’achoppe a des questions mal posées,
a des affirmations encombrées d’éléments étrangers et qu’on aurait
dii écarter des le début.

Toutefois la connaissance religicuse elle-méme n’est qu’un cas
particulier d’un genre plus vaste : la théorie de la connatssance. Or,sur
ce point, la théologie doit se mettre a I'école de la philosophie. En
effet, la pensée théologique réformée s’est maintenue, jusqu’d nos
jours, dans les eaux kantiennes, néo-kantiennes, néo-criticistes,
empruntant parfois & Heeffding telles de ses données, ou se sentant
attirées ces derniers temps par la phénoménologie existentialiste. De
plus, certains a prior: hégéliens restaient a Parriere-plan : la notion
d’une Pensée qui se confond avec la révélation, 'imprécision logique
qui permet de passer du relatif humain a I’Absolu divin par des syllo-
gismes qui frisent parfois le jeu de mots.

Il importe que la théologie tienne compte davantage des travaux
philosophiques contemporains. Parmi les penseurs qui peuvent
apporter le plus, dans ce domaine, je n’en citerai qu’un, non seule-
ment parce qu’il est de chez nous, mais parce qu’il a ouvert une voie
qui, sans rien sacrifier de la fol chrétienne ni de la pensée philoso-
phique, permet une collaboration efficace entre philosophes et théo-
logiens; je veux parler du professeur Arnold Reymond. Je n’ai pas
Pintention d’exposer ici toute la philosophie de notre vénéré maitre ;
il v faudrait une conférence nouvelle. Mais il convient cependant de
rappeler trés rapidement certaines de ses conclusions, qui sont
comme des jalons marquant un chemin sdr.



262 EDMOND ROCHEDIEU

§ 4. LES BASES D’UNE THEORIE DE LA CONNAISSANCE.

1. Vérité et jugements vrais.

« La vérité ne saurait se séparer de lacte de juger, c’est-a-dire
d’une activité notionnelle qui consiste en jugements non seulement
explicites, mais implicites » . Tout jugement pourra donc «étre
défini comme une position fonctionnelle de la pensée vis-a-vis d’une
position de réalité» @ ; en d’autres termes, la réalité étant donnée,
notre pensée établit a son propos un jugement qui en dépend étroite-
ment. Cela étant, «le jugement vrai désigne pour la pensée une posi-
tion fonctionnelle unigue par rapport a son donné... (Par exemple, si le
donné est deux fois trois, le jugement vrai sera deux fois trois égale
six) ; le faux marque au contraire vis-a-vis d’un méme donné un
nombre indéfini de positions fonctionnelles déterminées: deux fois
trois égale quatre, oucing, ousept, etc..., (tout nombre, excepté six)»®).

2. La raison.

La raison, qui regle ’activité de juger, ne pourrait pas atteindre au
jugement vrai, si elle ne possédait pas un double pouvoir : d’abord
de déduction et de coordination, puis ensuite d’appréciation 9. Or,
et nous insistons sur ce point, cette affirmation d’une double activité
de la raison nous parait de premiere importance si, de la connaissance
en général, on veut pouvoir passer a la connaissance religieuse. En
effet, si «le pouvoir de déduction, considéré en lui-méme, est I'objet
de la logique » ©) et réclame I’étude de toutes les formes « qui carac-
térisent Pactivité de pensée... le pouvoir appréciatif de la raison porte
au contraire sur ce qui se présente immédiatement comme réel » .

Cette appréciation de la réalité qui nous entoure se fait «suivant
des normes que la raison ne crée pas arbitrairement de toutes pitces,
mais qu’elle élabore en fonction du per¢u et du vécu» @,

Or, «la norme... dépend aussi bien des positions spécifiques du
réel que d’un idéal choisi comme point de repeére pour apprécier
ces positions. Cet idéal lui-méme est élaboré par la raison qui au
contact de la réalité vécue dégage les lignes directrices... Toute

(1) Arnold RevymonD, «La pensée et I'étre», dans Pbhilosophie spiritualiste, t. I,
p. 196. Cf. Revue de théol. et de philos., 1935, p. 272, et 1941, p. 152. — (2) Revue de
théol. et de philos., 1935, p. 272. — (3) Philosophie spiritualiste, t. I, p. 115. —
(4) Philosophie spiritualiste, t. 1, p. 116-117; cf. p. 102, 8, 164, et dans Revue de
héol. et de philos., 1935, p. 272. — (5)Ibd.,p. 116 s. — (6) Ibid., p. 117. —
(7) 1bid., p. 8.



LE PROBLEME DE LA REVELATION 263

norme est ainsi fonction a la fois de ce qui est et de ce qui est devant
étre. Chaque genre de connaissance se rapporte alors a un genre de
réalité et aux normes qui lui sont propres» . Il y a donc « divers
types de vérité suivant les positions de réalité... que ’on envisage et
suivant les procédés de vérification par lesquels on s’assure que le
vral est atteint. Ces procédés de vérification exigent en particulier
que T’on soit devenu familier avec 'objet du jugement. Cette condi-
tion va de soi dans le domaine moral ou religieux ; un moraliste qui
n’a jamais pratiqué ’honnéteté, la courtoisie, la charité, est incapable
de savoir en quoi elles consistent vraiment » @,

De méme, ajouterons-nous, pour étudier les problémes que pose
la religion, il faut connaitre les vérités dont elle traite autrement que
par oui-dire. D’ailleurs Bergson n’a-t-il pas préconisé une méthode
semblable dans Les Deux Sources, lorsqu’il invite les philosophes a
interroger les mystiques ?

3. La connaissance religieuse.

Les principes logiques qui président a activité de juger et qui se
rattachent au pouvoir de déduction de la raison, sont irréductibles @ ;
en particulier, les principes d’identité, de non-contradiction et du
tiers exclu ne peuvent étre enireints sous peine d’arréter toute acti-
vité normale de la pensée. Le théologien devra donc les respecter, s’il
veut &tre compris des hommes auxquels il s’adresse ; mais il va de
sol que, s’il doit éviter le contradictoire, il pourra user de formes
logiques telles que opposition ou le raisonnement par ’absurde.

D’autre part, le pouvoir appréciatif de la raison réclamera, pour
’établissement des mormes et des procédés de vérification, tous les
soins des spécialistes de chaque discipline. Clest la, en particulier,
quand il s’agira des questions morales et religieuses, que ce pouvoir
rationnel dépendra, note M. Arnold Reymond, « de certaines condi-
tions qui, si elles ne sont pas remplies, pourront le fausser. La passion,
la déchéance morale en particulier le diminue dans son intégrité,
et c’est en quoi la raison peut étre dite, non pas corrompue, mais
égarée par le péché» @,

(1) Arnold RevmonD, Philosophie spiritualiste, t. I, p. 164. — (2) Ibid., p. 117,
et Revue de théol. et de philos., 1935, p. 273. — (3) Philosophie spiritualiste, t. I,
p. 126, 185.~— (4) Revue de théol. et de philos., 1935, p. 274.



264 EDMOND ROCHEDIEU

C’est ici également — et nous prolongeons les théses de M. Arnold
Reymond — que la théorie de la connaissance rejoint ce que le
calvinisme appelle le principe de Panalogie de la foi (terme emprunté
a saint Paul, Rom. x11, 6), selon lequel on admet pour Pinterpréta-
tion de la tradition révélée, soit écrite, soit orale, une norme doctri-
nale offerte par la foi, prise au sens de doctrine . Pour établir des
normes qui permettront a la raison de juger de la vérité des jugements
d’ordre religieux, le sujet pensant doit avoir une intimité réelle avec
Pobjet de ces jugements, autrement dit il doit connaitre par expé-
rience personnelle la vie religieuse et la révélation chrétienne sur laquelle
elle s’appuie, comme aussi le témoignage de cette révélation que
représente la Bible. C’est par analogie a ce donné, en demeurant
fidele au Christ et a la source écrite qui nous le fait connaitre, en
étant éclairé de plus par le témoignage intérieur du Saint-Esprit, que
le théologien trouvera et corrigera les normes qui permettront de
distinguer entre les jugements conformes & ce donné et ceux qui ne
le sont pas.

Mais une condition est encore requise pour étre a méme d’établir
ces normes et de les utiliser : la vie entiére du théologien doit étre
dominée par ’amour, il doit aimer son prochain et aimer Dieu dans
son prochain. « L’amour est de Dieu, et quiconque aime est né de
Dieu et connait Dieu» (I Jean 1v, %), écrivait déja saint Jean.

Mais toujours il faudra, en usant des normes établies par la raison
fonctionnant comme pouvoir appréciatif, confronter les résultats
acquis avec le donné objet du jugement, donc avec la révélation et
le témoignage qu’en apporte la Bible.

4. Fugements & existence et jugements de valeur.

Un autre point de départ qui permettra une collaboration plus
réelle entre théologiens et philosophes, c’est ’abandon de la distinc-
tion entre jugements d’existence et jugements de valeur. « Au premier
abord », écrit le professeur Arnold Reymond, «la séparation ainsi
effectuée entre Pexistence et la valeur semble justifiée ; mais a notre
sens, elle est une erreur capitale qui a faussé pour une large part les
démarches de la pensée philosophique durant le XIXe siecle et
jusqu’a nos jours » .

En effet, par cette distinction, on préjuge de la portée ontologique

(*) Maurice NEEser, Le symbole des apitres et la foi réformée, p. 10. —
(2) Arnold REymonD, Philosophie spiritualiste, t. 1, p. 167.



LE PROBLEME DE LA REVELATION 265

du jugement. Il est entendu, des I’abord, qu'un jugement de valeur
ne peut énoncer qu'une appréciation inconsistante, dénuée de
toute attache avec ce qui existe: tel serait le cas des disciplines
morale et théologique. Au contraire, les jugements d’existence, comme
en connaissent les sciences, sont considérés comme portant seuls sur
la réalité objective. Or « tout jugement », remarque M. A. Reymond,
« est & la fois d’existence et de valeur » M. En conséquence, des juge-
ments d’ordre moral et religieux ne sont nullement inférieurs aux
jugements d’ordre scientifique; la connaissance religieuse, comme
la connaissance scientifique et philosophique, a pour objet un donné
auquel le sujet pensant confere une valeur. Certes, une différence
existe entre ce qu’on a appelé jugements de valeur et jugements
d’existence ; mais cette différence porte sur autre chose que 'oppo-
sition entre la valeur et I’existence.

Remarquons d’ailleurs que le professeur Dupréel, de Bruxelles,
arrive 4 des conclusions trés approchantes dans son récent ouvrage
Esquisse dune philosophie de la valeur.

§ 5. RATIONNEL ET IRRATIONNEL.

Un dernier probléme doit étre mentionné: celui de lirrationnel.
Que feront le philosophe et le théologien, lorsque, ayant défini exac-
tement le rationnel, ils rencontreront de lirrationnel dans ce donné
qu’est la révélation, ou plus exactement lorsque des jugements qui
explicitent la révélation — textes bibliques, dogmes ou doctrines —
se présenteront comme irrationnels ? Faudra-t-il les écarter parce
qu’irrationnels ? faudra-t-il leur trouver, dans le rationnel, un plan
de rationalité qui, a la fois, les intégre dans le rationnel et leur con-
serve leur caractére spécifique ? @ Doit-on reconnaitre, comme le
propose M. de la Harpe, I’existence de mysteres positifs, qui ne sont
pas Pexpression de notre ignorance, et qui «a la limite de notre effort
rationnel et soumis a ses exigences... correspondent cependant a des
réalités psychiques et morales qui ne peuvent s’intégrer que partiel-
lement a cet effort rationnel et relévent, pour le reste, de la vie méme
de la personne morale?» ®. Y a-t-il, dans la personnalité, ainsi que le

(1) Arnold Revmonp, Philosophie spiritualisie, p. 282. — (2) Jean DE 1A HarPE,
«La personnalité divine», dans Revue de théol. et de philos., 1941, p. 74. —
(3) Jean pE ra HarpE, « Individuel et collectif dans la foi religieuse», dans Revue
de théol. et de philos., 1941, p. 226 s.



266 EDMOND ROCHEDIEU

suggere M. Thévenaz, «un réduit inviolé (parce qu’inviolable), un
saint des saints, sorte de présence réelle et d’attirance indicible au
plus profond de moi, — dont je puis accepter ou refuser d’assumer
les appels» (0 ¢

§ 6. L’EXISTENCE DE LA REVELATION.

Pour terminer cette esquisse dont nous sentons toute 'insuffisance,
il nous reste a reprendre la premiére question que nous avons formulée
en dédoublant le probleme de la révélation : Sommes-nous certains
de V’existence méme de la révélation ?

I1 s’agit 1a, me semble-t-il, d’'une question essentiellement philo-
sophique. Et je remarque immédiatement que bien des philosophes,
qui volent dans toute vérité une sorte de révélation dépassant
Phumain et sa relativité, ne feront aucune difficulté a admettre la
réalité d’une révélation.

Au fond, toute foi chrétienne, et par conséquent toute théologie,
suppose un certain réalisme : la révélation est un contact réel et per-
sonnel avec Dieu, un événement survenu dans la vie du croyant. Mais
lorsque le théologien pense sa fol, souvent il a recours a des philoso-
phies non réalistes : a ’idéalisme cartésien, au criticisme kantien, au
romantisme hégélien. Une telle attitude, qui m’apparait comme une
inconséquence, n’est pas sans danger, car les systémes philosophiques
produisent inévitablement les conséquences de leurs prémisses. Dans
la perspective kantienne, Dieu reste un postulat de la raison prati-
que ; dans I’hégélianisme, la raison se suffit a elle-méme et exclut
toute révélation, étant elle-méme révélation de la Pensée absolue.

Le protestantisme, dés son origine, a rejeté, par crainte d’un retour
au catholicisme, tout réalisme sous sa forme thomiste. A-t-on agi
judicieusement ? La question peut se poser, d’autant plus que nous
avons pu constater les effets souvent néfastes du criticisme et de
Pidéalisme philosophique dans la théologie réformée. Actuellement,
de bien des cotés, se dessine un retour au réalisme, un réalisme modéré.
Non seulement un théologien calviniste tel que M. Lecerf le préco-
nise @, mais un philosophe comme M. Arnold Reymond n’hésite pas
a affirmer « qu’un certain dualisme et un certain réalisme est donc
impliqué dans Pactivité méme de juger» @.

(*) Pierre TuEVENAzZ, & propos de Miéville, « Le probléme de la personne », dans
Revue de théol. et de philos., 1941, p. 269. — (2) Auguste LEcErr, Introduction d la
Dogmatique réformée, I, p. 120-139. — (3) Arnold RevymonD, Philosophie spiritua-
diste; £ I, p. 223,



LE PROBLEME DE LA REVELATION 267

Nous croyons aussi qu’une attitude réaliste — qu’il faudra préciser
— est la seule position philosophique compatible avec la foi chré-
tienne ; sinon la révélation elle-méme, n’apparaissant plus comme
la réalité par laquelle Dieu se fait connaitre 4 I’homme, devient une
illusion ou une construction intellectuelle sans fondement. Il importe
donc que le théologien choisisse avec soin la philosophie qu’il adop-
tera.

CONCLUSION

Et cela nous fournit notre conclusion. Oui, le théologien doit étre
attentif au choix qu’il fait d’une philosophie, car toujours il restera
tributaire d’un systéme métaphysique, consciemment ou inconsciem-
ment. De leur c6té, les philosophes, qui ne sont pas de purs esprits
préoccupés uniquement d’abstractions, mais qui sont hommes aussi,
doivent veiller ; si les arguments qu’ils développent tuent en eux la
foi aux vérités spirituelles les plus hautes, un déséquilibre se pro-
duira ; d’ailleurs, est-ce le fait d’une bonne méthode philosophique
que d’écarter systématiquement une partie de la réalité ou d’en
déformer P'étude par un préjugé défavorable ?

Mais il n’en reste pas moins que la tiche particuliere des uns et
des autres n’est pas la méme. Et devant le probléme de la révélation,
si les philosophes ont le droit de rappeler aux théologiens la nécessité
de se soumettre aux lois irréductibles de la raison, les théologiens de
leur c6té feront ceuvre utile en précisant les normes qui permettront
d’écarter les jugements faux et de coordonner les jugements vrais,
pour que cette révélation qu’ils ont mission de faire connaitre soit,
dans un monde qui s’écroule, la force active qui le redressera et le
sauvera, non seulement en agissant sur les ignorants, mais en appor-
tant aux sages la confiance et ’espérance.

Nyon, mai 1942.
Edmond ROCHEDIEU.



	Théologiens et philosophes devant le problème de la révélation

