
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 125

Artikel: Théologiens et philosophes devant le problème de la révélation

Autor: Rochedieu, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEOLOGIENS ET PHILOSOPHES

DEVANT LE PROBLÈME DE LA RÉVÉLATION

INTRODUCTION

Lorsque le président de notre Société romande de philosophie
s'est adressé à moi pour introduire devant vous la discussion sur le

problème de la révélation, j'ai répondu avec empressement. Non pas

que je m'y crusse mieux préparé qu'un autre — plusieurs d'entre

vous, tant parmi les théologiens que parmi les philosophes, apporteront

certainement au cours de notre entretien d'aujourd'hui des

contributions de valeur — mais pour une raison, comment faut-il la
définir de sentiment intellectuel, si ces mots peuvent s'allier.

En effet, je suis profondément convaincu de la nécessité et de la

possibilité d'une collaboration entre théologiens et philosophes qui,
plus qu'on ne l'imagine, ont besoin les uns des autres, peuvent
s'enrichir réciproquement. Ne faut-il pas croire à l'effort spirituel
poursuivi, croire à la vie, conserver au ressort intérieur dont dépend notre
pensée la force secrète, indispensable à l'essor même de cette pensée

qui s'éteint lorsque disparaît toute espérance et toute consolation,
toute certitude personnelle des réalités spirituelles Et d'autre part,
que feraient les théologiens sans les armes forgées par la philosophie
lorsqu'il s'agit pour eux de se défendre contre les attaques
insidieuses de la pensée anti-chrétienne qui pénètre, déguisée, jusque
dans les doctrines qu'ils professent

Mais une première condition me semble indispensable pour nous

placer sous le signe d'une collaboration nécessaire et possible : nous
devons être au clair sur nos positions respectives. Comme se plaît à

le noter un philosophe catholique contemporain : un bon désaccord

en philosophie vaut mieux qu'une apparence d'entente dans la con-

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXX (n° I25, I942). l6



242 EDMOND ROCHEDIEU

fusion ('). Aussi ne craindrai-je pas de présenter des questions controversées

en leur conservant leurs angles, parfois même en accentuant
la rigueur de certaines thèses qui, habituellement, se présentent plus
atténuées.

Encore un mot : il s'agit, par cette étude, d'introduire la discussion.
Aussi m'appliquerai-je plus à bien poser les questions qu'à leur

apporter des solutions définitives.
Notre plan comportera trois grandes divisions. D'abord des

prolégomènes où, après avoir indiqué rapidement la nature du problème
de la révélation, nous liquiderons quelques points accessoires pour
n'en plus être embarrassé par la suite. Puis, dans une première partie,
nous chercherons à définir la position actuelle du problème pour les

théologiens. Dans une seconde partie, enfin, nous examinerons
comment, à nos yeux, ce problème doit être posé, ce qui fera surgir des

questions non seulement théologiques, mais philosophiques.

PROLÉGOMÈNES

§ i. Le problème de la révélation et sa complexité.

A bien des égards, le problème de la révélation permet de préciser
les limites entre la théologie et la philosophie.

En effet, si pour le théologien l'existence d'une révélation divine,
donc surnaturelle, est une donnée presque inhérente à la foi, donnée

sur laquelJe il s'appuie pour édifier sa théologie, le philosophe
conteste à la révélation ce caractère spécial par lequel elle serait une
connaissance qui échapperait aux conditions habituelles du savoir
humain. Pour le théologien, la révélation — qui se rencontre
principalement dans la Bible, mais peut surgir ailleurs — est l'ultima ratio
de toute argumentation ; pour le philosophe, toute assertion, même

religieuse, même prétendument révélée, reste justiciable d'un plus
ample informé, doit être vérifiée, contrôlée, n'est vraie que jusqu'à
preuve du contraire, bref n'est pas une notion acquise à tout jamais,
dont on puisse affirmer qu'elle ne changera plus.

Enfin, si pour le théologien la révélation, parce que surnaturelle, ne

peut pas être jugée selon les lois étroites de la raison, car elle dépasse
les cadres humains et les fait éclater, le philosophe considère que tout,

(') Etienne Gilson, Réalisme thomiste et critique de la connaissance, Paris, 1636,

p. 7, 238.



LE PROBLÈME DE LA RÉVÉLATION 243

dans les jugements et notions qui constituent la vie spirituelle de

l'homme, doit obéir aux lois irréductibles de la raison, et qu'en
prétendant se soustraire à cette obligation, le théologien risque fort de

se placer en dehors de l'activité même de penser.
Ainsi donc le fossé est profond, infranchissable, semble-t-il, entre

théologiens et philosophes lorsqu'ils abordent le problème de la
révélation.

Pourtant cette opposition, pour nette qu'elle apparaisse au
premier abord, constitue elle-même un problème, et ce, à un double titre,
selon qu'on l'envisage du point de vue théologique ou sous son aspect
philosophique. Du côté des théologiens, en effet, la notion de révélation

passe à l'heure actuelle par une crise ; ou, si le mot semble trop
fort, disons que la théologie réformée n'est pas encore parvenue à

élaborer une doctrine de la révélation admise par la majorité de ceux
qui y sont intéressés ; certes, des recherches se poursuivent ("), des

études sont publiées qui nous acheminent vers plus de clarté ; pourtant

la question reste en suspens et réclame encore cet ensemble de

conclusions qui, répondant aux diverses objections, tiendra compte
également des réalités de la foi.

Du côté philosophique, le désarroi est semblable, mais provient de la
notion même de raison. Qu'est-elle quelles sont ses exigences,
auxquelles la révélation doit se soumettre ce que tel philosophe considère

comme rationnel, tel autre ne le taxera-t-il pas d'irrationnel
Bref, le flottement dans l'idée que la philosophie contemporaine se

fait de la raison, joint aux complications qu'y ajoute la notion
d'intuition — et l'intuition, elle aussi, revêt plusieurs aspects — ne
contribue guère à éclaircir les questions.

Mais voici que d'autres données se présentent encore, qui font
dévier les discussions et empêchent d'apercevoir les vrais problèmes.
Avant d'aborder le fond de notre sujet, il nous reste à écarter ces

obstacles.

§ 2. Doctrines et dogmes révélés.

Disons sans ambages que la notion même de doctrine ou de dogme
révélés est une notion fausse, et de plus, pas biblique. Le professeur

(J) Nous n'avons pu tenir compte de l'ouvrage d'Edouard Burnier, Révélation
chrétienne et jugement de valeur religieux, Lausanne, 1942, sorti de presse après la
rédaction de ces pages, ni de l'étude d'Henry Leenhardt, Connaissance religieuse
et foi, Montpellier, 1941, dont nous n'avons pris connaissance que dernièrement.



244 EDMOND ROCHEDIEU

Emil Brunner, dans son dernier ouvrage W, montre le développement
historique de cette conception. Au second siècle, pour se défendre

contre le gnosticisme, l'Eglise a cherché une arme qui fût à la fois

un moyen de sauvegarder la vérité qu'elle détenait et d'attaquer
l'erreur qu'elle repoussait ; ce moyen pratique de dépister le faux, ce

critère de la vérité religieuse, ce fut l'affirmation d'une doctrine
chrétienne divinement inspirée et donc infaillible. Mais ces dogmes et
doctrines, dans lesquels on voulut enfermer la révélation divine, ne

correspondaient pas à ce que l'Eglise primitive avait entendu par
révélation. Pour les premiers chrétiens, la révélation de Dieu s'imposait
comme une relation de personne à personne. Cependant, l'idée
nouvelle fit son chemin ; on confondit de plus en plus révélation et
doctrine, et le croyant devint l'homme qui accepte les dogmes que
l'Eglise lui présente comme révélés, au lieu d'être un fidèle saisi et
converti par Jésus-Christ.

Or, en fait, dogmes et doctrines ne sont que l'expression intellectuelle

de la foi, revêtus d'autorité par l'Eglise en vertu de son magistère.

En d'autres termes, c'est l'Eglise qui estime nécessaire d'exiger
l'adhésion des croyants à certaines vérités dogmatiques et qui, de sa

pleine autorité, peut décider d'en faire une condition de salut.
Ainsi donc, pas d'assimilation de la révélation aux doctrines ou

dogmes reçus par une Eglise. Et pourtant, comme nous le verrons
plus loin, la révélation peut pénétrer dans une âme par le moyen d'une
doctrine ou d'un dogme.

§ 3. Le caractère rationnel des dogmes et des doctrines.
Mais voici qu'apparaît, à propos de l'énoncé doctrinal de la foi,

un problème purement philosophique auquel peut-être on n'a pas
suffisamment prêté attention.

Les penseurs épris de cohérence philosophique reprochent à

certaines doctrines chrétiennes (par exemple : la création ex nihilo, la

Trinité, l'expiation substitutive, la double prédestination, etc.) leur
caractère irrationnel, contradictoire, bref, leur incohérence. Mais on
oublie que lorsque ces doctrines furent élaborées, puis admises et
enfin reconnues comme seule expression adéquate de la foi, elles le

furent précisément parce que l'Eglise avait le souci de la cohérence

philosophique ; entraînée par la philosophie du moment et voulant

(•) Emil Brunner, Offenbarung uni Vernunft, Zurich, 1941.



LE PROBLÈME DE LA RÉVÉLATION 245

mettre le christianisme à la portée des intellectuels d'alors, la théologie

édifia ces doctrines, non sans peine parfois, car la philosophie en

vogue ne concordait pas nécessairement avec les vérités contenues
dans la Bible. Mais enfin, l'adaptation fut entreprise et menée à chef,
et le néo-platonisme des premiers siècles chrétiens, comme plus tard
le réalisme scolastique ou l'idéalisme cartésien, furent pleinement
satisfaits de ce revêtement intellectuel des dogmes chrétiens qu'attaquent

maintenant, au nom de la raison, les philosophies modernes.
Aussi peut-on affirmer, sans paradoxe, qu'en critiquant au nom de

la cohérence philosophique les doctrines devenues articles de foi, le

désaccord porte davantage sur l'élément philosophique de la
doctrine que sur son contenu religieux. Dès lors, la question se pose :

Pourquoi ce qui paraissait autrefois suprêmement rationnel et cohérent

devient-il actuellement suprêmement irrationnel et incohérent,
ne satisfaisant plus aux exigences de la raison « Suivant l'orientation

choisie», note le professeur Arnold Reymond, «le rationnel et
l'irrationnel, comme aussi le suprarationnel, seront différemment

compris et répartis» (ri.

§ 4. Les théories explicatives de la religion.
De nombreuses explications ont été proposées de la religion et des

phénomènes qui s'y rattachent : le « bon sauvage », dont parlait
Montaigne, fit fureur jusqu'au XVIIIe siècle, puis ce furent les diverses
théories positivistes, sociologiques ou mythiques.

Ces nombreux essais ont mis au jour une foule de documents

intéressants, opéré des rapprochements suggestifs. Pourtant n'oublions

pas qu'il ne s'agit là que d'hypothèses, dont aucune n'a rencontré

jusqu'à présent l'assentiment général, loin de là. Il est donc sage de ne

pas les considérer comme des données acquises. Tout particulièrement
la théorie mythique de la religion ne doit être utilisée qu'avec la plus
extrême prudence. Certains auteurs au verbe prestigieux sont plus
romanciers qu'historiens ; je pense, entre autres, aux ouvrages d'un
Edouard Schüre dont le charme évocateur est prenant, ou à la verve
d'un Salomon Reinach décrivant le sens qu'il faut donner à la Passion
du Christ. Gardons-nous d'attacher à des suppositions hasardées la
valeur de vérités contrôlées.

(") Arnold Reymond, La pensée et l'être, p. 9, dans Philosophie spiritualiste, tome I,
Lausanne, 1942. Nous tenons à remercier très particulièrement l'auteur de nous
avoir communiqué les épreuves de cet important ouvrage.



246 EDMOND ROCHEDIEU

PREMIÈRE PARTIE

Le problème de la révélation tel quil se pose à l'heure actuelle.

§ i. La crise de la pensée théologique.

Dans un article récent, M. Jean de la Harpe écrivait ces lignes :

« ...que le théologien reprenne la question de la révélation et nous en
donne une conception cohérente... afin de remplir la mission qui lui est

impartie ». G)

Nous sommes d'accord avec lui : il y a là une mission à laquelle le

théologien se doit d'être fidèle. Mais, comme nous l'avons indiqué,
une crise de doctrine subsiste à ce propos, et si le désarroi n'est pas

nouveau, il s'est accentué ces dernières années. Pourtant des études

récentes ont paru qui nous permettront de préciser dans ses grandes
lignes la position actuelle de la théologie réformée, tout en sachant

que des variantes existent, de droite et de gauche ; tandis que pour
certains l'aspect surnaturel de la révélation passe au premier plan,
d'autres insistent sur ses répercussions humaines et voient surtout
ce qu'elle comporte de relatif.

§ 2. Les causes du désarroi.

Mais quelles sont les causes qui jetèrent le trouble dans la pensée

théologique J'en distingue trois principales :

i. La critique biblique.

Au cours du XIXe siècle et au début du XXe, les exégètes protestants,

par des méthodes toujours plus précises et délicates, obtinrent
des résultats souvent remarquables, faisant mieux comprendre les

livres bibliques, leur originalité, leur beauté, leur rôle en tant que
documents religieux et reflet d'un milieu social.

Mais ces savants portèrent aussi leur attention sur les transformations

subies par les textes de la Bible. Ils en vinrent à déceler, dans

(') J. de la Harpe, « La personnalité divine », dans Revue ie théol. et ie philos.,
1941, p. 75.



LE PROBLÈME DE LA RÉVÉLATION 247

des livres considérés jusqu'alors comme d'une seule venue, des rédactions

successives et des rédacteurs différents. Dès lors, le problème de

l'authenticité des écrits bibliques se posait dans des termes
nouveaux : si les textes ne sont pas l'œuvre des auteurs sacrés, quelle est

leur valeur, quelle créance peut-on leur accorder Et lorsque la

critique biblique eut appliqué sa méthode aux Evangiles, des doutes

inquiétants s'élevèrent que n'avaient pas connus les générations
précédentes : tel passage des Evangiles, qui détonne dans l'ambiance

générale de l'enseignement du Christ, est-il bien authentique? fait-il
partie du message de Jésus à ses premiers disciples ne provient-il
pas, au contraire, d'un rédacteur subséquent, bien intentionné sans

doute, mais qui a déformé les paroles du Maître Et les récits de

miracles, les allusions aux prophéties antiques réalisées dans la vie
du Seigneur, ne seraient-ce point des adjonctions postérieures, ou tout
au moins des arguments introduits pour convaincre les adversaires

récalcitrants, fortifier la foi des néophytes, instruire les catéchumènes

Les Evangiles synoptiques furent alors étudiés pour eux-
mêmes, en laissant momentanément de côté le quatrième évangile, et
l'on aboutit à l'hypothèse des deux sources : l'une, qui n'est autre

que le fond de l'évangile de Marc, base même des évangiles de
Matthieu et de Luc, l'autre, une source écrite très ancienne, contenant
des paroles de Jésus, et dont les trois évangélistes firent usage, parfois

en reproduisant le même texte, parfois en y puisant librement.
Pourtant une ombre planait sur ces travaux, bien qu'ils eussent

été poursuivis dans un esprit de foi et de piété. Jamais, en effet, on ne

parvint à un accord complet sur ces logia, ce recueil de textes primitifs

qui constitue l'une des deux sources des écrits synoptiques. Bientôt
d'ailleurs un autre problème, que l'on croyait écarté, s'imposait de

nouveau : la valeur historique du quatrième évangile est apparue plus
réelle qu'on ne l'avait soupçonnée, à tel point que certains critiques
n'hésitent pas à donner la préférence aux écrits johanniques quand il
leur faut préciser les événements importants de la vie du Seigneur.

Bref —• et je m'écarterais de notre propos en allongeant cet exposé
des vicissitudes de la critique biblique —• la théologie protestante en
arriva à la situation suivante, dont on comprendra aisément ce qu'elle
a non seulement de paradoxal, mais de troublant : les pasteurs et les

théologiens chargés d'expliquer la Bible et d'en mettre les

enseignements à la portée de leurs contemporains, virent s'accumuler
les difficultés dans la mesure même de leur loyauté intellectuelle.



248 EDMOND ROCHEDIEU

Doit-on s'étonner qu'une réaction se produisît Que ferait un
professeur de philosophie chargé d'exposer les idées de Platon si,

au moment de citer des textes importants, considérés pendant des

siècles comme caractéristiques de la pensée platonicienne, il se

trouvait arrêté par des remarques critiques lui prouvant que ces

passages ne sont pas authentiques mais proviennent de rédacteurs

postérieurs qui, très habilement, par des gloses disposées avec soin,

ont introduit dans les dialogues des notions étrangères à Platon, voire
absolument contraires à son enseignement

2. L'histoire des religions.

Une seconde cause du désarroi théologique me paraît être
l'influence souvent dissolvante de l'histoire des religions.

Certes, cette discipline nouvelle, pleine d'intérêt, a ouvert de larges

horizons, dont la théologie actuelle se passerait difficilement. Mais, en

y regardant de près, on découvrira que tout n'est pas de bon aloi dans

les apports de cette science. Et tout d'abord son point de départ •'

aucun spécialiste, si savant soit-il, ne pourra juger équitablement les

religions auxquelles il reste totalement étranger puisqu'il ne les

pratique pas. Ne vivant pas les religions qu'il étudie, l'historien des

religions, ou bien les verra toutes du dehors, s'il est incrédule, n'y
découvrant que des superstitions et des croyances sans grande valeur
(« un ensemble de scrupules qui font obstacle au libre exercice de nos
facultés », dira Salomon Reinach) ou bien, s'il est croyant, les comparera
à celle qu'il pratique. Je sais bien que, par un désir intense de

sympathie, on peut suppléer en une certaine mesure à cette incompréhension

inévitable ; pourtant l'incompréhension subsiste et donne aux
affirmations et aux conclusions de l'histoire des religions quelque
chose d'artificiel qui tient à la nature même de cette étude.

Or, et ceci indépendamment de la valeur de leurs résultats, ces

recherches ont troublé bien des théologiens, surtout ceux qui se

contentèrent d'une étude trop rapide. Ils en retirèrent l'impression

que les fondements mêmes de leur foi se trouvaient ébranlés: le

christianisme, pour l'historien des religions, qu'est-il en effet sinon une

religion parmi beaucoup d'autres et peut-on affirmer que cette
forme de la piété humaine soit supérieure à d'autres croyances, qu'elle
représente la religion définitive

Ainsi donc, cette discipline nouvelle, enseignée dans les facultés de

théologie, eut souvent pour effet non de fortifier la foi, mais de

l'énerver en posant des problèmes insolubles.



LE PROBLÈME DE LA RÉVÉLATION 249

3. L'influence hégélienne.

Tout à l'heure, nous relevions l'un des raisonnements utilisés par
la critique biblique : un passage est inauthentique, lorsqu'il n'est pas
conforme aux idées générales du contexte. Ce critère fut appliqué par
les exégètes du Nouveau Testament lorsqu'ils étudièrent la pensée du
Christ. Tel texte, a-t-on dit, telle affirmation, telle remarque explicative

ne font pas partie de l'enseignement de Jésus, car ils contredisent
cet enseignement. On précisa les choses, et bientôt une théorie s'élabora,

aux variations toujours brillantes, mais sur un thème au fond
très semblable. On admit l'existence de deux tendances opposées :

d'une part l'enseignement original du Christ, tel que les Synoptiques

ou, mieux encore, le sermon sur la montagne (Matth. v-vn) le

présentent, et d'autre part, l'enseignement de l'apôtre Paul,
extrêmement différent, mais qui finit par triompher, à tel point que même
dans les évangiles synoptiques certains versets doivent être considérés

comme des infiltrations pauliniennes et par conséquent écartés

comme inauthentiques. L'un des aspects les plus exagérés de ce

point de vue se retrouve chez un exégète comme Guignebert,
professeur en Sorbonne ; à ses yeux, le message de Jésus, strictement
local et apocalyptique, ne s'adressait qu'aux seuls Juifs de Palestine ;

mais un homme de génie, l'apôtre Paul, tout pénétré des doctrines
syncrétistes des mystères orientaux, attribua de bonne foi ce mysticisme
païen au prophète de Galilée, créant, en s'inspirant des mystères?
l'adoration du Christ Sauveur ; dès lors le christianisme pouvait
prendre son essor et l'Eglise se développer en suivant fidèlement
l'enseignement paulinien.

D'autres exégètes, sans aller aussi loin, se contentèrent de voir dans

l'Eglise chrétienne la synthèse plus ou moins réussie du message de

Jésus et de l'enseignement de saint Paul. Mais peu importent d'ailleurs

les nuances apportées à l'explication fondamentale. Ce qui nous
intéresse ici, c'est avant tout la méthode. Or, cette méthode, dans

ses outrances, est proprement hégélienne. L'histoire de la théologie

protestante est là pour nous rappeler qu'il y eut effectivement une
école hégélienne, comptant de nombreux exégètes de talent. Pour les

tenants de cette tendance tout procède selon le rythme de la thèse et
de l'antithèse. Et l'on voulut découvrir dans le christianisme primitif
le même mouvement dialectique : à la thèse initiale, l'enseignement de

Jésus, devait s'opposer une antithèse : ce fut saint Paul ; puis la syn-



250 EDMOND ROCHEDIEU

thèse naissait d'elle-même, par la force interne des idées, et ce fut ie
christianisme des siècles suivants. Ainsi donc les différences entre
saint Paul et les évangiles, différences que personne ne conteste, se

transformèrent en une opposition radicale. Et l'on oublia que pendant
des siècles les exégètes ne découvrirent point ces prétendues rivalités
entre le paulinisme et l'enseignement synoptique ; bien au contraire,
saint Paul apparaissait comme l'admirable commentateur des

paroles du Seigneur, celui qui, dans un langage approprié, se faisant

tout à tous, avait su s'adresser aux anciens Juifs comme aux anciens

païens et dégager les conclusions pratiques et théoriques d'un message

dont le caractère absolu rendait cette traduction nécessaire.

L'hégélianisme, artificiellement, par parti pris philosophique, n'a
voulu voir dans le paulinisme que l'antithèse du message chrétien

primitif. Envisager le Nouveau Testament sous cet angle, c'était
fausser les perspectives du problème exégétique et provoquer, pour
finir, une réaction souvent violente, souvent injuste.

§ 3. La réaction inévitable.
Si d'un seul regard nous embrassons la situation telle qu'elle se

présentait pour maints théologiens formés par les méthodes de l'histoire

des religions et de la critique biblique, et influencés par
l'hégélianisme, que devient la révélation, cette ultima ratio de la théologie
Les textes authentiques sont rares ; ceux qui le sont, combien de

temps le resteront-ils L'enseignement du Christ, même le récit de sa

vie, comment les dégager des influences étrangères qui les ont déformés

: influence de l'apôtre Paul, intervention des rédacteurs, formes
littéraires adoptées pour les besoins de la propagande chrétienne
Et cette religion chrétienne, quelle place occupe-t-elle dans le fleuve
immense des religions humaines ne serait-elle qu'une étape dans

l'évolution générale, un anneau dans la chaîne du mysticisme
Les théologiens cependant, ne l'oublions pas, sont des croyants ;

les doctrines qu'ils élaborent jaillissent de la réalité de leur piété. Or,
tandis qu'intellectuellement le problème de la révélation s'obscurcit
à leur vue, pratiquement, dans la vie journalière, ces mêmes théologiens

sont les témoins de faits admirables : par la lecture et la
méditation de la Bible, des hommes dévoyés retrouvent le respect d'eux-
mêmes, et d'autres, par l'intervention soudaine d'un ami, par un
retour inattendu sur eux-mêmes, par un changement subit et complet

des idées auxquelles ils étaient le plus attachés, comprennent



LE PROBLÈME DE LA RÉVÉLATION 251

enfin leur vrai devoir, accomplissent le geste de pardon ou de

renoncement qu'aucun argument n'avait obtenu d'eux, obéissent à l'appel
mystérieux qu'ils ne peuvent éluder.

Et c'est ainsi que la vérification pratique de la valeur absolue et de

l'existence d'une révélation, dont intellectuellement ces théologiens

ont cru reconnaître la relativité, les fait douter de ce relativisme. Il
en résulte, chez beaucoup d'entre eux, une attitude hybride et
oscillante, qui reflète leur trouble intérieur. Dans les discussions, ils aiment
à s'appuyer sur des textes, mais si l'adversaire les presse, les accusant
de biblicisme, ils protesteront et affirmeront leur plein accord avec
les résultats généralement admis de la critique, quittes, l'instant
d'après, à recourir de nouveau à l'autorité de la révélation.

Une issue devait être trouvée. Voyons dans quelle direction les

théologiens la cherchèrent.

§ 4. La position actuelle de la théologie réformée.

Qu'en est-il, tout d'abord, de l'identification de la révélation avec

la Bible

1. La révélation et la Bible.

Disons immédiatement que la théologie ne confond pas la
révélation et les Saintes Ecritures. Le biblicisme, s'il existe encore, a été

abandonné par les théologiens réformés, et la théopneustie telle que
Gaussen l'enseignait ne se pratique plus. Parmi les théologiens
actuels, Karl Barth n'est pas un littéraliste.

« L'exègète théologien, déclare-t-il, doit se placer dans l'attente que ce texte
(de l'Ecriture sainte) lui devienne un témoignage de la révélation. Dans
l'attente! c'est tout ce que l'on peut dire ici. Que le théologien perçoive ce

témoignage comme tel et que, dans son explication, il le rende perceptible
comme tel, ceci n'est pas en son pouvoir. Dans la Bible, elle aussi, la
révélation parle seulement quand et là où Dieu le veut » (ri.

« Car si la Bible veut être prise absolument au sérieux, elle ne veut jamais
être prise à la lettre » GJ).

La Bible, qui est le témoignage de la révélation, demeure toutefois
la source de notre connaissance et de notre expérience chrétienne ;

à ce titre elle nous est particulièrement précieuse, « mais il importe »,

Karl Barth, Révélation, Eglise, Théologie, p. 51. — (2) Karl Barth, Parole
de Dieu et parole humaine, p. 108 ; cf. p. 252, 109.



252 EDMOND ROCHEDIEU

comme l'écrit un de nos collègues, «de retrouver derrière le témoignage

celui à qui il est rendu, au delà de la parole écrite, la vérité
ineffable » (ri.

Le professeur Emil Brunner, dans son ouvrage Offenbarung und

Vernunft, explique cela par une image :

« De même qu'une vitre n'est pas faite pour que nous la regardions, mais

pour que nous puissions regarder dehors au travers, de même nous ne devons

pas croire à la Bible, mais, au travers de la fenêtre de la Bible, contempler et
recevoir la lumière de Dieu. Nous ne devons pas croire à l'Ecriture, mais il
nous faut, dans la foi au Christ, reconnaître et expérimenter la Parole de

l'Ecriture comme Parole de Dieu. »

Cependant il faut distinguer entre l'Ancien et le Nouveau Testament.

Pour le chrétien, l'Ancien Testament apparaît toujours, bien

qu'à des degrés divers, suivant la théologie qu'on adopte, comme une
préparation, une introduction au Nouveau Testament. Sans le

judaïsme de l'Ancien Testament, Jésus n'aurait pas été le Christ,
puisque la notion même de Messie n'eût pas existé. Dans ces écrits,
Dieu se révèle de bien des manières : par des visions, par des rêves,
dans des théophanies, par le moyen des lois qui donnent au peuple
d'Israël son caractère propre, par cette conviction des Israélites
d'avoir été choisis par Dieu pour des fins religieuses. Et les personnalités

qui bénéficient de ces révélations, que ce soit Moïse ou les

prophètes, nous apparaissent comme ayant reçu le don d'interpréter
les événements, d'y découvrir la main de Dieu, les révélations de sa

justice, de sa colère, de son amour. Aux yeux du théologien chrétien
cependant — et ceci différencie son attitude de celle du Juif pieux —
l'Ancien Testament devient aussi la préface du Nouveau. Dieu s'y
révèle en préparant le peuple juif pour qu'au moment fixé par lui le
Christ y naisse et apporte la Bonne Nouvelle au monde. Pourtant,
pour qui ne se contente pas de la piété juive, l'Ancien Testament
reste incomplet, la révélation ne brillant de tout son éclat que dans
les livres du Nouveau Testament, car c'est là, et là seulement, que
nous trouvons le témoignage d'une révélation totale de Dieu, incarné
en une personne, le Christ.

Henri Germond, « Réflexions sur l'Eglise et l'Etat », dans Revue de théol. et i
philos., 1942, p. 13 s.



LE PROBLEME DE LA RÉVÉLATION 253

« La révélation », écrit le professeur Leenhardt, « est l'acte de Dieu par
lequel il établit entre sa personne et la personne humaine une relation par
le moyen de laquelle son autorité divine est reconnue comme telle » Ci).

« La foi évangélique repose d'aplomb sur la conviction qu'une telle
intervention de Dieu dans le monde, en vue de se faire connaître, est possible
théoriquement et réelle historiquement » (z).

« La révélation de Dieu en Jésus-Christ», ajoute le même théologien, «est
tout le contraire d'une vérité abstraite, statique, morte. Elle est une relation,
établie par Dieu lui-même, un mouvement dans lequel Dieu se fait connaître
comme celui qui cherche l'homme, qui aime l'homme et l'appelle à le
connaître comme tel et à l'aimer. Le Dieu de Jésus-Christ est vraiment connu

pour ce qu'il est, lorsque l'on reconnaît en lui celui qui a fait en Jésus-
Christ tout ce qu'il fallait pour se faire connaître » (3).

Et le distingué professeur précise sa pensée :

« La révélation, c'est Jésus-Christ et non pas un dogme ou un ensemble
de dogmes. Dieu pour se faire connaître ne nous a pas envoyé un livre, il est

venu lui-même mystérieusement en Jésus-Christ (4). ...C'est pourquoi,
également, nous devons nous raidir contre la tentation de transférer à la Bible
ce qui est strictement vrai de Jésus-Christ et de lui seul. Il n'est pas sans
inconvénients graves de dire que la Bible est la révélation de Dieu » (s).

Toutefois, et cette remarque a son importance :

« La doctrine de la révélation n'est pas un article d'exportation, elle n'est
vraie qu'à l'intérieur de l'Eglise, c'est-à-dire pour la foi, parce que là seulement
elle a un sens » C6).

Bref:
« Par tout ce qui est dit de Jésus-Christ dans la Bible et par tout ce que

Jésus-Christ dit lui-même, Dieu nous rencontre, Dieu nous parle. La Bible
devient le lieu de cette rencontre dans laquelle la révélation historique devient

pour nous une réalité actuelle » (7).

2. Le témoignage du Saint-Esprit.

Mais, demandera-t-on, comment la révélation, qui est éternelle,

qui dépasse donc les catégories du temps et de l'espace, s'insère-t-elle
dans le cadre de l'histoire, d'abord dans la personne du Christ, puis,

par le témoignage de la Bible, dans nos vies particulières
A la première question, la théologie réformée répond que si Dieu

ne nous est connu réellement qu'en Jésus-Christ, c'est précisément

parce que la révélation étant une relation de personne à personne,

(x) Franz Leenhardt, La foi évangélique, Genève, Labor, 1941, p. 15. —
(z) Ibid., p. 12. — (3) Ibid., p. 22. — (4) Ibid., p. 29. — (s) Ibii., p. 29. —
(6) Ibii., p. 28. — (7) Ibii., p. 31.



254 EDMOND ROCHEDIEU

Dieu, pour sauver les hommes, s'est révélé en la personne de Jésus-
Christ.

Pour la deuxième question, les théologiens réformés font intervenir

ce que Calvin a appelé le témoignage intérieur et secret du Saint-

Esprit. Cette action mystérieuse et toujours imprévisible de l'Esprit
Saint donne au texte biblique son caractère de révélation. Toutefois

nous remarquons que dès le début, et chez Calvin lui-même, cette
doctrine a manqué de netteté. Le professeur Neeser le note en ces

termes :

« Calvin a le sentiment que la révélation de Dieu ne saurait être enchaînée
ni dans une organisation ecclésiastique, toujours humaine, ni dans la lettre
d'un livre sacré, humaine elle aussi. Sur ce dernier point, il ne va pas
jusqu'au bout de la thèse de la liberté divine. L'Ecriture sainte, enseigne-t-il, sera
le lieu de la révélation divine pour ceux en qui aura agi le témoignage du

Saint-Esprit. Mais, à ses yeux, ces derniers possèdent dans l'Ecriture sainte
une permanente révélation... qui, en fait, se confond avec la lettre elle-même.
Calvin n'accuse-t-il pas constamment ceux de ses adversaires qui restent
insensibles à l'autorité d'un argument scripturaire de résister à Dieu lui-
même ou au Saint-Esprit Ne se comporte-t-il pas dans la discussion en
homme qui disposerait de façon définitive, dans la lettre des textes sacrés, de

la révélation surnaturelle » (•).

Nous avons là, nous semble-t-il, l'origine de la perpétuelle ambiguïté

qui pèse sur la doctrine réformée de la révélation et dont les

théologiens ont grand'peine à se débarrasser, bien que, dans le
calvinisme strict, la difficulté ait été éludée par la croyance à la prédestination.

Cette connaissance par le Saint-Esprit a ceci de particulier qu'elle
est à la fois actuelle dans notre être intérieur et historique dans le

témoignage biblique, ce qui l'empêche de verser dans un illuminisme
qui ne tiendrait aucun compte de la Bible. En un seul acte, la révélation

devient en nous la foi au Christ et la foi à l'Ecriture qui en rend

témoignage.

3. Révélation naturelle et surnaturelle.

Y a-t-il en dehors de la Bible, une révélation générale naturelle
On le sait, cette question oppose depuis plusieurs années deux des

chefs de la pensée protestante contemporaine, les professeurs Karl

Maurice Neeser, <i Théologie et philosophie chez Karl Barth », dans Revue de

théol. et de philos., 1935, p. 248 s.



LE PROBLEME DE LA REVELATION 255

Barth et Emil Brunner. Le premier est intransigeant sur ce point :

puisque l'Ecriture sainte est l'unique source de révélation, il n'y a

pas de révélation générale, pas plus dans la nature que dans la
conscience morale ou dans l'histoire. Il n'y a qu'une seule révélation
qui, elle, est parfaite : la révélation en Jésus-Christ ('). Le second

estime au contraire que la théologie ne peut que reconnaître l'existence

d'une révélation naturelle et générale, dont tant de textes
bibliques font mention. Mais il admet, comme Karl Barth, que cette
révélation naturelle ne suffit pas au salut et que la révélation en

Jésus-Christ dépasse infiniment toute autre révélation. Le professeur
zuricois relève à ce propos que la révélation naturelle est non seulement

incomplète, mais impersonnelle, et que la révélation surnaturelle,
seule parfaite, a pour trait dominant d'être personnelle, puisqu'elle
passe par des personnalités.

Et cela nous ramène à notre définition de la révélation : une relation

de personne à personne, donc une expérience religieuse
personnelle dans laquelle Dieu se fait connaître à l'homme ; en Jésus-
Christ elle est parfaite, complète, mais elle peut exister incomplète,
moins parfaite.

4. Révélation et raison.

A l'heure actuelle, ce ne sont pas seulement les théologiens qui parlent

de deux genres de vérité : l'une impersonnelle, reconnue de tous,
l'autre personnelle, mais qui doit être vécue. Opposant la vérité
scientifique à celle de la métaphysique, M. Frutiger montre le savant
réduisant le qualitatif au quantitatif et obtenant une représentation
du monde « aussi déshumanisée, aussi dépersonnalisée que possible »,

tandis qu'au contraire le métaphysicien met l'accent sur « l'irréductibilité

du contingent, de l'individuel, du qualitatif, de l'humain » (a).

Or, ce que les philosophes disent de la connaissance métaphysique,
les théologiens l'attribuent à la révélation. Révélation et philosophie
ne sont donc pas aussi opposées qu'on le prétend. D'ailleurs, un calviniste

comme le professeur Lecerf rappelle que pour Calvin la raison,
lorsqu'elle ne cherche pas à dépasser ce qui est humain, n'erre pas,
en vertu même de la grâce commune départie à toute créature

Voir Edmond Grin, « Un conflit doctrinal au sein de la théologie dialectique »

dans Revue de théol. et de philos., 1935, p. 283. — Perceval Frutiger, «Les
deux ordres de la vérité », dans Revue de théol. et de philos., 1942, p. 33.



256 EDMOND ROCHEDIEU

humaine (ri. «La Bible », déclare aussi Karl Barth, «pourra s'entendre

admirablement avec toute philosophie digne de ce nom » C»),

Mais le théologien, estimant sa position supérieure à celle du

philosophe, aura toujours tendance à affirmer que la révélation,
vérité personnelle, inclut la vérité impersonnelle et abstraite, sans que
la réciproque soit possible. Les déficiences de la connaissance rationnelle

seront d'autant plus sensibles que les problèmes examinés se

rapprocheront davantage des problèmes religieux et concerneront le

salut de l'âme, si bien que les divergences entre la connaissance basée

sur la foi et celle qu'inspire la seule raison, considérables en métaphysique

et en morale, seront minimes dans les sciences et inexistantes

dans les questions formelles.
Les plupart des théologiens, sous une forme ou sous une autre,

insistent sur cette incapacité de la raison à saisir les vérités
religieuses, parce qu'atteinte dans son intégrité par le péché. Pour les

uns — telle est la position de Karl Barth — la chute ayant détruit
totalement en l'homme l'imago Dei (3), la raison reste totalement
impuissante à comprendre Dieu ; pour d'autres —¦ le professeur
Lecerf, par exemple — le péché a vicié la raison humaine, mais sans
la détruire, et cette opinion, assure-t-il, est celle de Calvin. Les

sciences, les arts, la philosophie, les institutions sociales et religieuses
sont des effets ordinaires de la grâce commune, la faculté d'invention
et le génie en étant des effets extraordinaires (+).

« Nous croyons », déclare M. Lecerf, « que, hormis les cas de maladie mentale

ou physique, la raison peut fonctionner formellement d'une manière
correcte. Une contradiction formelle est donc pour nous une marque
d'erreur... En cela, nous sommes conséquents avec nous-mêmes, parce que les sens
et la raison, d'après notre foi, sont des instruments de connaissance voulus
de Dieu, efficaces lorsqu'ils s'exercent dans le domaine pour lequel ils sont
faits. Pour nous, la grâce commune en maintient l'intégrité chez ceux qu'elle
dispense des infirmités et de la maladie » (s).

Mais, ajoute encore le professeur de Paris, les théologiens
calvinistes « sont fondés aussi à nier que les sens saisissent tout le réel, et
à refuser à la raison le droit de se considérer comme source et comme
norme de tout le réel » (6).

Ces affirmations contredisent-elles absolument les conclusions de

la philosophie contemporaine Je ne le pense pas.

(1) Auguste Lecerf, Introduction à la Dogmatique réformée, I, p. 115 s.— (2) Karl
Barth, Parole de Dieu et Parole humaine, p. 108. — (3) Edmond Grin, article cité,
p. 287. — (4) Auguste Lecerf, ouvrage cité, I, p. 115 — (5) Ibii., p. 116 s. —
(6) Ibii., p. 117.



LE PROBLÈME DE LA RÉVÉLATION 257

5. Le conflit entre la révélation et la raison.

Pourtant des conflits surgissent entre les affirmations de la
révélation, même comprise sans aucun littéralisme biblique, et les données

de la raison. Doit-on accorder son assentiment à toute déclaration

qui se prétend révélée n'y a-t-il pas un triage à opérer et la raison

n'a-t-elle aucun rôle dans cet examen
Le théologien, défendant ce qu'il considère comme révélé, le fera,

la plupart du temps, avec les arguments suivants :

a) L'évidence de la vérité révélée vient de Dieu, et la connaissance

que nous en avons a sa source dans une communication personnelle
de Dieu. En douter, c'est refuser a priori la possibilité d'une connaissance

transcendante par révélation et nier toute connaissance autre

que la connaissance rationnelle. Ce doute est une forme du péché et

il faut le combattre comme tel, en l'amenant à la lumière de Dieu.

b) La foi étant l'expérience d'un entretien avec Dieu, la révélation

qui en découle ne pourra jamais être soumise à une vérification de

caractère rationnel.

c) Le croyant combattu dans sa foi doit à son tour attaquer le

douteur. C'est parce que l'homme a trop confiance en l'autonomie
de sa raison qu'il se croit en droit de repousser ce que cette raison

ne peut admettre. Or il faut que la foi ébranle cette fausse conviction
d'une autonomie de la raison et fasse comprendre aux philosophes

qu'il existe une vérité d'un autre ordre, ayant ses faits et sa logique

propres. La victoire sur le doute commence lorsque l'homme reconnaît

que vouloir être son propre maître, même intellectuellement,
constitue le péché capital. La repentance doit faire son œuvre jusque
dans l'intelligence : alors seulement la révélation s'imposera comme
vérité. Tel est le renouvellement de l'intelligence dont parle saint
Paul dans l'épître aux Romains (xn, 2).

Voilà, grosso modo, ce que répondrait un théologien aux philosophes

faisant des objections à la valeur même de la révélation. Il nous
reste à examiner ce que vaut cette réponse.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXX (n° I25, I942). I7



2 58 EDMOND ROCHEDIEU

DEUXIÈME PARTIE

Le problème de la révélation tel quii doit être posé.

§ I. Un problème mal posé.

Tant que le problème est posé dans ces termes, aucune confrontation

ne sera possible entre les thèses des philosophes et celles des

théologiens ; la discussion se poursuivra, s'éternisera, mais n'aboutira

pas. Les philosophes auront l'impression que les théologiens se

dérobent dès qu'on les presse — ce qui est faux —, qu'ils manquent
de loyauté —¦ ce qui est injuste —-, que leurs motifs de croire sont
autres que les arguments qu'ils avancent et qu'en fin de compte,
quoi qu'ils en disent, leur attitude reste celle du biblicisme littéra-
liste. De leur côté, les théologiens reprocheront aux philosophes de

faire fi de la vie religieuse —¦ ce qui n'est pas le cas —, de n'admettre

que la démonstration logique — ce qui est inexact —, et finalement
de ne pas connaître l'expérience religieuse personnelle, le témoignage

intérieur du Saint-Esprit —¦ ce qui, pour le moins, est une
affirmation peu charitable.

Si nous voulons avoir quelque chance de nous comprendre et de

collaborer, le problème de la révélation doit être posé dans d'autres

termes, et tout d'abord dédoublé :

i. Sommes-nous certains de l'existence d'une révélation soit le

problème de la réalité de la révélation.

2. Dans quels termes, par quels mots exprimerons-nous la
révélation soit le problème de l'explicitation de la révélation (ri.

Nous examinerons d'abord le second point, non pas qu'il soit plus

important que le premier, mais parce qu'il est plus directement en

rapport avec notre étude et qu'à son propos régnent les malentendus
les plus nombreux et les plus tenaces, mais aussi les plus susceptibles
d'être dissipés.

Cf. Arnold Reymond, « Philosophie et théologie dialectique », dans Revue de

théol. et de philos., 1935, p. 271 : « Il nous semble pour notre part que M. Brunschvicg
met le doigt sur la vraie question : la foi s'appuie-t-elle sur un révélé authentique
Pour y répondre, force nous est d'examiner les rapports de la raison et de la foi ».



LE PROBLÈME DE LA RÉVÉLATION 259

§ 2. Exploitation de la révélation — La question de vérité.
La révélation — qu'on en admette ou non la réalité, peu importe

pour le moment, puisqu'il s'agit ici de sa formulation — représente

pour l'intelligence un « donné » qu'il lui faut traduire en termes
compréhensibles pour chacun.

« Il va sans dire », écrit le professeur Arnold Reymond, « que le « survenu »

ne peut devenir objet de foi que dans la mesure où, sous une forme ou une
autre, il s'explicite en éléments notionnels qui en aucun cas ne doivent le
nier. Seulement, comment s'opère cette explicitation Là est le problème
redoutable entre tous » Ci).

Redoutable en effet, car au lieu d'apercevoir immédiatement la

réponse, nous voyons au contraire les questions se multiplier.
Dès l'abord un premier problème se présente, celui de la vérité :

si telle expression biblique ou telle doctrine est choisie de préférence
à d'autres, n'est-ce pas parce que le théologien l'estime mieux en
accord avec la révélation, avec cette expérience personnelle d'un

rapport avec Dieu par le Christ, donc plus vraie, puisque la vérité
d'un jugement consiste précisément en son accord complet avec
le réel qu'il doit traduire

Que faire, lorsque le même donné religieux — en l'occurrence la
même expérience religieuse des rapports entre Dieu et l'homme —-

s'explicite de deux manières différentes, se traduit par deux doctrines
inconciliables Comment savoir laquelle des deux notions est la

vraie, c'est-à-dire laquelle correspond exactement à la révélation
Et ce problème, inévitable, s'imposera un jour ou l'autre à la réflexion
du théologien, car, ainsi que le remarque M. Frutiger,

« Une inspiration d'en haut ne peut rester pure de tout mélange humain.
Fatalement, elle devra s'insérer dans les cadres de notre univers mental et de

notre langage » (2).

Quelques exemples illustreront notre pensée.

Premier exemple. — La sainte Cène.

Catholiques et protestants, partant des mêmes textes, et donc du
même témoignage à la révélation en Jésus-Christ, aboutissent les

uns à l'eucharistie et à l'affirmation du miracle de la transsubstantia-

Cf. Arnold Reymond, «Philosophie et théologie dialectique », dans Revue de
théol. et de philos., 1935, p. 279. — (2) Perceval Frutiger, article cité, dans Revue
de théol. et de philos., 1942, p. 28.



26o EDMOND ROCHEDIEU

tion, les autres, suivant les Eglises auxquelles ils se rattachent, à la

consubstantiation, à la communion mystique en Christ ou à l'idée
d'une simple commémoration. Pourquoi ces différences
Proviennent-elles de ce que les uns sont pénétrés et éclairés par le témoignage
de l'Esprit, et les autres pas Remarquons, à cet égard, que le

calvinisme traditionnel invoque l'autorité de la raison et le témoignage

des sens pour repousser la transsubstantiation (ri.

Deuxième exemple. — La prédestination.

Mais allons plus profond. Voici deux calvinistes qui discutent du

mystère de la double prédestination, celle des élus et celle des réprouvés,

dans ses rapports avec la chute. L'un est supralapsaire : à ses

yeux, le décret divin de l'élection et de la réprobation est logiquement

antérieur au décret qui a voulu la chute d'Adam. L'autre
théologien est infralapsaire : il estime que le décret de l'élection est

logiquement postérieur au décret général de la Providence dans

lequel rentre aussi la chute. Ces deux théologiens professent la même

croyance au témoignage intérieur du Saint-Esprit, tous deux sont
des croyants sincères, tous deux s'appuient sur les mêmes témoignages
bibliques, usant d'une même traduction (ri. Comment expliquer
leurs divergences, puisque pour tous deux il s'agit d'une révélation

au sens précis indiqué plus haut, la Bible devenant le lieu, l'occasion,
le moyen d'une révélation de Dieu par le témoignage intérieur du

Saint-Esprit Trois solutions se présentent : î. la vérité n'est exprimée

que par l'un des adversaires ; dans ce cas l'autre se soumettra ;

le cas se produit, mais il est rare ; 2. les deux adversaires se

considèrent chacun dans le vrai : c'est le cas le plus fréquent, mais il ne

satisfait personne, ni les deux théologiens, ni les gens du dehors ;

3. les deux thèses en présence sont également fausses : c'est ce

qu'affirmeront les catholiques, les indifférents et les antiprédestinatiens ;

mais c'est méconnaître la loyauté intellectuelle des deux interlocuteurs
et préjuger de la valeur du problème qu'ils ont posé. Reste une
quatrième solution : chercher ailleurs que dans le témoignage intérieur du

Saint-Esprit l'origine du conflit. Cet « ailleurs » n'est autre que le

problème de la connaissance religieuse.

(¦) Auguste Lecerf, Introduction à la Dogmatique réformée, I, p. 117. —
(a) Cf. l'argumentation de Pierre Maury « Election et foi » dans De l'élection
éternelle de Dieu (Genève, Labor, 1936), p. 183-200.



LE PROBLÈME DE LA RÉVÉLATION 261

§ 3. La connaissance religieuse.

N'est-ce pas transformer le problème de la révélation en un
problème épistémologique Sans doute. Mais j'ai la conviction qu'il
faut en passer par là, si nous voulons pouvoir nous comprendre entre
théologiens et philosophes.

La connaissance religieuse — on l'a maintes fois répété — n'est
qu'une question liminaire, qui ne mène qu'au seuil de la dogmatique
et des grandes questions de la foi. Mais il peut arriver qu'en négligeant

cette étude préliminaire, on risque de manquer le seuil, puis
l'entrée de la dogmatique et ne jamais pénétrer réellement dans

l'édifice ; en d'autres termes, on s'imagine traiter à fond les

problèmes théologiques, mais l'on s'achoppe à des questions mal posées,
à des affirmations encombrées d'éléments étrangers et qu'on aurait
dû écarter dès le début.

Toutefois la connaissance religieuse elle-même n'est qu'un cas

particulier d'un genre plus vaste : la théorie de la connaissance. Or, sur
ce point, la théologie doit se mettre à l'école de la philosophie. En
effet, la pensée théologique réformée s'est maintenue, jusqu'à nos

jours, dans les eaux kantiennes, néo-kantiennes, néo-criticistes,

empruntant parfois à Hœffding telles de ses données, ou se sentant
attirées ces derniers temps par la phénoménologie existentialiste. De

plus, certains a priori hégéliens restaient à l'arrière-plan : la notion
d'une Pensée qui se confond avec la révélation, l'imprécision logique
qui permet de passer du relatif humain à l'Absolu divin par des

syllogismes qui frisent parfois le jeu de mots.
Il importe que la théologie tienne compte davantage des travaux

philosophiques contemporains. Parmi les penseurs qui peuvent
apporter le plus, dans ce domaine, je n'en citerai qu'un, non seulement

parce qu'il est de chez nous, mais parce qu'il a ouvert une voie

qui, sans rien sacrifier de la foi chrétienne ni de la pensée philosophique,

permet une collaboration efficace entre philosophes et
théologiens ; je veux parler du professeur Arnold Reymond. Je n'ai pas
l'intention d'exposer ici toute la philosophie de notre vénéré maître ;

il y faudrait une conférence nouvelle. Mais il convient cependant de

rappeler très rapidement certaines de ses conclusions, qui sont
comme des jalons marquant un chemin sûr.



2Ö2 EDMOND ROCHEDIEU

§ 4. Les bases d'une théorie de la connaissance.

1. Vérité et jugements vrais.

« La vérité ne saurait se séparer de l'acte de juger, c'est-à-dire
d'une activité notionnelle qui consiste en jugements non seulement

explicites, mais implicites » (ri. Tout jugement pourra donc «être
défini comme une position fonctionnelle de la pensée vis-à-vis d'une

position de réalité » (ri ; en d'autres termes, la réalité étant donnée,

notre pensée établit à son propos un jugement qui en dépend étroitement.

Cela étant, « le jugement vrai désigne pour la pensée une position

fonctionnelle unique par rapport à son donné... (Par exemple, si le

donné est deux fois trois, le jugement vrai sera deux fois trois égale

six) ; le faux marque au contraire vis-à-vis d'un même donné un
nombre indéfini de positions fonctionnelles déterminées : deux fois
trois égale quatre, ou cinq, ou sept, etc., (tout nombre, excepté six) »(3).

2. La raison.

La raison, qui règle l'activité de juger, ne pourrait pas atteindre au

jugement vrai, si elle ne possédait pas un double pouvoir : d'abord
de déduction et de coordination, puis ensuite d'appréciation (4). Or,
et nous insistons sur ce point, cette affirmation d'une double activité
de la raison nous paraît de première importance si, de la connaissance

en général, on veut pouvoir passer à la connaissance religieuse. En

effet, si « le pouvoir de déduction, considéré en lui-même, est l'objet
de la logique » (s) et réclame l'étude de toutes les formes « qui
caractérisent l'activité de pensée... le pouvoir appréciatif de la raison porte
au contraire sur ce qui se présente immédiatement comme réel » (6).

Cette appréciation de la réalité qui nous entoure se fait « suivant
des normes que la raison ne crée pas arbitrairement de toutes pièces,
mais qu'elle élabore en fonction du perçu et du vécu» (7).

Or, « la norme... dépend aussi bien des positions spécifiques du

réel que d'un idéal choisi comme point de repère pour apprécier
ces positions. Cet idéal lui-même est élaboré par la raison qui au

contact de la réalité vécue dégage les lignes directrices... Toute

(J) Arnold Reymond, « La pensée et l'être », dans Philosophie spiritualiste, 1.1,
p. 196. Cf. Revue de théol. et de philos., 1935, p. 272, et I94i,p. 152. — Revue de

théol. et de philos., 1935, p. 272. — (3) Philosophie spiritualiste, t. I, p. 115. —
(4) Philosophie spiritualiste, t. I, p. 116-117; cf. p. 102, 8, 164, et dans Revue de

hêol. et le philos., 1935, p. 272. — (s) Ibid., p. 116 s. —¦ (6) Ibid., p. 117. —
(7) Ibii., p. 8.



LE PROBLÈME DE LA RÉVÉLATION 263

norme est ainsi fonction à la fois de ce qui est et de ce qui est devant
être. Chaque genre de connaissance se rapporte alors à un genre de

réalité et aux normes qui lui sont propres » (ri. Il y a donc « divers

types de vérité suivant les positions de réalité... que l'on envisage et
suivant les procédés de vérification par lesquels on s'assure que le

vrai est atteint. Ces procédés de vérification exigent en particulier
que l'on soit devenu familier avec l'objet du jugement. Cette condition

va de soi dans le domaine moral ou religieux ; un moraliste qui
n'a jamais pratiqué l'honnêteté, la courtoisie, la charité, est incapable
de savoir en quoi elles consistent vraiment » C»).

De même, ajouterons-nous, pour étudier les problèmes que pose
la religion, il faut connaître les vérités dont elle traite autrement que

par ouï-dire. D'ailleurs Bergson n'a-t-il pas préconisé une méthode
semblable dans Les Deux Sources, lorsqu'il invite les philosophes à

interroger les mystiques

3. La connaissance religieuse.

Les principes logiques qui président à l'activité de juger et qui se

rattachent au pouvoir de déduction de la raison, sont irréductibles (3) ;

en particulier, les principes d'identité, de non-contradiction et du
tiers exclu ne peuvent être enfreints sous peine d'arrêter toute activité

normale de la pensée. Le théologien devra donc les respecter, s'il
veut être compris des hommes auxquels il s'adresse ; mais il va de

soi que, s'il doit éviter le contradictoire, il pourra user de formes

logiques telles que l'opposition ou le raisonnement par l'absurde.
D'autre part, le pouvoir appréciatif de la raison réclamera, pour

l'établissement des normes et des procédés de vérification, tous les

soins des spécialistes de chaque discipline. C'est là, en particulier,
quand il s'agira des questions morales et religieuses, que ce pouvoir
rationnel dépendra, note M. Arnold Reymond, « de certaines conditions

qui, si elles ne sont pas remplies, pourront le fausser. La passion,
la déchéance morale en particulier le diminue dans son intégrité,
et c'est en quoi la raison peut être dite, non pas corrompue, mais

égarée par le péché » (4).

(1) Arnold Reymond, Philosophie spiritualiste, t. I, p. 164. — (z) Ibii., p. 117,
et Revue le théol. et ie philos., 1935, p. 273. —• (3) Philosophie spiritualiste, t. I
p. 126, 185.— (4) Revue ie théol. et ie philos., 1935, p. 274.



264 EDMOND ROCHEDIEU

C'est ici également — et nous prolongeons les thèses [de M. Arnold
Reymond — que la théorie de la connaissance rejoint ce que le
calvinisme appelle le principe de l'analogie de la foi (terme emprunté
à saint Paul, Rom. xn, 6), selon lequel on admet pour l'interprétation

de la tradition révélée, soit écrite, soit orale, une norme doctrinale

offerte par la foi, prise au sens de doctrine (ri. Pour établir des

normes qui permettront à la raison de juger de la vérité des jugements
d'ordre religieux, le sujet pensant doit avoir une intimité réelle avec

l'objet de ces jugements, autrement dit il doit connaître par
expérience personnelle la vie religieuse et la révélation chrétienne sur laquelle
elle s'appuie, comme aussi le témoignage de cette révélation que
représente la Bible. C'est par analogie à ce donné, en demeurant
fidèle au Christ et à la source écrite qui nous le fait connaître, en
étant éclairé de plus par le témoignage intérieur du Saint-Esprit, que
le théologien trouvera et corrigera les normes qui permettront de

distinguer entre les jugements conformes à ce donné et ceux qui ne
le sont pas.

Mais une condition est encore requise pour être à même d'établir
ces normes et de les utiliser : la vie entière du théologien doit être
dominée par l'amour, il doit aimer son prochain et aimer Dieu dans

son prochain. « L'amour est de Dieu, et quiconque aime est né de

Dieu et connaît Dieu» (I Jean iv,7), écrivait déjà saint Jean.
Mais toujours il faudra, en usant des normes établies par la raison

fonctionnant comme pouvoir appréciatif, confronter les résultats

acquis avec le donné objet du jugement, donc avec la révélation et
le témoignage qu'en apporte la Bible.

4. Jugements d'existence et jugements de valeur.

Un autre point de départ qui permettra une collaboration plus
réelle entre théologiens et philosophes, c'est l'abandon de la distinction

entre jugements d'existence et jugements de valeur. « Au premier
abord », écrit le professeur Arnold Reymond, « la séparation ainsi
effectuée entre l'existence et la valeur semble justifiée ; mais à notre
sens, elle est une erreur capitale qui a faussé pour une large part les

démarches de la pensée philosophique durant le XIXe siècle et

jusqu'à nos jours » ^2).

En effet, par cette distinction, on préjuge de la portée ontologique

(1) Maurice Neeser, Le symbole les apôtres et la joi réformée, p. 10. —
(z) Arnold Reymond, Philosophie spiritualiste, t. I, p. 167.



LE PROBLÈME DE LA RÉVÉLATION 265

du jugement. Il est entendu, dès l'abord, qu'un jugement de valeur

ne peut énoncer qu'une appréciation inconsistante, dénuée de

toute attache avec ce qui existe : tel serait le cas des disciplines
morale et théologique. Au contraire, les jugements d'existence, comme

en connaissent les sciences, sont considérés comme portant seuls sur
la réalité objective. Or « tout jugement », remarque M. A. Reymond,
« est à la fois d'existence et de valeur » (ri. En conséquence, des

jugements d'ordre moral et religieux ne sont nullement inférieurs aux
jugements d'ordre scientifique ; la connaissance religieuse, comme
la connaissance scientifique et philosophique, a pour objet un donné

auquel le sujet pensant confère une valeur. Certes, une différence
existe entre ce qu'on a appelé jugements de valeur et jugements
d'existence ; mais cette différence porte sur autre chose que l'opposition

entre la valeur et l'existence.

Remarquons d'ailleurs que le professeur Dupréel, de Bruxelles,
arrive à des conclusions très approchantes dans son récent ouvrage
Esquisse d'une philosophie de la valeur.

§ 5. Rationnel et irrationnel.
Un dernier problème doit être mentionné : celui de l'irrationnel.

Que feront le philosophe et le théologien, lorsque, ayant défini
exactement le rationnel, ils rencontreront de l'irrationnel dans ce donné

qu'est la révélation, ou plus exactement lorsque des jugements qui
explicitent la révélation — textes bibliques, dogmes ou doctrines ¦—

se présenteront comme irrationnels Faudra-t-il les écarter parce
qu'irrationnels faudra-t-il leur trouver, dans le rationnel, un plan
de rationalité qui, à la fois, les intègre dans le rationnel et leur
conserve leur caractère spécifique (z) Doit-on reconnaître, comme le

propose M. de la Harpe, l'existence de mystères positifs, qui ne sont

pas l'expression de notre ignorance, et qui « à la limite de notre effort
rationnel et soumis à ses exigences... correspondent cependant à des

réalités psychiques et morales qui ne peuvent s'intégrer que partiellement

à cet effort rationnel et relèvent, pour le reste, de la vie même

de la personne morale?» (3). Y a-t-il, dans la personnalité, ainsi que le

(1) Arnold Reymond, Philosophie spiritualiste, p. 282. — (z) Jean de la Harpe,
«La personnalité divine», dans Revue ie théol. et ie philos., 1941, p. 74. —
(3) Jean de la Harpe, «Individuel et collectif dans la foi religieuse», dans Revue

ie théol. et ie philos., 1941, p. 226 s.



266 EDMOND ROCHEDIEU

suggère M. Thévenaz, « un réduit inviolé (parce qu'inviolable), un
saint des saints, sorte de présence réelle et d'attirance indicible au

plus profond de moi, — dont je puis accepter ou refuser d'assumer
les appels » (ri

§ 6. L'existence de la révélation.
Pour terminer cette esquisse dont nous sentons toute l'insuffisance,

il nous reste à reprendre la première question que nous avons formulée
en dédoublant le problème de la révélation : Sommes-nous certains
de l'existence même de la révélation

Il s'agit là, me semble-t-il, d'une question essentiellement
philosophique. Et je remarque immédiatement que bien des philosophes,
qui voient dans toute vérité une sorte de révélation dépassant
l'humain et sa relativité, ne feront aucune difficulté à admettre la
réalité d'une révélation.

Au fond, toute foi chrétienne, et par conséquent toute théologie,

suppose un certain réalisme : la révélation est un contact réel et
personnel avec Dieu, un événement survenu dans la vie du croyant. Mais

lorsque le théologien pense sa foi, souvent il a recours à des philosophies

non réalistes : à l'idéalisme cartésien, au criticisme kantien, au
romantisme hégélien. Une telle attitude, qui m'apparaît comme une

inconséquence, n'est pas sans danger, car les systèmes philosophiques
produisent inévitablement les conséquences de leurs prémisses. Dans
la perspective kantienne, Dieu reste un postulat de la raison pratique

; dans l'hégélianisme, la raison se suffit à elle-même et exclut
toute révélation, étant elle-même révélation de la Pensée absolue.

Le protestantisme, dès son origine, a rejeté, par crainte d'un retour
au catholicisme, tout réalisme sous sa forme thomiste. A-t-on agi
judicieusement La question peut se poser, d'autant plus que nous
avons pu constater les effets souvent néfastes du criticisme et de

l'idéalisme philosophique dans la théologie réformée. Actuellement,
de bien des côtés, se dessine un retour au réalisme, un réalisme modéré.

Non seulement un théologien calviniste tel que M. Lecerf le préconise

(z), mais un philosophe comme M. Arnold Reymond n'hésite pas
à affirmer « qu'un certain dualisme et un certain réalisme est donc

impliqué dans l'activité même de juger » (3).

(i) Pierre Thévenaz, à propos de Miéville, «Le problème de la personne », dans
Revue ie théol. et ie philos., 1941, p. 269. — (2) Auguste Lecerf, Introiuction à la
Dogmatique réformée, I, p. 120-139. — (3) Arnold Reymond, Philosophie spiritualiste,

t. I, p. 223.



LE PROBLÈME DE LA RÉVÉLATION 267

Nous croyons aussi qu'une attitude réaliste —¦ qu'il faudra préciser
— est la seule position philosophique compatible avec la foi
chrétienne ; sinon la révélation elle-même, n'apparaissant plus comme
la réalité par laquelle Dieu se fait connaître à l'homme, devient une
illusion ou une construction intellectuelle sans fondement. Il importe
donc que le théologien choisisse avec soin la philosophie qu'il adoptera.

CONCLUSION

Et cela nous fournit notre conclusion. Oui, le théologien doit être
attentif au choix qu'il fait d'une philosophie, car toujours il restera
tributaire d'un système métaphysique, consciemment ou inconsciemment.

De leur côté, les philosophes, qui ne sont pas de purs esprits
préoccupés uniquement d'abstractions, mais qui sont hommes aussi,

doivent veiller ; si les arguments qu'ils développent tuent en eux la

foi aux vérités spirituelles les plus hautes, un déséquilibre se

produira ; d'ailleurs, est-ce le fait d'une bonne méthode philosophique

que d'écarter systématiquement une partie de la réalité ou d'en
déformer l'étude par un préjugé défavorable

Mais il n'en reste pas moins que la tâche particulière des uns et
des autres n'est pas la même. Et devant le problème de la révélation,
si les philosophes ont le droit de rappeler aux théologiens la nécessité

de se soumettre aux lois irréductibles de la raison, les théologiens de

leur côté feront œuvre utile en précisant les normes qui permettront
d'écarter les jugements faux et de coordonner les jugements vrais,

pour que cette révélation qu'ils ont mission de faire connaître soit,
dans un monde qui s'écroule, la force active qui le redressera et le

sauvera, non seulement en agissant sur les ignorants, mais en apportant

aux sages la confiance et l'espérance.

Nyon, mai 1942.

Edmond ROCHEDIEU.


	Théologiens et philosophes devant le problème de la révélation

