
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 124

Artikel: Étude critique : le rôle de Jésus dans le Römerbrief de Karl Barth et la
christologie de Sören Kierkegaard

Autor: Rilliet, Jean-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDE CRITIQUE

LE ROLE DE JÉSUS DANS LE RÖMERBRIEF DE KARL BARTH

ET LA CHRISTOLOGIE DE SÖREN KIERKEGAARD

La théologie barthîenne est un monde. Depuis vingt-trois ans que l'illustre
théologien a inauguré ce que l'on peut appeler une époque de la pensée

protestante, d'innombrables écrits sont sortis de sa plume, et s'ils ont entre
eux des liens évidents, s'il y a dans le barthisme une très nette continuité, il
faut reconnaître cependant qu'il y a aussi une très nette évolution. Le Barth
du Römerbrief et celui de la monumentale Dogmatik diffèrent incontestablement.

Cela n'a d'ailleurs rien qui puisse nous étonner. Un de ses plus illustres
prédécesseurs, théologien de race comme lui, Schleiermacher, a connu, quoique
sur une autre ligne, une évolution analogue : entre les Reden et l'œuvre
postérieure du dogmaticien berlinois il y a également de remarquables changements,

en même temps qu'une indéniable continuité. Tracer à cet égard un
parallèle entre ces deux hommes, serait à la fois instructif et piquant. Les
Reden sont un retour au sentiment religieux après le desséchant rationalisme
du XVIIIe siècle, c'est une première explosion, puis les années passent,
l'auteur des Discours devient homme d'Eglise, professeur de théologie ; ses

cours l'obligent à systématiser sa pensée, à la couler dans un moule. Karl
Barth, de même, a réagi avec vigueur dans cet écrit extraordinaire qu'est le

Römerbrief contre l'historicisme et le psychologisme du XXe siècle

commençant. Puis le temps de la systématisation est venu. Les paradoxes du
début ont été creusés, reliés entre eux, ils ont abouti à un système théologique,

à un enseignement méthodique. Karl Barth n'a pas renié sans doute
sa première inspiration ; mais, comme il le dit lui-même dans la sixième
édition du Römerbrief, il s'est peu à peu éloigné de sa première œuvre, quoique

N.-B. — Travail présenté à la Commission de littérature théologique de la

Compagnie des pasteurs de Genève, le 7 mai 1942.



KIERKEGAARD ET LE RÖMERBRIEF DE K. BARTH 229

l'impulsion donnée par ce livre soit encore celle à laquelle il obéisse. Pour
comprendre les écrits actuels de Karl Barth, il importe donc, aujourd'hui
encore, de revenir à son premier ouvrage dont l'étude, si difficile soit-elle,
reste extrêmement fructueuse pour la compréhension générale de sa pensée.
Il me paraît même impossible d'en faire abstraction sous peine de risquer
de graves erreurs de perspective théologique, et de confondre en particulier
le barthisme avec un simple retour à l'orthodoxie, ce qu'il n'a pas été dans

ses commencements, ce qu'il n'est probablement pas sous sa forme actuelle.

Il est extrêmement difficile, avouons-le, de donner une caractéristique
générale du barthisme. Cependant il vaut la peine de s'y essayer, quitte à

faire subir un jour quelques retouches à ces appréciations W.

Disons donc que le barthisme apparaît tout d'abord comme une théologie
de réaction contre l'historicisme et le psychologisme de la théologie
allemande à la fin du XIXe siècle et qu'il est ensuite, positivement, une nouvelle

conception de la révélation, fondée sur une nouvelle théorie de la connaissance

religieuse. Reprenant les critiques que Kierkegaard a formulées contre
les théologiens de son temps, à l'occasion de sa lutte contre l'hégélianisme,
Karl Barth les a dirigées contre ses contemporains et en particulier contre
les héritiers de Ritschl. Celui-ci estimait seule connaissable la réalité
phénoménale, le « noumène » nous échappant complètement. La tâche du dogmaticien

est réduite, de ce fait, à une description systématique de la réalité

historique du christianisme. Le croyant ne connaît le Christ que sur le plan
de l'histoire où il se trouve avec lui. En conséquence, pas de connaissance
réelle de ce qui est au delà de ce monde. Le christianisme tout entier est
enfermé dans la même relativité. La théologie de Schleiermacher, prête à la
même critique, sous une autre forme : elle est, en effet, la description du
sentiment religieux, c'est-à-dire d'une réalité psychologique phénoménale, ce

sentiment religieux se constituant dans l'Eglise en contact avec celui du
Christ. Là non plus, pas de connaissance réelle de l'au-delà, quoique Schleiermacher

se laisse aller à discuter de sujets comme la Trinité, ce qui, comme
l'a montré Dorner, est en contradiction avec son système. Le Christ est donc

pour le grand théologien du XIXe siècle le sentiment religieux dans sa
perfection et ainsi le reflet immanent de la vérité. La révélation, par conséquent,
se produit entièrement sur ce que Karl Barth appellera le plan horizontal,
c'est-à-dire le plan de l'immanence. Le Christ nous communique sa conscience
de Dieu, sa paix intérieure. Il est ainsi le type créateur d'une humanité

(1) Le silence intellectuel qui règne encore chez nous autour de certains travaux
de Karl Barth est un phénomène frappant. Certains adoptent en bloc ses idées j
d'autres font, en bloc également, des réserves. Il n'existe pas, à notre connaissance,
d'études détaillées des ouvrages exégétiques du. théologien bâlois. Dans la Revue
d'histoire et le philosophie religieuses, M. Cullmann a publié en 1928 un article sur la
méthode exégétique de Karl Barth, qui en reste aux principes. En revanche, dans

un compte rendu (1938) d'un livre du Suédois Holmström, il donne d'intéressantes
indications sur le sens de l'eschatologie dans le Römerbrief.



230 JEAN-H. RILLIET

nouvelle. Mais il se trouve, en somme, en dépit des différences statuées, sur
le même plan que le croyant &).

C'est cette communication positive de vie sur le plan de l'immanence que
devait répudier Karl Barth. Le divin, à ses yeux, ne peut ainsi se

transmettre à l'humain sur le plan de l'histoire, et le rôle du Christ est tout autre,
parce que la théorie de la connaissance religieuse que notre compatriote a

empruntée à Kierkegaard et la théorie de la révélation qui en dépend sont
aussi tout autres W. On sait que Karl Barth a reconnu l'influence exercée

sur lui par le grand Danois dans la préface à la seconde édition du Römerbrief.
A ceux qui lui reprochaient d'avoir un système, il répondait : « Si j'ai un
« système », il consiste à garder constamment devant les yeux, dans sa
signification négative et positive, ce que Kierkegaard a appelé « la différence

qualitative infinie » du temps et de l'éternité » (3). Ainsi Karl Barth a lu, si

l'on peut dire, l'épître aux Romains à la lumière de Kierkegaard. Son livre
est, de ce fait, un livre à clef, et pour le bien comprendre, il faut connaître
l'auteur dont il s'est inspiré (4). On découvre alors que la voix qui se fait
entendre à nous sous le nom de saint Paul a des accents extraordinaire-
ment kierkegaardiens. Allons plus loin et disons que ce sont les problèmes
auxquels Kierkegaard s'est attaché, que c'est l'optique avec laquelle il
voyait le christianisme qui ont souvent guidé la pensée du théologien suisse.

En sorte qu'il n'est pas exagéré de dire que le Römerbrief de Barth, sous sa

seconde forme du moins, est peut-être plus, par moment, une épître de

Kierkegaard aux chrétiens qu'une épître paulinienne.

(i) Sur ce point, voir Kirchliche Dogmatik, I, i, p. 152. Dans ce point de vue, il
n'y a en somme pas de révélation. Le christianisme reste un donné humain. —
(z) Nous ne nous attacherons dans cet article qu'à relever l'influence de Kierkegaard

sur la christologie du Römerbrief, si manifeste dans sa seconde rédaction. On a

pu relever dans ce livre d'autres influences théologiques et philosophiques, en particulier

celles de Cohen et de sa Logik les Ursprungs (voir l'article de M. Ch. Hauter,
Revue d'hist. et de philos, religieuses, 1925). Il faut noter aussi celle de Kutter. —
(3) Römerbrief, p. 13; nous citons le texte de la cinquième réimpression de la
deuxième édition (Kaiser, München, 1929). La première édition du Römerbrief (1919)
est, on le sait, assez différente de la deuxième; en ce qui concerne la christologie en

particulier, l'influence de Kierkegaard est beaucoup moins sensible. La notion du
Christ comme paradoxe — le Knechtgestalt — est ignorée. Les notions kierkegaar-
diennes d'instant, de paradoxe et de scandale sont représentées (p. 223 et 265, p. ex.),
mais peu approfondies. — (4) Dans sa monumentale Dogmatik (I, 1, p. 129) Karl
Barth a regretté que la première édition de ce livre (parue quelques années plus
tôt) l'ait fait considérer comme un partisan de la philosophie existentielle. Il a

affirmé n'avoir pas voulu bâtir sa doctrine de la Parole de Dieu sur une philosophie.

En ce qui concerne le Römerbrief, il ferait peut-être les mêmes réserves.
Mais si des théologiens comme Fr. Gogarten et Th. Siegfried ont pu s'y méprendre,
n'est-ce pas parce que l'auteur de la Kirchliche Dogmatik était plus prisonnier de

cette philosophie qu'il n'a voulu l'admettre r



KIERKEGAARD ET LE RÖMERBRIEF DE K. BARTH 231

Les textes relatifs au rôle du Christ sont particulièrement probants.
Lorsqu'on les lit pour la première fois, on est tout de suite saisi par la nouveauté de

la conception qui y est développée. Il y a douze ans, l'auteur de ce travail
se trouva par hasard lire, à peu près à la suite, le Römerbrief de Luther, son
fameux cours de 1515, et le Römerbrief de Barth. Il eut le sentiment très
net de vivre dans deux mondes différents, mais sans pouvoir alors comprendre
la nature exacte de cette différence. Seule l'étude de Kierkegaard lui a

permis, longtemps après, de préciser les causes de cette première impression.

Dès la première mention du nom de Jésus, dans le Römerbrief de Barth,
on est surpris par l'étrangeté de la pensée : « Jésus-Christ, notre Seigneur »

(I, 4) « voici », commente le pasteur de Safenwil, « le message du salut, voici le

sens de l'histoire. En ce nom se rencontrent et se séparent deux mondes,
se coupent deux plans, l'un connu et l'autre inconnu. Le plan connu est

celui du monde créé par Dieu, mais qui est déchu de son unité originelle
avec Dieu et a par conséquent besoin de la rédemption, monde de la « chair »,

monde de l'homme, du temps et des choses, notre monde. Ce plan connu
est coupé par un autre plan inconnu, par le monde du Père, monde de la
création originelle et de la rédemption finale. Mais le rapport qui existe

entre nous et Dieu, entre ce monde et le monde de Dieu doit être découvert.
Voir la ligne de séparation entre les deux n'est pas chose qui aille de soi.
Le point d'intersection qu'il faut trouver, c'est Jésus, Jésus de Nazareth,

le Jésus historique, né de la race le Davii selon la chair. Jésus, en tant
que détermination historique, signifie le point où se heurtent le monde

qui nous est connu et celui qui nous est inconnu ». C'est pourquoi les années
1 à 30 de notre ère sont le « temps de la révélation et de la découverte »

(p. 5) et le fait que Jésus est révélateur, qu'il est le Christ, qu'il est, comme
le dit Karl Barth, « la fin du temps », dépasse l'histoire. Il est, selon

l'expression de Kierkegaard, un paradoxe. Alors que la vie terrestre de Jésus
ne se signale à l'attention que par certains vides extraordinaires, alors qu'elle
ne contient en rien l'autre monde, le Christ, le ressuscité est cet autre monde
se révélant : « La résurrection », dit Karl Barth, « est la révélation » (p. 6),
formule qui ne saurait être trop méditée et qu'il faut rapprocher, pour n'en

pas méconnaître le sens, des curieux commentaires que le théologien bâlois W

donne ailleurs au fait du tombeau vide, montrant qu'il ne peut s'agir d'un
simple fait historique, parce que cette résurrection est liée à une vérité générale

qui dépasse elle-même l'histoire. La résurrection n'est donc pas la
réapparition d'un corps visible, mais la révélation en Christ du monde de Dieu
qui transcende complètement ce monde.

Mais continuons à développer la christologie du Römerbrief. A propos du

verset 22 du chapitre III, le théologien bâlois montre que la révélation de

Dieu en Christ ne saurait être une révélation directe. Elle n'est saisissable

que par la foi, elle est un fait paradoxal, ce qui revient à dire qu'elle n'est

(1) VoirDî'e Auferstehung 1er Toten, 2" éd. (1926), p. 77.



232 JEAN-H. RILLIET

pas objective. Le Christ n'est pas un apport positif, constatable en quelque
sorte, d'éternité dans le temps (p. 70) et en ce sens, on peut dire qu'il
n'appartient pas à l'histoire ; historiquement il n'est au terme même de sa
carrière qu'« une grandeur purement négative : il n'est en rien un génie, un
porteur de forces psychiques manifestes ou occultes, il n'est en rien un héros,
un chef, un poète ou un penseur », mais précisément dans cette négation
«mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'as-tu abandonné» — par le fait qu'il
sacrifie à quelque chose d'autre qu'on ne peut voir toutes les possibilités
humaines, les possibilités géniales, psychiques, héroïques, esthétiques et
philosophiques, par cela même il est celui qui accomplit les possibilités humaines

élevées à leur plus haute expression dans la Loi et les prophètes. C'est

pour cela que Dieu l'a souverainement élevé, c'est par là qu'il est reconnu
comme le Christ (p. 72) (O.

Cette mort du Christ nous fait découvrir l'éternité. Elle est son œuvre
et il n'en a pas accompli d'autre. C'est pourquoi Karl Barth dans son fameux
commentaire s'opposait vivement à la notion du munus triplex (p. 136),
affirmant que la croix est son œuvre unique, la croix, c'est-à-dire cette mort
devant Dieu qui révèle Dieu. Le royaume de Dieu ne commence qu'au delà
de la croix, c'est-à-dire au delà de toutes ces richesses spirituelles de l'humanité

que le Christ a dépassées.

Il les place toutes sous le signe de la mort ; pour leur redonner d'ailleurs
ensuite une valeur dans leur relativité reconnue. L'expiation dont parle le
célèbre verset Rom. ni, 25 est interprétée dans un sens conforme à cette théorie

du Christ révélateur par sa négativité même. Il est Versöhnungslecke ; —
Karl Barth ne traduit pas, comme Segond, « victime expiatoire », mais il
entend iXacrrripiov avec les lxx comme le couvercle, la plaque d'or qui est

sur l'arche de l'alliance et, à la fois, note-t-il, « signale et couvre » le contenu
de l'arche (p. 79). Elle est donc le lieu au-dessus duquel Dieu habite, le lieu
d'où il parlait à Moïse, le lieu enfin où, au jour de l'expiation, la réconciliation

du peuple avec Dieu s'opérait. C'est parce qu'elle est ce lieu qu'elle
peut être comparée à Jésus, car Jésus est le lieu de l'histoire au-dessus duquel
Dieu habite, d'où il parle et où s'opère la réconciliation (Versöhnung). Et
comme le propitiatoire à la fois couvre et signale la présence des témoignages
divins, de même le royaume de Dieu en Jésus est à la fois révélé et caché.

Jésus est donc par sa mort le révélateur de Dieu et de notre vraie attitude
envers Dieu, et la foi chrétienne consiste à reconnaître avec lui cette ligne
de mort, à se taire, à prier, à ne pas savoir (p. 182). Sa mort, ne l'oublions

pas, qui a frappé même Jésus le guérisseur et le Sauveur, même Jésus le

prophète, même Jésus le fils du Père Toute sa grandeur, placée sous le
qualificatif de la croix, révèle la distance infinie entre Dieu et l'homme à celui

qui se sait placé avec Jésus sous la croix.

(1) La première édition du Römerbrief ignore ce dépouillement de la gloire
humaine par le Christ devant Dieu. Elle ne retient que l'idée d'un appel de Dieu en
Christ qui donne à la vie humaine sa signification positive (voir p. 68 et 107).



KIERKEGAARD ET LE RÖMERBRIEF DE K. BARTH 233

Mais à cet abaissement s'oppose la révélation de la fidélité de Dieu qui
s'opère en Jésus, cette révélation, cette contemplation, qui est la résurrection
de Jésus-Christ d'entre les morts. C'est pourquoi, cette mort est vie, et ce

non dit à la vie est oui. Mais à ce titre, cette révélation n'appartient plus à

l'histoire : elle la dépasse (p. 183).
C'est dans le néant de la vie à ses yeux que Dieu nous révèle en Christ,

mais si nous découvrons en lui la fin des possibilités humaines, nous retrouvons

en même temps Dieu. Et c'est le don de Dieu : « Dieu a envoyé son

propre fils » (Rom. vm, 3). Dieu seul pouvait le faire, Dieu qui n'est pas
une idée, mais une personne et d'un caractère unique (p. 259). Dieu ainsi, par
lui, nous a fait percevoir l'autre monde, le vrai, celui dont la réalité est
seule vraie. Le Christ, envoyé par Dieu, n'a donc pas eu pour but « de changer
quelque chose ici-bas, d'améliorer la « chair » par la morale, de l'élever par
l'art ou de la rationaliser par la science, de l'élever au-dessus d'elle-même

par la Fata Morgana de la religion, mais d'annoncer la résurrection de la
chair, le nouvel homme dans lequel Dieu reconnaît son image et qui se reconnaît

lui-même en Dieu comme en son image originelle » (p. 260). Ne prenons
pas non plus dans ce passage le mot de résurrection au sens habituel, lisons

plutôt à ce propos ce curieux commentaire aux trois mots : Jésus le Seigneur,
et la résurrection, et la foi (Rom. x, 9-11) ; ils désignent ce qui est au delà
de l'Eglise, la « possibilité de toutes les possibilités sans possibilité », « le

Seigneur, dit Karl Barth, signifie l'exigence impérative absolue ; la résurrection,

l'absolument étranger, et la foi la libre initiative du moment absolu
de la justice de Dieu » (p. 365).

Pour comprendre le Römerbrief, nous l'avons dit, il faut connaître Kierkegaard.

Or on sait que ce dernier a formé sa philosophie en opposition à celle
de Hegel, dont il avait tout d'abord subi, partiellement au moins, l'influence.
Un critique perspicace de son œuvre, M. Jean Wahl b\ a remarqué que
c'est à l'aide d'arguments hégéliens que Kierkegaard combat, par exemple,
le romantisme, mais d'autre part que c'est au romantisme qu'il doit la notion
même d'existence. Kierkegaard a longuement médité sur ce qu'est l'existence,

et c'est parce que la pensée logique lui semblait une abstraction par
rapport à la vraie réalité, celle de la vie, qu'il s'est séparé de Hegel. D'autre

part, dans cette réaction il a conservé incontestablement un important

(1) Voir ses Eluies kierkegaardiennes. Paris, Aubier, 1938. Nous laisserons ici de

côté la question de savoir dans quelle mesure Kierkegaard a voulu ou n'a pas voulu
faire œuvre de philosophe. S'il a publié la partie la plus philosophique de son œuvre
sous des pseudonymes, les ouvrages signés Climacus lui appartiennent cependant ;

c'est par eux qu'il agit encore et l'affaire de Rasmus Nielsen, le disciple qu'il
essaya de former, prouve que, contre sa volonté peut-être, c'est un bagage d'idées

que Kierkegaard a jeté dans la chrétienté.



234 JEAN-H. RILLIET

héritage de l'hégélianisme qui est le rôle donné au principe de contradiction.
De même que la logique de Hegel contient l'opposition de l'être et du non-
être, de même l'existence pour Kierkegaard est riche de contradictions et
aussi de mouvements. Hegel avait placé le mouvement dans l'idée ; or le

mouvement, pour son contradicteur, étant l'illogique par excellence, ne
saurait être ainsi ramené à l'idée. Il est, au contraire, à ce titre, une part de

l'existence. Celle-ci est qualité, discontinuité, transcendance. Chose curieuse,
Kierkegaard, tout en critiquant Hegel, retrouve donc transposée dans l'existence

une dialectique inspirée de celle du philosophe allemand, mais qui
sera une dialectique de la vie au lieu d'être une dialectique de la pensée.
« Partout », a remarqué Reuter, « nous trouvons des doubles déterminations :

le doute et le désespoir sont là qui guettent à l'intérieur même de la croyance ;

l'angoisse signifie à la fois craindre et espérer, vouloir et ne pas vouloir ;

l'instant est éternité et temporalité, le saut n'est pas le passé et n'est pas
l'avenir » G). L'unité dans la dualité est pour Kierkegaard la caractéristique
de l'esprit, en sorte que le positif se reconnaît au négatif, la perfection suprême
à son délaissement et à sa persécution fe).

Ainsi Kierkegaard nous apporte un hégélianisme intériorisé, si l'on peut
ainsi s'exprimer. La contradiction, au lieu d'être la richesse de la pensée,
devient la richesse et la vérité de la vie, d'une vie intensément subjective,
puisque le pathétique, comme Kierkegaard le développe dans le Post-scriptum

aux Miettes philosophiques (3), s'unit à la dialectique. Le paradoxe est la
« passion de la pensée, et les penseurs qui en manquent sont comme des

amants sans passion, c'est-à-dire de piètres partenaires ». Comme la passion
vraie rêve toujours de se perdre, ainsi la passion suprême de l'intelligence
est de rechercher le choc qui la détruira, « de vouloir découvrir quelque chose

qu'elle-même ne peut pas penser » U).

Dans cette vision d'une réalité intensément contradictoire, il y a certes
de la grandeur et une part de vérité, car la réalité est souvent plus
paradoxale que ne le voudrait la logique. Elle est pleine de contingence. Mais

poser la contradiction à la base de l'existence, c'est partir d'un redoutable
a priori. Pour Kierkegaard, toute existence est contradiction, et plus l'existence

sera intense, plus la contradiction sera aiguë : « En une tension
terrible », note M. Jean Wahl, « l'existant choisit non pas l'un ou l'autre des

deux contraires, mais l'unité des deux contraires dans leur contrariété même
et les maintient tous deux devant lui » (p. 146). Le christianisme, pour
Kierkegaard, est la vérité suprême de l'existence, parce qu'il enferme la
contradiction absolue, contradiction de l'homme et de Dieu, du fini et de l'infini.
La vérité de la vie étant dans cette contradiction, la grandeur et la vérité
de la révélation chrétienne sont dans l'approfondissement de la contradiction.
C'est pourquoi il ne rend pas heureux, mais malheureux : « la souffrance,

(1) Cité par Wahl, p. 142. — (z) Cf. Wahl, p. 143. — (3) Trad, de Paul
Petit (2e édit.). Paris, Nouvelle Revue Française, 1941. — (4) Les Riens
philosophiques. Trad. Ferlov et Gateau (Paris, N. R. F., 1937), p. 100 s.



KIERKEGAARD ET LE RÖMERBRIEF DE K. BARTH 235

signe de la relation à Dieu ou de l'amour de Dieu » (p. 664 et 674). Christ,
vérité absolue, sera la souffrance absolue, le paradoxe absolu fe), et le vrai
chrétien devra souffrir avec le Christ, dans la même tension.

Le Journal de Kierkegaard nous permet de le voir appliquer son système
à la christologie. A le suivre, nous retrouverons l'étrange image de Jésus

que nous avait offert le Römerbrief. Tout d'abord, Christ est le Sauveur parce
qu'il est la vérité : « Christ », note Kierkegaard, en 1847, « n'est pas amour,
surtout pas au sens humain ; il fut la Vérité, la vérité absolue » fe).

En 1848, Kierkegaard précise en quoi le Christ nous offre en lui-même
le paradoxe, la contradiction absolue : « Le vrai problème consiste à se

représenter Jésus-Christ tel qu'il était, allait et vivait il y a 1800 ans... Il n'en
est pas de Jésus-Christ comme de nous. Un homme a pu vivre méprisé, peu
considéré... après sa mort on a découvert qu'il y avait en lui une certaine

grandeur et il est désormais un grand homme. On ne se soucie plus de sa

médiocrité, elle est effacée, elle offre tout au plus un intérêt historique ; il
est et reste la grande idée qu'il a été. C'est dire que son ancienne médiocrité
ne lui est pas essentielle.

Il en est autrement de Jésus-Christ. Il est le paradoxe, sa médiocrité lui
est absolument essentielle, il est précisément ce composé paradoxal de Dieu —
et d'un homme d'humble condition » fe).

Notant un peu plus loin qu'il est exact de parler de la grandeur de Christophe

Colomb, quoique celui-ci ait pu momentanément passer pour fou,
Kierkegaard écrit : « Il en est autrement de Christ, il a voulu être l'humble,
il est descendu du ciel pour revêtir la forme du serviteur... Chez Colomb,
l'éternel, c'est sa grandeur, mais chez Jésus-Christ, l'éternel, c'est le composé
de médiocrité et de divinité ». Et l'adoration du Christ devra, note encore
le penseur danois, exprimer « d'une manière approchée, mais existentielle,
la même chose que lui, de sorte que l'état de médiocrité, de mépris soit
inséparable de l'état chrétien » (p. 37).

Même année encore : « Christ exprime simplement qu'il fut homme comme
les autres, et c'est pourquoi il est en vérité le modèle, mais aussi pourquoi il
est l'éternel tourment d'être homme. Il rend le divin incommensurable à

l'état de l'homme tout ordinaire, il ne donne de relâche à personne... » (p. 140).
En 1850: «Devenir chrétien, c'est la plus grande souffrance humaine;

Christ, comme l'absolu, fait éclater toute la relativité où nous vivons pour
faire de nous des esprits » (p. 143).

« Si donc tu dois te tenir à lui dans la situation du contemporain, tu dois

te conformer à son existence, car Christ n'a pas exposé une doctrine sur la

(1) Voir les Riens philosophiques, p. 112-I15, 122, 128. — (z) Christ, fragments
extraits du Journal de Sôren Kierkegaard, par P.-H. Tisseau (édité par le traducteur,
1937), p. 28. La plupart des pensées que nous extrayons du Journal se retrouvent
dans d'autres écrits de Kierkegaard, voir tout d'abord : le Droit de mourir pour
la vérité (même trad., 1935), p. 19, 20, 26. — (3) Christ, p. 36 s. Mêmes pensées
développées dans les Riens philosophiques, chap. Ili et IV.



236 JEAN-H. RILLIET

mort au monde, il est lui-même cette mort vécue d'une manière existentielle

(p. 125).

«Christ est le dogmatique ; sa mort est la rédemption» (p. 64). Ce qui veut
dire que Christ est non pas exemple moral, mais introduction dans la suprême
vérité, cette vérité qui est contradiction. Sa mort nous introduit dans le vraî

rapport avec Dieu, dans cette souffrance qui est de nous sentir fini devant
l'infini. La rédemption est conçue, en somme, de manière « gnostique », en

ce sens qu'elle est une connaissance ('), mais une connaissance qui s'inscrit
et se découvre dans la vie. Elle n'est pas action, au sens moral de ce terme ;

elle est intensité d'intériorité. Or c'est dans cette mort nécessaire que la
vie apparaît. C'est la loi de la connaissance existentielle. Ainsi la résurrection
succède à la mort.

Parlant du doute religieux, Kierkegaard écrira : « C'est, semble-t-il, l'idée
même de Dieu qui cause le tourment. Il s'agit de tenir dans la foi. Si tu
n'abandonnes pas Dieu, tu es finalement d'accord avec lui pour reconnaître

avec félicité que cette souffrance était un bienfait » (p. 94). Souffrance nécessaire,

contradiction intérieure indispensable, parce que seule elle donne la
vérité, telle est la foi du disciple, analogue — quoique Kierkegaard ne le dise

pas expressément dans ce passage — à celle du Maître.

Il n'est pas difficile de reconnaître dans ces textes la christologie dont
Karl Barth s'est servi dans le Römerbrief. Pour lui aussi, Christ est rédempteur

et révélateur par la contradiction. Il y aurait intérêt sans doute à

développer certains points de détail, en particulier la notion d'incognito et ses

motifs fe), Christ ne pouvant révéler Dieu directement, mais seulement de

manière indirecte ¦—, mais je suis obligé de me limiter.
Il faut essayer maintenant de porter un jugement de valeur sur la christologie

de Kierkegaard, dont celle de Karl Barth ne paraît être qu'une
reproduction, avec la réserve que ce dernier a de manière générale accentué
l'élément positif, la redécouverte de la fidélité de Dieu dans et par la
souffrance du Christ, cette fidélité de Dieu qui donne son sens vrai à notre
existence et en est en conséquence la résurrection.

Nous avons déjà vu le lien indéniable qui unit la philosophie de Kierkegaard
à sa christologie. Celle-ci s'exprime dans les catégories de celles-là, en sorte

que cet adversaire des philosophes, cet anti-intellectualiste, nous offre cependant

une image du Christ sinon entièrement formée par sa conception
intellectuelle de la réalité, du moins enserrée dans les catégories qu'il a peu à peu
élaborées. Sa christologie est donc, en une certaine mesure, prisonnière de

sa philosophie.

(1) Voir sur ce point, les Riens philosophiques, p. 68 et 69, où les mots sauveur,
libérateur et rédempteur sont définis en rapport étroit avec la question de la connaissance.

— (z) Voir sur ce point les Riens Philosophiques, p. 139-141, où Kierkegaard
relève que la forme de serviteur n'est pas « un faux-semblant », mais un élément
essentiel de la révélation.



KIERKEGAARD ET LE RÖMERBRIEF DE K. BARTH 237

Mais la christologie de Kierkegaard ne dépend pas uniquement — qu'on
nous comprenne bien —¦ de ses concepts philosophiques. Elle est moulée en

eux, tout en tirant une partie de sa vie d'ailleurs. D'autres facteurs, en effet,
ont contribué à sa genèse. Et, tout d'abord, la foi personnelle du méditatif
danois, formée au contact d'un père profondément religieux, mais
mélancolique. La théologie du vieillard était celle du Christ ensanglanté W. Il
disait à son fils : « Pauvre enfant, tu t'en vas dans un désespoir sans cri », et
le fils déclarait de son père et de lui-même qu'ils étaient les deux hommes les

plus mélancoliques qui aient vécu sur la terre. Or la mélancolie est souvent
à la fois une source d'intensité intérieure et d'approfondissement intellectuel.
Elle rive l'individu à ses pensées, et, s'il a la foi, à celle-ci. Certains aspects
de la vérité se dévoilent plus volontiers à elle qu'à l'optimisme souriant. On

peut comparer son rôle dans la vie de certains hommes à celui de l'épreuve.
La mélancolie cependant peut écarter du croyant certains aspects de la vie

et par conséquent aussi de la vérité. Source d'enrichissement, elle peut par
ailleurs appauvrir. Dans le cas de Kierkegaard, il faut noter qu'elle l'a tenu à

l'écart de l'action. Il n'a pas eu de ministère actif, il n'a pas fondé de foyer. Il a

vécu replié sur lui-même, se nourrissant de ses pensées et de son affliction et
s'efforçant de les communiquer aux autres. Il n'a guère vu de la vie que son

aspect tragique et le livre de la Répétition contient l'aveu typique d'une sorte

d'incapacité à goûter à réitérées fois certains aspects positifs de l'existence-
En particulier, son amour brisé pour Régine et l'approfondissement de son

amour par le refus même d'aimer complètement ont déterminé de façon
certaine la conception qu'il se fait du Christ fe). Un de ses biographes,
Vetter, n'a pas hésité à dire qu'il avait été l'amant malheureux de Dieu,
comme l'amant malheureux de la jeune danoise (3).

S'il ne faut pas juger tout Kierkegaard sur cette inadaptation à la vie, il
est certain qu'elle a contribué à accentuer sa crainte de tout ce qui est

communication directe de la vérité. Elle doit nous inviter à n'utiliser son

message religieux qu'avec certaines précautions. Tel quel, il peut servir utilement

de contrepoids à l'optimisme religieux sous toutes ses formes, intellectuelles

ou pratiques (4). A une théologie trop familière avec la révélation, il

Wahl, p. 2. On a relevé l'influence que les Moraves ont eue sur lui. — (z) Voir
sur ce sujet Christ, p. 75-77. — (3) Cité par Wahl, p. 439. Voir sur ce point les

Riens philosophiques, p. 81 : 11 Cet amour cependant est foncièrement malheureux :

tant d'inégalité sépare maître et disciple ». Et dans le Traité du désespoir (trad.
Ferlov et Gateau, N. R. F., 1932), la peinture du poète qui aime la religion « en

amant malheureux » (p. 163). — (4) De nombreux traits du Journal (trad,
française partielle, édit. N. R. F., 1941 et extraits divers dans Wahl) montrent que
Kierkegaard a transféré au Christ les réactions de sa sensibilité personnelle, l'a
vu à travers lui-même. Relevons, pour mémoire, l'existence d'un livre de P.-A.
Heiberg intitulé : Segment, qui montre par des extraits du Journal comment la

pensée de Kierkegaard est liée tout entière à ses expériences personnelles (cité par
Geismar : Sôren Kierkegaard, Göttingen, 1929). Ce dernier auteur relève, de son
côté, les rapports indéniables chez Kierkegaard de l'angoisse et de la sexualité et, à

la suite de Bohlin, le rôle des influences romantiques, Schelling, Hamann, etc.



238 JEAN-H. RILLIET

rappellera la distance qui sépare la pensée de Dieu des pensées humaines. A
une piété oublieuse de la souffrance et du péché, il redira le relatif humain
et le saut mortel qui permet seul de passer de ce monde en un autre ; il
permettra le nécessaire retour à une théologie et à une vie chrétienne où la croix
ait sa place. A l'égard de la théologie relativiste de la fin du XIXe siècle,

il pouvait jouer le rôle d'un explosif intellectuel. La traduction en allemand
de ses œuvres par Christoph Schrempf (1909-1922) devait lui permettre d'agir
en dehors des frontières du Danemark. Karl Barth a été le premier à s'en
servir pour « torpiller » une théologie qui perdait de plus en plus le sens de

l'absolu : on ne peut que le féliciter pour cette bonne œuvre G).

Mais si, de ce point de vue, nous ne pouvons que nous réjouir de l'action
posthume de Kierkegaard sur la théologie européenne, il faut mettre en

garde le théologien contre l'application massive de sa pensée à l'explication
de l'Ecriture sainte. Qu'on n'oublie pas que la philosophie existentielle du
solitaire danois, comme son tempérament même, l'ont éloigné de tout un
aspect de la révélation. Il lui fallait retrouver partout la contradiction absolue.
La conception du Christ, comme image positive de Dieu, que Vinet ¦— qui a

peut-être méconnu certains autres aspects de la foi chrétienne — a si bien
saisie à la suite de saint Jean (« Celui qui m'a vu a vu le Père ») lui est absolument

étrangère. N'est-ce pas cependant l'amour du Sauveur, penché sur toute
la vie, accueillant les plus pauvres comme les plus instruits (Nicodème) et
donnant pour eux son corps et son sang, n'est-ce pas le mélange positif de

douceur, d'humilité et de patience constituant sa vie morale qui attirent
à lui beaucoup d'âmes et leur apprennent à connaître leur péché La sainteté
du Christ, culminant dans l'acceptation du suprême sacrifice, est donc une

part à tout le moins aussi importante de son message que l'angoisse de la
Croix. Aux exagérations sentimentales de naguère, au moralisme si vivement
critiqué par l'école barthienne, à certains égards avec raison, n'est-ce pas une
erreur de substituer, sous l'influence de Kierkegaard, une sorte de dureté

romantico-métaphysique, un primat de la douleur comme condition de la
connaissance, une défiance extrême à l'égard de la vie mystique positive, telle que
nous la trouvons dans la condamnation du piétisme, si fréquente chez Karl
Barth fe). Il ne faut pas oublier que les réformateurs, tout en insistant sur

(ï) En particulier les vues de Kierkegaard sur l'impuissance à établir la foi sur
une étude objective de l'histoire ou sur une apologétique philosophique, son insistance

sur la subjectivité passionnée de la certitude chrétienne méritaient d'être
utilisées (voir la récente traduction du Post-scriptum aux Miettes philosophiques

par M. Paul Petit déjà citée plus haut). — (z) Il serait inexact, croyons-nous,
d'attribuer à la seule influence de Kierkegaard l'anti-moralisme de Karl Barth.
Celui-ci a sans doute fortifié au contact du penseur danois une conception des
choses antécédentes à leur rencontre : la valeur relative des différences morales
et religieuses, ici-bas est un des éléments les plus personnels de sa théologie: «La
différence entre montagne et vallée perd toute signification, lorsque le soleil à son
zénith les emplit toutes deux de sa lumière» (Römerbrief, i"édition, p. 35). Pour le
théologien bâlois, tout l'humain est humain devant le divin ; la prétention des



KIERKEGAARD ET LE RÖMERBRIEF DE K. BARTH 239

la réalité et la gravité du péché, n'ont jamais rejeté la notion d'une communion

mystique réelle entre le Ressuscité et ses disciples, à preuve les remarques

de Calvin sur la conjunctio et l'unio mystica M, si proches de la pensée
luthérienne telle qu'elle apparaît en particulier dans le traité de la Liberté
chrétienne.

Il faut sans doute écouter les critiques de Kierkegaard — beaucoup d'entre
elles gardent leur valeur —¦ mais il y aurait danger pour le protestantisme à

reprendre la construction intellectuelle qu'il a édifiée pour en faire la base

des dogmatiques futures. Ce serait lier une fois de plus celles-ci à une théorie

philosophique de la connaissance et subir ainsi le joug d'une nouvelle
philosophie. Trop fidèle à ces hégéliens et à ces romantiques qu'il critiquait si

âprement, Kierkegaard a voulu bâtir le christianisme sur les trois idées de

subjectivité, de contradiction et d'angoisse. Sa pensée apparaît en

conséquence comme une hégélianisation de celle d'Hamann, ce romantique avant
la lettre fe), dont il a repris la confiance dans la valeur cognitive de l'angoissej
si bien accordée à sa mélancolie naturelle : « Cette inquiétude impertinente
cette hypocondrie, avait écrit Hamann, au cœur du rationaliste XVIIIe siècle,
est peut-être le feu avec lequel les victimes que nous sommes doivent être
salées et préservées de la putréfaction du siècle présent » (3). Or l'angoisse,
même élargie par une dialectique subtile, est une base trop limitée pour
supporter tout le christianisme. On n'en peut tirer qu'une gnose négative
qui fait de Jésus-Christ le révélateur par la contradiction de sa vie, mais lui
interdit toute action réelle et positive sur le cœur de ses disciples. Le
christianisme kierkegaardien, inévitablement, est exclusif de toute communion
entre le Sauveur et ses disciples : le Christ, pour lui, ne peut être que la

vérité; il ne saurait être la vie qui se communique, le cep dont les sarments
tirent leur force, le pain spirituel dont se nourrissent les croyants.

Jean-H. RILLIET.

piétistes et des moralistes à posséder ici-bas quelque chose d'éternel est donc erronée.
Ce rappel du relativisme de tout effort humain a pu se nourrir des critiques romantiques

de Kierkegaard contre la piété de la bourgeoisie, il en est cependant
indépendant. Dans ce que l'on rappelle communément le « barthisme », les deux motifs
se sont mêlés et c'est en général l'élément kierkegaardien qui domine. — Voir
Doumergue, Jean Calvin, t. IV, p. 240-242.—¦(*) Né en 1730, mort en 1788. Surnommé
le « Mage du Nord », un des maîtres de Herder. — (3) Cité par Kierkegaard dans
Le Concept d'angoisse, trad. Tisseau (Paris, Alcan, 1935), p. 228.


	Étude critique : le rôle de Jésus dans le Römerbrief de Karl Barth et la christologie de Sören Kierkegaard

