Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 124

Artikel: Etude critique : le rdle de Jésus dans le Romerbrief de Karl Barth et la
christologie de Soren Kierkegaard

Autor: Rilliet, Jean-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380420

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

LE ROLE DE JESUS DANS LE ROMERBRIEF DE KARL BARTH
ET LA CHRISTOLOGIE DE SOREN KIERKEGAARD

La théologie barthienne est un monde. Depuis vingt-trois ans que I'illustre
théologien a inauguré ce que I'on peut appeler une époque de la pensée pro-
testante, d’innombrables écrits sont sortis de sa plume, et s’ils ont entre
eux des liens évidents, s’il y a dans le barthisme une trés nette continuité, il
faut reconnaitre cependant qu’il y a aussi une trés nette évolution. Le Barth
du Romerbrief et celui de la monumentale Dogmatik différent incontestable-
ment. Cela n’a d’ailleurs rien qui puisse nous étonner. Un de ses plus illustres
prédécesseurs, théologien de race comme lui, Schleiermacher, a connu, quoique
sur une autre ligne, une évolution analogue : entre les Reden et I’ceuvre pos-
térieure du dogmaticien berlinois il y a également de remarquables change-
ments, en méme temps qu’une indéniable continuité. Tracer a cet égard un
paralléle entre ces deux hommes, serait 4 la fois instructif et piquant. Les
Reden sont un retour au sentiment religieux aprés le desséchant rationalisme
du XVIII® siécle, c’est une premiére explosion, puis les années passent,
Pauteur des Discours devient homme d’Eglise, professeur de théologie ; ses
cours Pobligent & systématiser sa pensée, a la couler dans un moule, Karl
Barth, de méme, a réagi avec vigueur dans cet écrit extraordinaire qu’est le
Rimerbrief contre Ihistoricisme et le psychologisme du XX siécle com-
mengant. Puis le temps de la systématisation est venu. Les paradoxes du
début ont été creusés, reliés entre eux, ils ont abouti 4 un systéme théolo-
gique, a un enseignement méthodique. Karl Barth n’a pas renié sans doute
sa premiére inspiration; mais, comme il le dit lui-méme dans la sixieme
édition du Rémerbrief, il s’est peu a peu éloigné de sa premiére ceuvre, quoique

N.-B. — Travail présenté 4 la Commission de littérature théologique de la Com-
pagnie des pasteurs de Genéve, le 7 mai 1942.



KIERKEGAARD ET LE ROMERBRIEF DE K. BARTH 229

Vimpulsion donnée par ce livre soit encore celle & laquelle il obéisse. Pour
comprendre les écrits actuels de Karl Barth, il importe donc, aujourd’hui
encore, de revenir a son premier ouvrage dont I’étude, si difficile soit-elle,
reste extrémement fructueuse pour la compréhension générale de sa pensée.
Il me parait méme impossible d’en faire abstraction sous peine de risquer
de graves erreurs de perspective théologique, et de confondre en particulier
le barthisme avec un simple retour a ’orthodoxie, ce qu’il n’a pas été dans
ses commencements, ce qu’il n’est probablement pas sous sa forme actuelle.

Il est extrémement difficile, avouons-le, de donner une caractéristique
générale du barthisme. Cependant il vaut la peine de s’y essayer, quitte a
faire subir un jour quelques retouches 4 ces appréciations ().

Disons donc que le barthisme apparait tout d’abord comme une théologie
de réaction contre I’historicisme et le psychologisme de la théologie alle-
mande 4 la fin du XIXe¢ siécle et qu’il est ensuite, positivement, une nouvelle
conception de la révélation, fondée sur une nouvelle théorie de la connais-
sance religieuse. Reprenant les critiques que Kierkegaard a formulées contre
les théologiens de son temps, 4 'occasion de sa lutte contre ’hégélianisme,
Karl Barth les a dirigées contre ses contemporains et en particulier contre
les héritiers de Ritschl. Celui-ci estimait seule connaissable la réalité phéno-
ménale, le « nouméne » nous échappant complétement. La tiche du dogma-
ticien est réduite, de ce fait, 4 une description systématique de la réalité
‘historique du christianisme. Le croyant ne connait le Christ que sur le plan
de I’histoire ou il se trouve avec lui. En conséquence, pas de connaissance
réelle de ce qui est au dela de ce monde. Le christianisme tout entier est
enfermé dans la méme relativité, La théologie de Schleiermacher, préte a la
méme critique, sous une autre forme: elle est, en effet, la description du
sentiment religieux, c’est-a-dire d’une réalité psychologique phénoménale, ce
sentiment religieux se constituant dans I’Eglise en contact avec celui du
Christ. La non plus, pas de connaissance réelle de 'au-dela, quoique Schleier-
macher se laisse aller 4 discuter de sujets comme la Trinité, ce qui, comme
I’a montré Dorner, est en contradiction avec son systéme, Le Christ est donc
pour le grand théologien du XIXe siécle le sentiment religieux dans sa per-
fection et ainsi le reflet immanent de la vérité, La révélation, par conséquent,
se produit entiérement sur ce que Karl Barth appellera le plan horizontal,
c’est-a-dire le plan de I'immanence. Le Christ nous communique sa conscience
de Dieu, sa paix intérieure. Il est ainsi le type créateur d’une humanité

(1) Le silence intellectuel qui régne encore chez nous autour de certains travaux
de Karl Barth est un phénoméne frappant. Certains adoptent en bloc ses idées
d’autres font, en bloc également, des réserves. Il n’existe pas, 4 notre connaissance,
d’études détaillées des ouvrages exégétiques du théologien balois. Dans la Revue
d’bistotre et de philosophie religieuses, M. CuLLMANN a publié en 1928 un article surla
méthode exégétique de Karl Barth, qui en reste aux principes. En revanche, dans
un compte rendu (1938) d’un livre du Suédois Holmstrém, il donne d’intéressantes
indications sur le sens de I'eschatologie dans le Romerbrief.



230 FEAN-H. RILLIET

nouvelle, Mais il se trouve, en somme, en dépit des différences statuées, sur
le méme plan que le croyant (),

C’est cette communication positive de vie sur le plan de 'immanence que
devait répudier Karl Barth. Le divin, a ses yeux, ne peut ainsi se trans-
mettre a ’humain sur le plan de I’histoire, et le role du Christ est tout autre,
parce que la théorie de la connaissance religieuse que notre compatriote a
empruntée a Kierkegaard et la théorie de la révélation qui en dépend sont
aussi tout autres @). On sait que Karl Barth a reconnu linfluence exercée
sur lui par le grand Danois dans la préface a la seconde édition du Rémerbrief.
A ceux qui lui reprochaient d’avoir un systéme, il répondait: « Si j’ai un
« systéme », il consiste 4 garder constamment devant les yeux, dans sa signi-
fication négative et positive, ce que Kierkegaard a appelé «la différence
qualitative infinie » du temps et de I’éternité » 3), Ainsi Karl Barth a lu, si
I'on peut dire, ’épitre aux Romains a la lumiére de Kierkegaard. Sonlivre
est, de ce fait, un livre a clef, et pour le bien comprendre, il faut connaitre
Pauteur dont il s’est inspiré 4. On découvre alors que la voix qui se fait
entendre 2 nous sous le nom de saint Paul a des accents extraordinaire-
ment kierkegaardiens. Allons plus loin et disons que ce sont les problémes
auxquels Kierkegaard s’est attaché, que c’est Poptique avec laquelle il
voyait le christianisme qui ont souvent guidé la pensée du théologien suisse.
En sorte qu’il n’est pas exagéré de dire que le Rémerbrief de Barth, sous sa
seconde forme du moins, est peut-étre plus, par moment, une épitre de
Kierkegaard aux chrétiens qu’une épitre paulinienne.

*

(r) Sur ce point, voir Kirchliche Dogmatik, I, 1, p. 152. Dans ce point de vue, il
n’y a en somme pas de révélation. Le christianisme reste un donné humain., —
(2) Nous ne nous attacherons dans cet article qu'a relever I'influence de Kierke-
gaard sur la christologie du Rémerbrief, si manifeste dans sa seconde rédaction. On a
pu relever dans ce livre d’autres influences théologiques et philosophiques, en parti-
culier celles de CoHEN et de sa Logik des Ursprungs (voir I'article de M. Ch. HAUTER,
Revue d’bist. et de philos. religieuses, 1925). Il faut noter aussi celle de KurTter, —
(3) Rémerbrief, p. 13; nous citons le texte de la cinquiéme réimpression de la
deuxiéme édition (Kaiser, Miinchen, 1929). La premiére édition du Rémerbdrief (1919)
est, on le sait, assez différente de la deuxiéme;en ce qui concerne la christologie en
particulier, I'influence de Kierkegaard est beaucoup moins sensible. La notion du
Christ comme paradoxe — le Knechtgestalt — est ignorée. Les notions kierkegaar-
diennes d’instant, de paradoxe et de scandale sont représentées (p. 223 et 265, p. ex.),
mais peu approfondies. — (4) Dans sa monumentale Dogmarik (I, 1, p. 129) Karl
Barth a regretté que la premiére édition de ce livre (parue quelques années plus
tot) lait fait considérer comme un partisan de la philosophie existentielle. Il a
affirmé n’avoir pas voulu bitir sa doctrine de la Parole de Dieu sur une philoso-
phie. En ce qui concerne le Rdmerbrief, il ferait peut-étre les mémes réserves.
Mais si des théologiens comme Fr. Gogarten et Th. Siegfried ont pu s’y méprendre,
n’est-ce pas parce que 'auteur de la Kirchliche Dogmatik était plus prisonnier de
cette philosophie qu’il n’a voulu 'admettre ?



KIERKEGAARD ET LE ROMERBRIEF DE K. BARTH 231

Les textes relatifs au role du Christ sont particuliérement probants. Lors-
qu’on les lit pour la premiére fois, on est tout de suite saisi par la nouveauté de
la conception qui y est développée. Il y a douze ans, Pauteur de ce travail
se trouva par hasard lire, a peu prés a la suite, le Romerbrief de Luther, son
fameux cours de 1515, et le Rimerbrief de Barth. Il eut le sentiment trés
net de vivre dans deux mondes différents, mais sans pouvoir alors comprendre
la nature exacte de cette différence. Seule I’étude de Kierkegaard lui a
permis, longtemps aprés, de préciser les causes de cette premiére impres-
sion,

Dés la premiére mention du nom de Jésus, dans le Rémerbrief de Barth,
on est surpris par I’étrangeté de la pensée : « Fésus-Christ, notre Seigneur»
(I, 4) « voici», commente le pasteur de Safenwil, «le message du salut, voici le
sens de Phistoire. En ce nom se rencontrent et se séparent deux mondes,
se coupent deux plans, I'un connu et Pautre inconnu. Le plan connu est
celul du monde créé par Dieu, mais qui est déchu de son unité originelle
avec Dieu et a par conséquent besoin de la rédemption, monde de la « chair »,
monde de ’homme, du temps et des choses, notre monde. Ce plan connu
est coupé par un autre plan inconnu, par le monde du Pére, monde de la
création originelle et de la rédemption finale. Mais le rapport qui existe
entre nous et Dieu, entre ce monde et le monde de Dieu doit étre découvert.
Voir la ligne de séparation entre les deux n’est pas chose qui aille de soi.
Le point d’intersection qu’il faut trouver, c’est Fésus, Jésus de Naza-
reth, le Jésus historique,né de la race de David selon la chair. Jésus, en tant
que détermination historique, signifie le point ou se heurtent le monde
qui nous est connu et celui qui nous est inconnu ». Cest pourquoi les années
1 4 30 de notre ére sont le «temps de la révélation et de la découverte »
(p. 5) et le fait que Jésus est révélateur, qu’il est le Christ, qu’il est, comme
le dit Karl Barth, «la fin du temps», dépasse I'histoire. Il est, selon Iex-
pression de Kierkegaard, un paradoxe. Alors que la vie terrestre de Jésus
ne se signale a I’attention que par certains vides extraordinaires, alors qu’elle
ne contient en rien ’autre monde, le Christ, le ressuscité est cet autre monde
se révélant : « La résurrection », dit Karl Barth, «est la révélation» (p. 6),
formule qui ne saurait étre trop méditée et qu’il faut rapprocher, pour n’en
pas méconnaitre le sens, des curieux commentaires que le théologien balois (1)
donne ailleurs au fait du tombeau vide, montrant qu’il ne peut s’agir d’un
simple fait historigue, parce que cette résurrection est liée 4 une vérité géné-
rale qui dépasse elle-méme ’histoire. La résurrection n’est donc pas la réap-
parition d’un corps visible, mais la révélation en Christ du monde de Dieu
qui transcende complétement ce monde.

Mais continuons a développer la christologie du Rémerbrief. A propos du
verset 22 du chapitre III, le théologien bilois montre que la révélation de
Dieu en Christ ne saurait étre une révélation directe. Elle n’est saisissable
que par la foi, elle est un fait paradoxal, ce qui revient a dire qu’elle n’est

(v) Voir Die Auferstebung der Toten, 2° éd. (1926), p. 77.



232 FEAN-H. RILLIET

pas objective. Le Christ n’est pas un apport positif, constatable en quelque
sorte, d’éternité dans le temps (p. 70) et en ce sens, on peut dire qu’il n’ap-
partient pas a Phistoire ; historiquement il n’est au terme méme de sa car-
riére qu’cune grandeur purement négative: il n’est en rien un génie, un
porteur de forces psychiques manifestes ou occultes, il n’est en rien un héros,
un chef, un poéte ou un penseur», mais précisément dans cette négation
«mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné» ? — par le fait qu’il
sacrifie 4 quelque chose d’autre qu’on ne peut voir toutes les possibilités
humaines, les possibilités géniales, psychiques, héroiques, esthétiques et
philosophiques, par cela méme il est celui quiaccomplit les possibilités humai-
nes élevées a leur plus haute expression dans la Loi et les prophétes. Clest
pour cela que Dieu I’a souverainement élevé, c’est par la qu’il est reconnu
comme le Christ (p. 72) (),

Cette mort du Christ nous fait découvrir Iéternité. Elle est son ccuvre
et il n’en a pas accompli d’autre. C’est pourquoi Karl Barth dans sonfameux
commentaire s’opposait vivement a la notion du munus triplex (p. 136),
affirmant que la croix est son ceuvre unique, la croix, c’est-a-dire cette mort
devant Dieu qui révéle Dieu. Le royaume de Dieu ne commence qu’au dela
de la croix, c’est-a-dire au dela de toutes ces richesses spirituelles de ’huma-
nité que le Christ a dépassées.

11 les place toutes sous le signe de la mort ; pour leur redonner d’ailleurs
ensuite une valeur dans leur relativité reconnue. L’expiation dont parle le
célebre verset Rom. 111, 25 est interprétée dans un sens conforme a cette théo-
rie du Christ révélateur par sa négativité méme. 1l est Versihnungsdecke ; —
Karl Barth ne traduit pas, comme Segond, « victime expiatoire », mais il
entend iAaomipiov avec les Lxx comme le couvercle, la plaque d’or qui est
sur ’arche de Palliance et, 4 la fois, note-t-il, « signale et couvre » le contenu
de P’arche (p. 79). Elle est donc le lieu au-dessus duquel Dieu habite, le lieu
d’ou il parlait 4 Moise, le lieu enfin od, au jour de I’expiation, la réconcilia-
tion du peuple avec Dieu s’opérait. C’est parce qu’elle est ce lieu qu’elle
peut étre comparée 3 Jésus, car Jésus est le lieu de P'histoire au-dessus duquel
Dieu habite, d’ou il parle et ou s’opére la réconciliation (Ferséhnung). Et
comme le propitiatoire a la fois couvre et signale la présence des témoignages
divins, de méme le royaume de Dieu en Jésus est a la fois révélé et caché.

Jésus est donc par sa mort le révélateur de Dieu et de notre vraie attitude
envers Dieu, et la foi chrétienne consiste a reconnaitre avec lui cette ligne
de mort, a se taire, a prier, a ne pas savoir (p. 182). Sa mort, ne ’oublions
pas, qui a frappé méme Jésus le guérisseur et le Sauveur, méme Jésus le
prophéte, méme Jésus le fils du Pére! Toute sa grandeur, placée sous le qua-
lificatif de la croix, révéle la distance infinie entre Dieu et ’homme a celui
qui se sait placé avec Jésus sous la croix.

(1) La premiére édition du Rémerbrief ignore ce dépouillement de la gloire
humaine par le Christ devant Dieu. Elle ne retient que I'idée d’un appel de Dieu en
Christ qui donne & la vie humaine sa signification positive (voir p. 68 et 107).



KIERKEGAARD ET LE ROMERBRIEF DE K. BARTH 233

Mais 2 cet abaissement s’oppose la révélation de la fidélité de Dieu qui
s’opére en Jésus, cette révélation, cette contemplation, qui est la résurrection
de Jésus-Christ d’entre les morts. C’est pourquoi, cette mort est vie, et ce
non dit 4 la vie est oui. Mais a ce titre, cette révélation n’appartient plus 4
Phistoire : elle la dépasse (p. 183).

Cest dans le néant de la vie a ses yeux que Dieu nous révéle en Christ,
mais si nous découvrons en lui la fin des possibilités humaines, nous retrou-
vons en méme temps Dieu. Et c’est le don de Dieu: «Dieu a envoyé son
propre fils» (Rom. v, 3). Dieu seul pouvait le faire, Dieu qui n’est pas
une idée, mais une personne et d’un caractére unique (p. 259). Dieu ainsi, par
lui, nous a fait percevoir I’autre monde, le vrai, celui dont la réalité est
seule vraie. Le Christ, envoyé par Dieu, n’a donc pas eu pour but « de changer
quelque chose ici-bas, d’améliorer la « chair » par la morale, de 1’élever par
Part ou de la rationaliser par la science, de I’élever au-dessus d’elle-méme
par la Fata Morgana de la religion, mais d’annoncer la résurrection de la
chair, le nouvel homme dans lequel Dieu reconnait son image et qui se recon-
nait lui-méme en Dieu comme en son image originelle » (p. 260). Ne prenons
pas non plus dans ce passage le mot de résurrection au sens habituel, lisons
plutdt a ce propos ce curieux commentaire aux trois mots : Fésus le Seigneur,
et la résurrection, et la foi (Rom. x, g-11) ; ils désignent ce qui est au dela
de I’Eglise, la « possibilité de toutes les possibilités sans possibilité », «le
Seigneur, dit Karl Barth, signifie ’exigence impérative absolue ; la résurrec-
tion, I’absolument étranger, et la for la libre initiative du moment absolu

de la justice de Dieu» (p. 365).

Pour comprendre le Rémerbrief, nous ’avons dit, il faut connaitre Kierke-
gaard. Or on sait que ce dernier a formé sa philosophie en opposition a celle
de Hegel, dont il avait tout d’abord subi, partiellement au moins, I'influence.
Un critique perspicace de son ceuvre, M. Jean Wahl ®, a remarqué que
c’est a Paide d’arguments hégéliens que Kierkegaard combat, par exemple,
le romantisme, mais d’autre part que c’est au romantisme qu’il doit la notion
méme d’existence. Kierkegaard a longuement médité sur ce qu’est Pexis-
tence, et c’est parce que la pensée logique lui semblait une abstraction par
rapport a la vraie réalité, celle de la vie, qu’il s’est séparé de Hegel. D’autre
part, dans cette réaction il a conservé incontestablement un important

(1) Voir ses Etudes kierkegaardiennes. Paris, Aubier, 1938, Nous laisserons ici de
cbté la question de savoir dans quelle mesure Kierkegaard a voulu ou n’a pas voulu
faire ceuvre de philosophe. S’il a publié la partie la plus philosophique de son ceuvre
sous des pseudonymes, les ouvrages signés Climacus lui appartiennent cependant ;
Cest par eux quil agit encore et l'affaire de Rasmus Nielsen, le disciple qu’il
essaya de former, prouve que, contre sa volonté peut-étre, c’est un bagage d’idées
que Kierkegaard a jeté dans la chrétienté.



234 FEAN-H. RILLIET

héritage de ’hégélianisme qui est le réle donné au principe de contradiction.
De méme que la logique de Hegel contient Popposition de ’étre et du non-
étre, de méme D’existence pour Kierkegaard est riche de contradictions et
aussi de mouvements. Hegel avait placé le mouvement dans I'idée; or le
mouvement, pour son contradicteur, étant lillogique par excellence, ne
saurait étre ainsi ramené a I’idée. Il est, au contraire, a ce titre, une part de
Pexistence. Celle-ci est qualité, discontinuité, transcendance. Chose curieuse,
Kierkegaard, tout en critiquant Hegel, retrouve donc transposée dans lexis-
tence une dialectique inspirée de celle du philosophe allemand, mais qui
sera une dialectique de la vie au lieu d’étre une dialectique de la pensée.
« Partout », a remarqué Reuter, « nous trouvons des doubles déterminations :
le doute et le désespoir sont 1a qui guettent a intérieur méme de la croyance ;
’angoisse signifie a la fois craindre et espérer, vouloir et ne pas vouloir ;
Pinstant est éternité et temporalité, le saut n’est pas le passé et n’est pas
Pavenir » (0, L’unité dans la dualité est pour Kierkegaard la caractéristique
de lesprit, en sorte que le positif se reconnait au négatif, la perfection supréme
a son délaissement et & sa persécution (),

Ainsi Kierkegaard nous apporte un hégélianisme intériorisé, si I'on peut
ainsi s’exprimer. La contradiction, au lieu d’étre la richesse de la pensée,
devient la richesse et la vérité de la vie, d’une vie intensément subjective,
puisque le pathétique, comme Kierkegaard le développe dans le Post-serip-
tum aux Miettes philosophiques 3), s’unit A la dialectique. Le paradoxe est la
«passion de la pensée, et les penseurs qui en manquent sont comme des
amants sans passion, c’est-a-dire de piétres partenaires ». Comme la passion
vraie réve toujours de se perdre, ainsi la passion supréme de lintelligence
est de rechercher le choc qui la détruira, «de vouloir découvrir quelque chose
qu’elle-méme ne peut pas penser » (4),

Dans cette vision d’une réalité intensément contradictoire, il y a certes
de la grandeur et une part de vérité, car la réalité est souvent plus para-
doxale que ne le voudrait la logique. Elle est pleine de contingence. Mais
poser la contradiction a la base de I’existence, c’est partir d’un redoutable
a priori. Pour Kierkegaard, toute existence est contradiction, et plus Pexis-
tence sera intense, plus la contradiction sera aigué: « En une tension ter-
rible », note M. Jean Wahl, «’existant choisit non pas I'un ou lautre des
deux contraires, mais 'unité des deux contraires dans leur contrariété méme
et les maintient tous deux devant lui» (p. 146). Le christianisme, pour
Kierkegaard, est la vérité supréme de P’existence, parce qu’il enferme la con-
tradiction absolue, contradiction de ’homme et de Dieu, du fini et de Pinfini.
La vérité de la vie étant dans cette contradiction, la grandeur et la vérité
de la révélation chrétienne sont dans 'approfondissement de la contradiction.
C’est pourquoi il ne rend pas heureux, mais malheureux: «la souffrance,

(1) Cité par Wanr, p. 142. — (2) Cf. Wanr, p. 143. — (3) Trad. de Paul
PeTIT (2° édit.). Paris, Nouvelle Revue Frangaise, 1941. — (4) Les Riens philoso-
phiques. Trad. Ferlov et Gateau (Paris, N. R. F., 1937), p. 100 s.



KIERKEGAARD ET LE ROMERBRIEF DE K. BARTH 235

signe de la relation a Dieu ou de ’amour de Dieu» (p. 664 et 674). Christ,
vérité absolue, sera la souffrance absolue, le paradoxe absolu (1)) et le vrai
chrétien devra souffrir avec le Christ, dans la méme tension.

Le Fournal de Kierkegaard nous permet de le voir appliquer son systéme
a la christologie. A le suivre, nous retrouverons 1’étrange image de Jésus
que nous avait offert le Ramerbrief. Tout d’abord, Christ est le Sauveur parce
qu’il est la vérité : « Christ », note Kierkegaard, en 1847, « n’est pas amour,
surtout pas au sens humain ; il fut la Vérité, la vérité absolue » (2),

En 1848, Kierkegaard précise en quoi le Christ nous offre en lui-méme
le paradoxe, la contradiction absolue : « Le vrai probléme consiste 4 se repré-
senter Jésus-Christ tel qu’il était, allait et vivait il y a 1800 ans... Il n’en
est pas de Jésus-Christ comme de nous. Un homme a pu vivre méprisé, peu
considéré... aprés sa mort on a découvert qu’il y avait en Iui une certaine
grandeur et il est désormais un grand homme. On ne se soucie plus de sa
médiocrité, elle est effacée, elle offre tout au plus un intérét historique ; il
est et reste la grande idée qu’il a été. Cest dire que son ancienne médiocrité
ne lui est pas essentielle.

Il en est autrement de Jésus-Christ. Il est le paradoxe, sa médiocrité lui
est absolument essentielle, il est précisément ce composé paradoxal de Dieu —
et d’un homme d’humble condition » (),

Notant un peu plus loin qu’il est exact de parler de la grandeur de Chris-
tophe Colomb, quoique celui-ci ait pu momentanément passer pour fou,
Kierkegaard écrit ; « Il en est autrement de Christ, il a voulu étre Phumble,
il est descendu du ciel pour revétir la forme du serviteur... Chez Colomb,
Péternel, c’est sa grandeur, mais chez Jésus-Christ, I’éternel, ¢’est le composé
de médiocrité et de divinité». Et 1’adoration du Christ devra, note encore
le penseur danois, exprimer « d’une maniére approchée, mais existentielle,
la méme chose que lui, de sorte que Pétat de médiocrité, de mépris soit
inséparable de ’état chrétien» (p. 37).

Méme année encore : « Christ exprime simplement qu’il fut homme comme
les autres, et c’est pourquoi il est en vérité le modéle, mais aussi pourquoi il
est D’éternel tourment d’étre homme. Il rend le divin incommensurable a
I’état de Phomme tout ordinaire, il ne donne de reliche a personne... » (p. 140).

En 1850: «Devenir chrétien, c’est la plus grande souffrance humaine ;
Christ, comme I’absolu, fait éclater toute la relativité ou nous vivons pour
faire de nous des esprits» (p. 143).

« 81 donc tu dois te tenir a lui dans la situation du contemporain, tu dois
te conformer a son existence, car Christ n’a pas exposé une doctrine sur la

(¥) Voir les Riens philosopbiques, p. 112-115, 122, 128. — (2) Christ, fragments
extraits du Fournal de Séren Kierkegaard, par P.-H. Tisseau (édité par le traducteur,
1937), p- 28. La plupart des pensées que nous extrayons du Fournal se retrouvent
dans d’autres écrits de Kierkegaard, voir tout d’abord : le Droit de mourir pour
la vérité (méme trad., 1935), p. 19, 20, 26. — (3) Christ, p. 36 s. Mémes pensées
développées dans les Riens philosophiques, chap, I1I et IV.



236 YEAN-H. RILLIET

mort au monde, il est lui-méme cette mort vécue d’une maniére existen-
tielle (p. 125).

« Christ est le dogmatique ; sa mort est la rédemption» (p. 64). Ce qui veut
dire que Christ est non pas exemple moral, mais introduction dans la supréme
vérité, cette vérité qui est contradiction. Sa mort nous introduit dans le vrai
rapport avec Dieu, dans cette souffrance qui est de nous sentir fini devant
I'infini, La rédemption est congue, en somme, de maniére « gnostique », en
ce sens qu’elle est une connaissance (1), mais une connaissance qui s’inscrit
et se découvre dans la vie. Elle n’est pas action, au sens moral de ce terme ;
elle est intensité d’intériorité, Or c’est dans cette mort nécessaire que la
vie apparait. C’est la loi de la connaissance existentielle, Ainsi la résurrection
succéde a la mort, ~

Parlant du doute religieux, Kierkegaard écrira : « Cest, semble-t-il, I'idée
méme de Dieu qui cause le tourment. Il s’agit de tenir dans la foi. Si tu
n’abandonnes pas Dieu, tu es finalement d’accord avec lui pour reconnaitre
avec félicité que cette souffrance était un bienfait » (p. 94). Souffrance néces-
saire, contradiction intérieure indispensable, parce que seule elle donne la
vérité, telle est la foi du disciple, analogue — quoique Kierkegaard ne le dise
pas expressément dans ce passage — a celle du Maitre.

*
* *

Il n’est pas difficile de reconnaitre dans ces textes la christologie dont
Karl Barth s’est servi dans le Rémerbrief. Pour lui aussi, Christ est rédemp-
teur et révélateur par la contradiction. Il y aurait intérét sans doute a déve-
lopper certains points de détail, en particulier la notion d’incognito et ses
motifs @), Christ ne pouvant révéler Dieu directement, mais seulement de
maniére indirecte —, mais je suis obligé de me limiter.

I1 faut essayer maintenant de porter un jugement de valeur sur la christo-
logie de Kierkegaard, dont celle de Karl Barth ne parait étre qu'une repro-
duction, avec la réserve que ce dernier a de maniére générale accentué
I’élément positif, la redécouverte de la fidélité de Dieu dans et par la souf-
france du Christ, cette fidélité de Dieu qui donne son sens vrai a notre exis-
tence et en est en conséquence la résurrection,

Nous avons déja vu le lien indéniable qui unit la philosophie de Kierkegaard
a sa christologie. Celle-ci s’exprime dans les catégories de celles-la, en sorte
que cet adversaire des philosophes, cet anti-intellectualiste, nous offre cepen-
dant une image du Christ sinon entiérement formée par sa conception intel-
lectuelle de la réalité, du moins enserrée dans les catégories qu’il a peu a peu
élaborées. Sa christologie est donc, en une certaine mesure, prisonniere de
sa philosophie.

(1) Voir sur ce point les Riens philosophiques, p. 68 et 69, ou les mots sauveur,
libérateur et rédempteur sont définis en rapport étroit avec la question de la connais-
sance. — (2) Voir sur ce point les Riens Philosopbiques, p. 139-141, ou Kierkegaard
reléve que la forme de serviteur n’est pas « un faux-semblant», mais un élément
essentiel de la révélation.,



KIERKEGAARD ET LE ROMERBRIEF DE K. BARTH 237

Mais la christologie de Kierkegaard ne dépend pas uniquement — qu’on
nous comprenne bien — de ses concepts philosophiques. Elle est moulée en
eux, tout en tirant une partie de sa vie d’ailleurs. D’autres facteurs, en effet,
ont contribué 4 sa genése. Et, tout d’abord, la foi personnelle du méditatif
danois, formée au contact d’un pére profondément religieux, mais mélan-
colique. La théologie du vieillard était celle du Christ ensanglanté @, Il
disait 4 son fils: « Pauvre enfant, tu t’en vas dans un désespoir sans cri», et
le fils déclarait de son pére et de lui-méme qu’ils étaient les deux hommes les
plus mélancoliques qui aient vécu sur la terre. Or la mélancolie est souvent
a la fois une source d’intensité intérieure et d’approfondissement intellectuel.
Elle rive I'individu a ses pensées, et, s’il a la foi, a celle-ci. Certains aspects
de la vérité se dévoilent plus volontiers 3 elle qu’a ’optimisme souriant. On
peut comparer son role dans la vie de certains hommes a celui de I’épreuve.

La mélancolie cependant peut écarter du croyant certains aspects de la vie
et par conséquent aussi de la vérité. Source d’enrichissement, elle peut par
ailleurs appauvrir. Dans le cas de Kierkegaard, ilfaut noter qu’elle I’a tenu a
Pécart de ’action. Il n’a pas eu de ministére actif, il n’a pas fondé de foyer. Il a
vécu replié sur lui-méme, se nourrissant de ses pensées et de son affliction et
s’efforgant de les communiquer aux autres. Il n’a guére vu de la vie que son
aspect tragique et le livre de la Répétition contient ’aveu typique d’une sorte
d’incapacité a goflter a réitérées fois certains aspects positifs de I’existence.
En particulier, son amour brisé pour Régine et ’approfondissement de son
amour par le refus méme d’aimer complétement ont déterminé de fagon
certaine la conception qu’il se fait du Christ (). Un de ses biographes,
Vetter, n’a pas hésité a dire qu’il avait été I’amant malheureux de Dieu,
comme ’amant malheureux de la jeune danoise (3),

§’11 ne faut pas juger tout Kierkegaard sur cette inadaptation a la vie, il
est certain qu’elle a contribué a accentuer sa crainte de tout ce qui est
communication directe de la vérité. Elle doit nous inviter a n’utiliser son
message religieux qu’avec certaines précautions. Tel quel, il peut servir utile-
ment de contrepoids & Poptimisme religieux sous toutes ses formes, intellec-
tuelles ou pratiques 4). A une théologie trop familiére avec la révélation, il

(1) WaHL, p. 2. Onarelevé I'influence que les Moraves ont eue sur lui. — (2) Voir
sur ce sujet Christ, p. 75-77. — (3) Cité par WaHL, p. 439. Voir sur ce point les
Riens philosophiques, p. 81 : « Cet amour cependant est fonciérement malheureux :
tant d'inégalité sépare maitre et disciple». Et dans le Trasté du désespoir (trad.
Ferlov et Gateau, N. R. F., 1932), la peinture du poéte qui aime la religion «en
amant malheureux » (p. 163). — (4) De nombreux traits du Fournal (trad. fran-
caise partielle, édit. N. R. F., 1941 et extraits divers dans WanL) montrent que
Kierkegaard a transféré au Christ les réactions de sa sensibilité personnelle, I'a
vu a travers lui-méme. Relevons, pour mémoire, I'existence d’un livre de P.-A.
HEeIBERG intitulé : Segment, qui montre par des extraits du Fowrnal comment la
pensée de Kierkegaard est liée tout entiére & ses expériences personnelles (cité par
Gersmar : Soren Kierkegaard, Gottingen, 1929). Ce dernier auteur reléve, de son
coté, les rapports indéniables chez Kierkegaard de I’angoisse et dela sexualité et, a
la suite de BoHLIN, le role des influences romantiques, Schelling, Hamann, etc.



238 FEAN-H. RILLIET

rappellera la distance qui sépare la pensée de Dieu des pensées humaines. A
une piété oublieuse de la souffrance et du péché, il redira le relatif humain
et le saut mortel qui permet seul de passer de ce monde en un autre ; il per-
mettra le nécessaire retour a une théologie et 4 une vie chrétienne ou la croix
ait sa place. A 1’égard de la théologie relativiste de la fin du XIX¢ siécle,
il pouvait jouer le réle d’un explosif intellectuel. La traduction en allemand
de ses ceuvres par Christoph Schrempf (190g-1922) devait lui permettre d’agir
en dehors des frontiéres du Danemark. Karl Barth a été le premier & s’en
servir pour « torpiller » une théologie qui perdait de plus en plus le sens de
Pabsolu : on ne peut que le féliciter pour cette bonne ceavre (),

Mais si, de ce point de vue, nous ne pouvons que nous réjouir de l’action
posthume de Kierkegaard sur la théologie européenne, il faut mettre en
garde le théologien contre ’application massive de sa pensée a ’explication
de I’Ecriture sainte. Qu’on n’oublie pas que la philosophie existentielle du
solitaire danois, comme son tempérament méme, l’ont éloigné de tout un
aspect de la révélation. Il lui fallait retrouver partout la contradiction absolue.
La conception du Christ, comme image positive de Dieu, que Vinet — qui a
peut-étre méconnu certains autres aspects de la foi chrétienne — a si bien
saisie 4 la suite de saint Jean (« Celui qui m’a vu a vu le Pére ») lui est absolu-
ment étrangére. N’est-ce pas cependant 'amour du Sauveur, penché sur toute
la vie, accueillant les plus pauvres comme les plus instruits (Nicodéme) et
donnant pour eux son corps et son sang, n’est-ce pas le mélange positif de
douceur, d’humilité et de patience constituant sa vie morale qui attirent
a Ini beaucoup d’dmes et leur apprennent a connaitre leur péché ? La sainteté
du Christ, culminant dans Pacceptation du supréme sacrifice, est donc une
part a tout le moins aussi importante de son message que l’angoisse de la
Croix. Aux exagérations sentimentales de naguére, au moralisme si vivement
critiqué par ’école barthienne, a certains égards avec raison, n’est-ce pas une
erreur de substituer, sous 'influence de Kierkegaard, une sorte de dureté
romantico-métaphysique, un primat de la douleur comme condition de la con-
naissance, une défiance extréme a I’égard de la vie mystique positive, telle que
nous la trouvons dans la condamnation du piétisme, si fréquente chez Karl
Barth (2), 11 ne faut pas oublier que les réformateurs, tout en insistant sur

A2

(1) En particulier les vues de Kierkegaard sur I'impuissance a établir la foi sur
une étude objective de 'histoire ou sur une apologétique philosophique, son insis-
tance sur la subjectivité passionnée de la certitude chrétienne méritaient d’étre
utilisées (voir la récente traduction du Post-scriptum aux Miettes philosophiques
par M. Paul Petit déja citée plus haut). — (2) Il serait inexact, croyons-nous,
d’attribuer a la seule influence de Kierkegaard I'anti-moralisme de Karl Barth.
Celui-ci a sans doute fortifié au contact du penseur danois une conception des
choses antécédentes & leur rencontre: la valeur relative des différences morales
et religieuses, ici-bas est un des éléments les plus personnels de sa théologie: «La
différence entre montagne et vallée perd toute signification, lorsque le soleil 4 son
zénith les emplit toutes deux de sa lumiére» (Rémerbrief, 17¢édition, p. 35). Pour le
théologien bélois, tout 'humain est humain devant le divin; la prétention des



KIERKEGAARD ET LE ROMERBRIEF DE K. BARTH 239

la réalité et la gravité du péché, n’ont jamais rejeté la notion d’une commu-
nion mystique réelle entre le Ressuscité et ses disciples, a4 preuve les remar-
ques de Calvin sur la conjunctio et Punio mystica (1), si proches de la pensée
luthérienne telle qu’elle apparait en particulier dans le traité de la Liberté
chrétienne.

Il faut sans doute écouter les critiques de Kierkegaard — beaucoup d’entre
elles gardent leur valeur — mais il y aurait danger pour le protestantisme a
reprendre la construction intellectuelle qu’il a édifiée pour en faire la base
des dogmatiques futures. Ce serait lier une fois de plus celles-ci 4 une théorie
philosophique de la connaissance et subir ainsi le joug d’une nouvelle philo-
sophie. Trop fidele a ces hégéliens et & ces romantiques qu’il critiquait si
aprement, Kierkegaard a voulu batir le christianisme sur les trois idées de
subjectivité, de contradiction et d’angoisse. Sa pensée apparait en consé-
quence comme une hégélianisation de celle d’Hamann, ce romantique avant
la lettre (), dont il a repris la confiance dans la valeur cognitive de I’angoisse,
s1 bien accordée a sa mélancolie naturelle : « Cette inquiétude impertinente,
cette hypocondrie, avait écrit Hamann, au cceur du rationaliste XVIII® siécle,
est peut-étre le feu avec lequel les victimes que nous sommes doivent étre
salées et préservées de la putréfaction du siécle présent » 3). Or I’angoisse,
méme élargie par une dialectique subtile, est une base trop limitée pour
supporter tout le christianisme. On n’en peut tirer qu’une gnose négative
qui fait de Jésus-Christ le révélateur par la contradiction de sa vie, mais lui
interdit toute action réelle et positive sur le cceur de ses disciples. Le chris-
tianisme kierkegaardien, inévitablement, est exclusif de toute communion
entre le Sauveur et ses disciples: le Christ, pour lui, ne peut étre que la
vérité; il ne saurait étre la vie qui se communique, le cep dont les sarments
tirent leur force, le pain spirituel dont se nourrissent les croyants,

Jean-H. RILLIET.

piétistes et des moralistes 4 posséder ici-bas quelque chose d’éternel est donc erronée.
Ce rappel du relativisme de tout effort humain a pu se nourrir des critiques roman-
tiques de Kierkegaard contre la piété de la bourgeoisie, il en est cependant indé-
pendant. Dans ce que I'on rappelle communément le « barthisme », les deux motifs
se sont mélés et c’est en général I’élément kierkegaardien qui domine. — (1) Voir
DoUMERGUE, Fean Calvin, t. IV, p. 240-242.—(2) Néen 1730, mort en 1788. Surnommé
le « Mage du Nord », un des maitres de Herder. — (3) Cité par Kierkegaard dans
Le Concept d’angoisse, trad. Tisseau (Paris, Alcan, 1935), p. 228.



	Étude critique : le rôle de Jésus dans le Römerbrief de Karl Barth et la christologie de Sören Kierkegaard

