Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 124

Artikel: Pedagogie religieuse et éducation fonctionnelle
Autor: Bovet, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380418

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PEDAGOGIE RELIGIEUSE
ET EDUCATION FONCTIONNELLE

A la mémoire de Mgr. Eugéne Dévaud.

Qu’est-ce que les principes de ’éducation fonctionnelle, dont Cla-
parede a été parmi nous, aprés Dewey et Kerschensteiner, le prophete
éloquent et convaincu, qu’est-ce que les méthodes actives de I’édu-
cation nouvelle (pour recourir & des synonymes immédiatement
intelligibles) ont apporté jusqu’ici a la pédagogie religieuse ! Pas
grand’chose, semble-t-il. Rien de comparable, en tout cas, a ce que
leur doivent d’autres domaines de I’éducation : I’éducation physique,
qui a fait une si grande place aux jeux de plein air, Penseignement de
la langue (avec Brunot, Bally et, chez nous, Atzenwyler), les legons
de toute espece inspirées par des centres d’intérét (Decroly) et sou-
cieuses d’individualisation (Dottrens), I’éducation artistique, 1’édu-
cation morale et sociale (avec les écoles-cités et les coopératives sco-
laires), I’éducation civique (le scoutisme est de toute la doctrine la
plus merveilleuse illustration). Pourquoi en est-il ainsi ? Il vaut,
croyons-nous, la peine de se le demander.

Faut-il d’abord rappeler le point de vue de I’éducation fonction-
nelle ? Trois lignes de Claparede suffiront : Il s’agit d’« envisager les
processus mentaux comme des fonctions qui entrent spontanément en
jeu lorsque sont présents certains besoins... Par conséquent, pour
rendre Penfant actif, il suffit de le placer dans les circonstances pro-
pres a éveiller ces besoins, ces désirs ». Mettre ’enfant, ses intéréts et
ses besoins au centre de ’éducation, c’est — par rapport a Pécole
ancienne o l’enfant est 1a pour le programme, sinon pour le maitre
—aune révolution qu’on a qualifiée de « copernicienne ». J’ai eu I'occa-



196 PIERRE BOVET

sion de montrer ailleurs que tous les problémes de I’école se posent
différemment, si ’on cesse de considérer I’enfant comme essentielle-
ment réceptif pour voir en lui un étre éminemment actif. Mais je ne
m’étends pas sur ces idées que je suppose connues ; j’en reviens a ma
question : Pourquoi ces idées,qui ont entrainé ailleurs de si grosses
conséquences, en ont-elles eu si peu en matiére d’enseignement reli-
gleux ?

Et d’abord, il faut le dire, ce n’est pas que les éducateurs religieux
n’y aient pas été rendus attentifs. Il y a plus de trente ans que deux
écrits de premier ordre ont proposé au corps pastoral suisse d’appli-
quer a la pédagogie religieuse les principes qui triomphaient ailleurs,
Nous voulons parler de la brochure d’Oskar Pfister (il n’était pas
encore 'homme qu’il est devenu, celui qui, le premier, a vu la portée
éducative de la psychanalyse) : Pddagogisches Neuland im Religions-
unterricht (1gog) — et du remarquable article de Maurice Vuilleu-
mier en 1913, dans un des premiers numéros de la Revue de théologie
et de philosophie. ‘

Ce n’est pas non plus que les protagonistes de ’éducation fonc-
tionnelle aient ignoré le probléme religieux. Sans parler de 1’attitude
personnelle d’hommes comme Paul Geheeb, Adolphe Ferriére, — et,
plus récemment, Louis Meylan — de la place que I'Institut J.-J. Rous-
seau a faite a plusieurs reprises a ’enseignement religieux dans les
diverses confessions, les congrés de la Ligue internationale pour
PEducation nouvelle (et en particulier le dernier, celui de Cheltenham
en 1936) ont abordé de front la question. Mais surtout les deux réali-
sations les plus fameuses des principes que nous avons rappelés, celles
de M ™e Montessori et de lord Baden-Powell ont, chacune a sa maniére,
assigné a la religion un réle primordial.

Le rappel de ces faits empéche de répondre a la question que nous
nous posons en alléguant je ne sais quelles contingences, préjugés ou
antipathies personnelles. Il faut chercher sur un autre plan, plus ins-
tructif.

I. Une premiére réponse étonnera sans doute, si nous la formulons
en ces termes abrupts: Les chrétiens ne s’intéressent pas a I’éducation.
Ils sont si persuadés que le « vieil homme » doit mourir, pour faire
place 4 ’homme nouveau, que tout humanisme, de quelque mani¢re
qu’il se présente, ne leur inspire que méfiance. Les acquisitions de
I’éducation ne sont jamais pour eux, suivant le mot fameux, que des



PEDAGOGIE RELIGIEUSE ET EDUCATION FONCTIONNELLE 197

« vices splendides». Le plus récent exemple de cette attitude nous est
fourni par la these, intéressante a tant d’égards, du Pére Ravier, S. J.,
sur ’Emile de Rousseau. Il lui a donné pour titre L’4ducation de
Phomme nouveau et pour épigraphe ce mot de Jean-Jacques: « Emile,
sols un homme nouveau». On ne peut, certes, reprocher au P. Ravier
de n’étre pas sympathique a Rousseau : son ouvrage est consacré a
faire voir qu’il n’y avait pas, dans I’Emile, de quoi fouetter un chat,
comme on dit, et que ’Eglise a manqué en ne discernant pas tout
ce qu’il y avait dans Rousseau de favorable au christianisme. Néan-
moins, quand il s’agit d’apprécier sa pédagogie, le P. Ravier, — qui
a délibérément laissé de c6té comme tout a fait secondaires ces
principes si féconds de didactique que Claparéde devait redécouvrir
un siecle et demi plus tard, — conclut en opposant la pédagogie
nouvelle de Rousseau et celle du christianisme : « L’homme ne
s’innove pas», écrit-il, «il se rénove ».

Qu’on ne croie pas qu’il n’y ait 1a qu’un jeu de mots tout occasion-
nel, auquel un auteur isolé n’aurait pas su se refuser. De nombreux
textes nous prouvent le contraire.

Un article, justement remarqué, de M. Pierre Lestringant,
publié en 1938 par la revue For et Vie et inspiré de lecons données
a Montpellier par le professeur Cordier de Giessen, fait en termes
séveres le proces de I’éducation d’aujourd’hui en Popposant a ce qu’il
appelle la « pédagogie évangélique ». Il n’y a proprement qu’un seul
éducateur, Dieu! — et Pimpression que laissent au lecteur ses
aphorismes martelés est que la pédagogie évangélique n’a en défini-
tive aucun rapport avec ce qul va couramment sous le nom d’édu-
cation. Commune aux protestants et aux catholiques, I'attitude que
nous signalons n’est pas, comme on pourrait le croire, en relation
avec les développements récents de la doctrine pédagogique. Il y a
un siécle quun homme du Réveil, Louis Burnier, mettait en
épigraphe a son Histoire littéraire de Iéducation religieuse et morale en
France ces mots, extraits du Port-Royal de Sainte-Beuve :

« Tout en croyant a la chute en théorie, on a d’ordinaire agi dans
Péducation comme si 'on n’y croyait pas, et comme §’il n’y avait
qu’a aider la nature. Les trois quarts des chrétiens sont pélagiens en
fait d’éducation. »

Le méme reproche que le P. Ravier fait a Rousseau, on le trouve
adressé par Ramsauer, par Niederer, par Blochmann, 4 Pestalozzi.
Et parmi nos contemporains, des éducateurs qui, comme F. W. Feers-



198 PIERRE BOVET

ter ou Baden-Powell, se sont cru et ont voulu étre de fermes soutiens
de I’éducation chrétienne, se sont entendu traiter de gens dangereux
pour les mémes raisons. De chacun de ces hommes on accorde que ce
sont des éducateurs et sans doute des chrétiens, mais on conteste
que ce solent des éducateurs chrétiens ; tous, dit-on, ont le méme
défaut que Jean-Jacques: ils accordent trop a ’homme.

Il vaut, me parait-il, la peine d’y insister. Tandis que le sens du
mot «éducation» s’est précisé pour nous, nous entendons mal au
contraire ce que signifie « éducation chrétienne ».

L’éducation. — Ce mot a pris pour nous — en ces derniéres années
notamment — un sens bien défini. Ce qui y a aidé, c’est d’abord 1’im-
portante contribution que les sciences — et notamment la psychologie
de ’enfant — ont fourni a cet art. Il y a des sciences de I’éducation,
dont des hommes qui professent des credos philosophiques et reli-
gieux treés divers peuvent ensemble étudier et reconnaitre les lois.

Au lendemain du congrés de I’Education nouvelle, &4 Nice en 1932,
la Civiltd cattolica publiait un article du P. Barbera, S. J. Cherchant
a caractériser Pattitude des dirigeants de la Ligue, il s’étonnait d’y
voir groupés «des positivistes frangais, des pragmatistes anglo-
saxons et des théosophes genevois ». Je ne discuterai pas ces appella-
tions ; je n’en veux retenir que ceci : des hommes de croyances diver-
gentes (le P. Barbera aurait pu, et d{i, signaler encore la présence dans
la méme ligue de tres fideles anglicans et celle de catholiques trés
pieux) s’accordent sur les moyens techniques, sur les procédés les
plus efficaces pour faire ceuvre éducative. Et cela implique qu’ils
s’accordent aussi, dans une trés large mesure, sur le but de I’éduca-
tion, — celui-la méme que les belles formules de Vinet nous ont rendu
familier : «... ’homme majtre de lui-méme pour qu’il soit mieux
le serviteur de tous... Pour se donner, il faut s’appartenir» —,
développées peut-étre en ces termes : « Pour qu’elle ait davantage a
donner, appliquons-nous a faire aussi riche que possible la person-
nalité de ’enfant ».

Or, cette définition de I’éducation — les temps actuels nous y ren-
dent attentifs — n’est pas celle de toute pédagogie. En face de ’édu-
cation qui vise (pour le bien de la communauté) au développement
optimum de la personne, il y a le dressage pour lequel une collectivité
(Etat, parti, race, classe) est une fin en soi. Bergson a bien indiqué
qu’aux deux morales, et aux deux religions, de la société close et de la
société ouverte, correspondent deux pédagogies aussi. Mais sur le



PEDAGOGIE RELIGIEUSE ET EDUCATION FONCTIONNELLE 199

sens du mot éducation, on peut se mettre d’accord : il implique une
reconnaissance de la valeur de la personne individuelle, de sa liberté
et de sa responsabilité.

Voila pour I’éducation. Qu’en est-il de I’éducation chrétienne ?
Y a-t-il une conception chrétienne de ’éducation ?

La question ne se pose pas partout. Elle ne me serait pas venue a
Pesprit il y a quelques années, quand, au nord du Transvaal, le mis-
sionnaire Alexandre Jaques me montrait, 2 deux pas de sa station,
d’une part 1’école d’initiation des jeunes filles paiennes, d’autre part
le premier camp des Eclaireuses noires, les 7 ayfarers. La 1’éducation
paienne, ici ’éducation chrétienne ; aucune équivoque n’était pos-
sible. De la méme fagon, le sorcier jetant ses osselets pour trouver
Porigine d’une maladie et I'infirmiére du dispensaire représentaient
la médecine paienne et la médecine chrétienne.

Mais ce rapprochement est significatif. Y a-t-il, chez nous aussi, une
médecine chrétienne, distincte de la médecine tout court ? Qu’il y
ait des médecins chrétiens et d’autres qui ne le soient pas, nul n’en
doute. Mais la science, et méme ’art médical des uns différent-ils de
ceux des autres ? Et je n’entends pas seulement 'obstétrique ou
Poculistique ; en médecine mentale méme, n’avons-nous pas connu
des médecins chrétiens qui suivaient exactement la technique d’un
Dubois de Berne, par exemple, dont la profession de foi était toute
déterministe ? — des psychanalystes chrétiens, dont les procédés
sont identiques a ceux de confréres mécréants ! Un médecin qui
guérit est, en Afrique comme en Europe, un meilleur médecin qu’un
médecin qui ne guérit pas — méme si celui-ci convertit son malade.
N’en serait-il pas de méme d’un éducateur ! L’éducateur a pour
tiche d’élever I’enfant, de développer sa personnalité — non de la
régénérer. En brouillant les idées, on ne rend service a personne.

Il y a deux plans qu’il importe de ne pas confondre.

Tout le Nouveau Testament nous enseigne a distinguer I’< animal »
et le «spirituel », le « psychique » et le « pneumatique », la vie natu-
relle, qui commence a la naissance et la « vie surnaturelle » (comme
disent nos freres catholiques), qui commence a la «nouvelle nais-
sance » (avec le baptéme, pour les sacramentalistes, — avec la con-
version, pour les méthodistes et les hommes du Réveil). L’homme
nouveau n’est pas, pour le chrétien, ’aboutissement d’une éducation
(naturelle), mais le point de départ d’une éducation (spirituelle).

Ce nouveau-né, enfanté a la vie de PEsprit, est appelé a se déve-



200 PIERRE BOVET

lopper, certes. L’apotre parle de son régime alimentaire (I Cor.1m),
et d’une éducation a laquelle il est soumis, qui lui est donnée par des
maitres (Eph.1v) — jusqu’a ce qu’il soit parvenu a ’état d’homme fait,
qu’il ait achevé sa croissance et ait cessé d’étre un enfant ; mais cette
éducation chrétienne — si on veut ’appeler ainsi — ne tient pas plus
la place de P'autre que le lait et la viande dont parle saint Paul ne dis-
pensent les parents de recourir aux bouchers et aux laitiers. Il faut
distinguer les deux plans.

Reprocher a I’éducation qui travaille sur le plan naturel de ne pas
travailler sur le plan spirituel est aussi injuste, aussi faux que
reprocher a la médecine de s’appliquer a conserver la vie du malade,
comme si tout finissait au tombeau, comme si Jésus n’avait pas dit :
« Ne craignez pas ceux qui tuent le corps » — ou a ’économie sociale
de vouloir multiplier les richesses et accroitre le bien-étre, comme si
le Christ n’avait pas dit : « Amassez-vous des trésors dans le ciel ».

La médecine, ’économie sociale, la pédagogie, ont chacune sur le
plan humain leur fin et leurs méthodes propres, qui dépendent de
connaissances (physiologiques, économiques, psychologiques) que les
affirmations et les certitudes chrétiennes ne sauraient remplacer. En
ce sens, il n’y a pas de conception chrétienne de la médecine, de I’éco-
nomie sociale ou de la pédagogie, mais seulement une conception
éclairée et honnéte de ces arts, — un effort de ces arts pour atteindre
leur but en se fondant sur la connaissance des faits, c’est-a-dire sur
la recherche de la vérité. Les accuser d’étre « laiques », c’est faire une
confusion d’idées. « Que tout ce qui est vrai, respectable, juste, pur...
soit ’objet de vos pensées. » Il n’en faut pas plus pour les recomman-
der. Et Pon peut constater, en effet, quelle place considérable 'inspira-
tion religieuse, et notamment Pinspiration chrétienne, tient dans la
médecine (par la fondation des hopitaux), dans 1’économie sociale
(coopération, mutualité, protection du travail, anti-alcoolisme, paci-
fisme), dans la pédagogie (Luther, Comenius, J.-B. de la Salle, Pes-
talozzi surtout).

La confusion qui vient de retenir notre attention est courante. La
bien discerner aide a comprendre qu’il n’y ait pas de pédagogie « tirée
de PEcriture sainte ». (On sait assez que la Politigue donnée sous ce
titre n’a pas recueilli les suffrages de tous ; — et personne ne songe
a tirer de la Bible une médecine ou, comme faisait Huarte, une diété-
tique, en recommandant pour le premier 4ge un régime fondé sur la
parole d’Esaie : « Il mangera de la créme et du miel »).



PEDAGOGIE RELIGIEUSE ET EDUCATION FONCTIONNELLE 201

Il ne s’est trouvé que trop de pédagogues pour faire au mot des
Proverbes « N’épargne pas la verge au jeune enfant» un sort que ce
précepte ne méritait vraiment pas. (Cest Lhotzki, je crois, qui
remarquait que si Salomon en ¢était I’auteur, la facon dont il avait
réussi ’éducation de son fils Roboam aurait df suffire 4 faire douter
de Pexcellence de la maxime !)

Pour expliquer la rareté des directions pédagogiques du Nouveau
Testament, point n’est besoin d’invoquer les préoccupations escha-
tologiques des premiers chrétiens.

II. Il est frappant de constater que quelques-uns des plus fameux
parmi les éducateurs chrétiens recommandent ce qu’on pourrait
appeler une pédagogie négative.

Pour les gens de Port-Royal, écrit Sainte-Beuve, « ’enfant, c’est le
livre de la Gréce ouvert a Particle Prédestination, au passage le plus
obscur ». « Dieu fera tout », écrivait Jacqueline Pascal rendant compte
de ses principes d’éducation a sa supérieure. Les conseils positifs les
plus dignes de louange de ces hommes de la Chute et de la Gréce,
nous confirment dans notre impression. « M. de Saint-Cyran réduisait
ordinairement ce qu’il fallait faire aupres des enfants a trois choses :
parler peu, beaucoup tolérer, et prier davantage ». Bouche close, bras
croisés, genoux fléchis — D’attitude que dessinent ces trois termes est-
elle d>un éducateur sur le plan naturel ?

La méme confusion des deux plans explique ’hostilité instinctive
que la masse des gens religieux a de tout temps opposée aux progres
de 1’éducation — comme, hélas ! et pour les mémes raisons, a beau-
coup de progrés en médecine (« Tu enfanteras dans la douleur ») et en
économie sociale (« Vous aurez toujours des pauvres avec vous »).
Cette hostilité s’est particulitrement marquée aux méthodes actives
de I’éducation fonctionnelle. Les éducateurs ont de tout temps senti
que I’enfant ne se développait qu’en agissant : la campagne menée par
Rousseau contre le maillot qui entrave I’éducation physique, sym-
bolise toutes les émancipations éducatrices. Or, le maillot, précisé-
ment, sert 4 un auteur catholique du XVII¢ siécle, Fortin de la
Hoguette (cité par Burnier) a faire comprendre a ses lecteurs ce que
doit étre I’éducation religieuse :

« Sitdt que le corps est né, on lui prépare des langes blancs, on le
couche les yeux en haut, on lui allonge les bras et les jambes en la
situation qui leur est le plus naturelle, et on le lie d’une bande ferme



202 PIERRE BOVET

et aisée pour tenir en une situation commode toutes ces parties de
peur qu’il n’y en ait quelqu’une qui se disloque.

Il faut tenir le méme ordre sitét que I’Ame a donné la premiére indi-
cation de sa naissance et faire provision de sages conseils et innocents,
la coucher dessus en élevant sa connaissance vers le Ciel ou elle doit
aspirer, rectifier ses appétits et ses affections qui sont ses membres...
On ne doit jamais nous accorder 'usage de notre volonté, ni de liberté,
que ’Ame n’ait fait voir auparavant quelque signe manifeste de sa
suffisance a se bien conduire. » (Testament ou Conseils d'un bon pére
a ses enfans.)

Il y a quelque chose de juste dans cette vue. Pour I’éducation intel-
lectuelle, ’éducation artistique, ’éducation morale et sociale aussi,
comme pour I’éducation physique, le précepte fondamental des
méthodes actives « Apprendre en agissant » — learning by doing —
est partout de mise. Mais dans le domaine de la religion, I’initiative
de Vaction revient a Dieu. Notre role consiste a ne pas la rendre
impossible. Quand on parle de méthodes actives en pédagogie reli-
gieuse, on ne songe guére qu’a une mémorisation intelligente de ’his-
toire sainte, ou bien a une éducation morale et sociale, qui n’est pas
la méme chose que I’éducation religieuse — qui est méme tout autre
chose. Sur P’autre plan pourtant, le précepte fonctionnel «Appren-
dre en agissant », transcrit dans les termes que lui a donnés le Christ :
« Si quelqu’un veut faire la volonté de mon Peére, il connaitra...»
trouve une haute application. Et c’est pourquoi I’éducation de la
conscience, a laquelle nos Eglises ont attaché traditionnellement tant
d’importance, est bien une partie en effet — et une partie essentielle
— de I’éducation religieuse.

Un des conseils de Saint-Cyran nous porte au cceur de notre sujet.
On T’a paraphrasé en un mot émouvant : « Ce qui importe, ce n’est
pas de parler beaucoup de Dieu a vos enfants, c’est de parler
beaucoup de vos enfants a Dieu. »

I’éducation chrétienne est une éducation ot ’on prie pour les enfants,
— ou lon enseigne aux enfants a prier, ou l'on stimule et nourrit
en eux, si je puis m’exprimer ainsi, le golit et le besoin de la priere.

Au seuil de son beau livre, Heiler a réuni une série frappante d’affir-
mations émanant d’hommes aussi différents que possible les uns des
autres, qui tous font consister la religion dans la priere. Une éduca-
tion religieuse, c’est une initiation a la pri¢re. Cette initiation, com-
ment se fera-t-elle ?



PEDAGOGIE RELIGIEUSE ET EDUCATION FONCTIONNELLE 203

L’enseignement d’oraisons classiques, le dressage 4 des habitudes
traditionnelles présentées comme obligatoires (ou comme profitables)
risquent de manquer totalement leur but.® L’exemple, ici comme ail-
leurs, est plus efficace. Et, si je ne me trompe, nous venons d’assister
dans la chrétienté au développement d’une « technique » — celle des
groupes dits d’Oxford — qui précise ce que cet appel 4 Pexemple
risque d’avoir de vague, qui facilite 'enseignement «actif », « fonc-
tionnel », — si on me passe ces termes pédants — de la priere. A
propos d’une faute de I’enfant, par exemple, qui doit donner a celui-ci
Poccasion d’entendre la voix de sa conscience, I’éducateur ne prie pas
seulement devant ’enfant (ce qui, dans le passé équivalait souvent a
prier en quelque sorte contre lui @ et 4 c6t¢ de lui (un peu a la fagon
du Pharisien priant 4 coté du péager), mais gvec lui, en se mettant
comme lui sous le regard de Dieu, en rentrant en soi-méme comme
lui. Les résultats qui ont été signalés au public par des livres @ ou
par des témoignages individuels sont frappants.

III. Mais parmi les moyens traditionnels de ’éducation religieuse,
celui qui tient la premitre place dans les deux confessions chrétiennes,
c’est—a n’en pas douter —’enseignement @ : la distinction, capitale,
entre instruction et éducation a peu pénétré dans ce domaine. (La
langue y est, j’en conviens, pour quelque chose : les mots d’institu-
tion — dans Institution chrétienne, par exemple — et méme instruc-
tion, comme le prouve certain texte de Nicole — ont été au XVIe,
et jusqu’au XVIIIe siecle, ’équivalent de ce que nous appelons au-
jourd’hui éducation, au sens plein de ce terme. Mais sous les mots il
faut voir les idées. Bornons-nous a rappeler un texte classique, la
premiere demande du catéchisme de Calvin :

« Quelle est la principale fin de la vie humaine ? » — Réponse :
« C’est de connaitre Dieu ».

Si connaitre Dieu est le but de la vie, le faire connaitre est la prin-

(1) Faire servir les interrogations sur le catéchisme & une initiation active des
enfants a la priére était un des soucis de Francke. Cf. Pon dem Katechismusexamen
in der Anfiibrung der Kinder zum Gebet... 1693, in A.-H. FraNcKE's, Pddagogische

Schriften, éd. Kramer. Langensalza 1885. — (2) « Tu es lache », disait une petite
fille 4 sa mére. «Tu m’accuses dans ta priére quand tu sais bien que je ne puis pas
te répondre.» — (3) Olive Jones, Dieu parle aux enfants, Neuchitel, 1937. —

(4) Cf. Henri VUILLEUMIER, Notice bistorique sur les catéchismes qui ont été en
usage dans I'Eglise du Pays de Vaud depuis le temps de la Réformation. Lausanne
1888 (Rev. de théol. et philos. t., XXI).



204 PIERRE BOVET

cipale tiche que se proposera I’éducation. Et I'on ne s’étonne pas
que « faire connaitre » soit compris comme synonyme d’« enseigner »,

On sait a quels étranges abus ce souci de « faire connaitre » Dieu 2
Penfant a parfois entrainé les hommes les mieux intentionnés.

« Dés qu’un enfant commence a parler, écrit Lindebrog, un auteur
catholique du XVIIe siecle cité par Burnier, il faut que la meére lui
apprenne a répondre a ces questions ou a d’autres semblables :
« Combien y a-t-il de personnes en Dieu ? Comment s’appellent-
elles ? Qui a créé le monde ? Qui I’a racheté ? De qui vient la sanc-
tification ? »

Sans aller aussi loin, il est difficile de ne pas reconnaitre que les
demandes des célebres catéchismes de Luther et de Heidelberg,
comme celui de Calvin que nous rappelions tout a I’heure — comme
nombre de catéchismes catholiques en usage aujourd’hui encore —
sont singuliérement peu appropriés a I'esprit de ’enfant. Or, le caté-
chisme par demandes et réponses apprises par cceur a €té, jusqu’au
milieu du XIXe¢ siecle pour les protestants — et il est encore de nos
jours pour les catholiques — le principal véhicule de 'instruction
religieuse. En 1843, 4 Geneve, Ernest Naville ayant, dans un cours
sur le Pere Girard, critiqué la méthode catéchétique appliquée a
Penseignement religieux a I’école, la Vénérable Compagnie s’émut ;
un entretien avec le modérateur Munier amena Naville 2 expliquer a
ses auditeurs dans une lecon subséquente, que ses remarques n’avaient
pas visé le catéchisme tel qu’il était alors employé a I'instruction
des catéchumenes, mais seulement 'usage des demandes et réponses
apprises par coeur par les enfants ®. Vingt-cinq ans auparavant,
a Geneéve également, le régent de la Ve classe du College, César
Malan, avait été destitué pour avoir employé une méthode d’éduca-
tion religieuse plus fonctionnelle, dirions-nous, que celle du caté-
chisme: il marquait aux méthodes actives et aux nouveautés péda-
gogiques de ’époque un intérét indu.

On a coutume, dans les milieux chrétiens, de faire un grand grief
a Rousseau d’avoir demandé que I’on renonce a enseigner la religion
a Penfant jusqu’a ce qu’il soit en état de comprendre ce dont on lui
parle. On oublie trop en quoi consistait, en 1762, a Genéve comme a
Paris, Pinstruction religieuse. La protestation de IEmile est par-

(1) La leson de Naville, telle que nous I'avons & la Bibliothéque publique de
Genéve (MS Suppl. 523, 524) est du plus haut intérét.



PEDAGOGIE RELIGIEUSE ET EDUCATION FONCTIONNELLE 205

faitement légitime. Ayant reconnu les limites, étroites, que ’appli-
cation des principes fonctionnels a ’éducation religieuse ne sauraient
dépasser, nous insisterons, avec Maurice Vuilleumier et avec un
récent rapport de M. Roller 4 la commission d’enseignement religieux
de Geneve, pour qu’on les applique 1a ou ils peuvent et doivent jouer :
dans le programme et la présentation des «lecons de religion ™y,
Cela entrainera, on ’a bien vu, une refonte complete de cet ensei-
gnement: un ordre psychologique, celui des intéréts et des capacités
de ’enfant, se substituera a 'ordre logique du catéchisme et méme 2a
Pordre chronologique de T’histoire sainte. Et cela n’ira pas tout seul,
car ’on peut déja prévoir que la confusion signalée au début de cet
article vaudra aux novateurs les pires accusations: on leur repro-
chera de ne voir dans I’Evangile et dans Dieu lui-méme qu’un
moyen de satisfaire le besoin religieux de I'enfant, — cela paraitra
blasphématoire & des gens auxquels Vinet et Frommel sont suspects.
«Révolution copernicienne»! le pédocentrisme de Claparéde ne sera-t-il
pas mieux compris que 'héliocentrisme de Galilée. E pur si muove.

Si nous ne pouvons souscrire aux reproches les plus couramment
adressés a ’Emile, nous nous étonnons cependant a bon droit que
Jean-Jacques — précisément lui — n’ait pas vu que Penfant est mer-
veilleusement accessible 4 une autre sorte d’éducation religieuse que
celle qui consiste 2 lui enseigner les noms des perfections divines.
Mais c’est que — nous ne pouvons développer ici cette stupéfiante
constatation — Rousseau ignore le cceur de I’enfant : les sentiments
tendres n’apparaissent pour lui qu’a l’adolescence. Jean-Jacques
écrit comme si Pamour du petit enfant pour sa mere avait totalement
échappé a son observation. Le contraste qu’il présente a cet égard
avec Pestalozzi dont cette observation, précisément, explique toute
la pensée et toute la vie, ne pourrait étre plus grand.

Et ceci nous fait faire un dernier pas. Si, remontant plus haut que
le XVIe siécle, nous demandons avec le docteur de la Loi en quoi se
résument «la Loi et les prophetes», Jésus lui-méme nous fait
entendre un autre verbe que le catéchisme de Geneve. La
fin de la vie humaine, c’est d’aimer Dieu et d’aimer son prochain.

(1) Les catéchismes catholiques en usage en France, ol, sans toucher — cela va
de soi — au texte des 207 demandes et réponses, on s’est appliqué a les présenter de
fagon aussi attrayante et aussi«active» que possible, les livres de Marie FarGUEs,
I'effort du Musée catéchétique de Dijon montrent que ces mémes préoccupations
sont celles de nombreux catholiques.



206 PIERRE BOVET

La téche principale du maitre, c’est donc de «faire aimer». Faire
connaitre en faisant aimer. (0 Mais si le souci de faire connaitre con-
duit 4 enseigner, celui de faire aimer ne peut conduire qu’a aimer.
L’amour seul fait connaitre et provoque ’amour.

Cela nous éloigne du catéchisme appris par cceur, et des « legons de
religion », — sans nous aiguiller vers les « centres d’intérét» et les
principes « activistes » — mais sans démentir en aucune fagon la
grande devise fonctionnelle « Pour la vie par la vie». Cela nous
ramene en plein a Pestalozzi.

Sans renvoyer dos a dos ni le catéchisme ni I’école active — tous
deux ont mis en lumiere d’éminentes vérités et fait appel a des
mobiles puissants — ce n’est pourtant ni a l’intelligence ni a Pacti-
vité que nous donnerons la premitre place dans I’éducation religieuse,
si nous acceptons de faire tenir la doctrine et la morale de ’Evangile
dans les deux mots fameux: Ayomwuévor dyomduev « Nous avons

été aimés: aimons ».
Pierre BOVET.

(1) J’entends bien qu’il n’y a pas contradiction entre la premiére réponse du
catéchisme et celle qui consiste a faire connaitre a4 ’enfant que «Dieu est amour». Mais
les deux petits faits suivants, dont je dois la connaissance a mon pére et que chacun
vérifiera facilement, me paraissent néanmoins significatifs. Les trois mots que je
viens de rappeler se trouvent, comme on sait, deux fois dans la premiére épitre de
saint Jean. L’Institution chrétienne de Calvin, qui renvoie plus de 4000 fois a des
passages des Ecritures, ne cite pas une seule fois ces versets-1a. Et dans les 21 volumes
de la premiére édition (1854-1866) de la Real-Enzyklopddie fir protestantische Theo-
logie de HERZOG, 1l est fait une seule fois mention de ces versets: a propos de la bulle
Unigenitus qui condamne une proposition qui les suggeére.



	Pedagogie religieuse et éducation fonctionnelle

