
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 124

Artikel: Pedagogie religieuse et éducation fonctionnelle

Autor: Bovet, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PEDAGOGIE RELIGIEUSE

ET ÉDUCATION FONCTIONNELLE

A la mémoire de Mgr. Eugène Dêvaud.

Qu'est-ce que les principes de l'éducation fonctionnelle, dont
Claparède a été parmi nous, après Dewey et Kerschensteiner, le prophète
éloquent et convaincu, qu'est-ce que les méthodes actives de

l'éducation nouvelle (pour recourir à des synonymes immédiatement

intelligibles) ont apporté jusqu'ici à la pédagogie religieuse Pas

grand'chose, semble-t-il. Rien de comparable, en tout cas, à ce que
leur doivent d'autres domaines de l'éducation : l'éducation physique;
qui a fait une si grande place aux jeux de plein air, l'enseignement de

la langue (avec Brunot, Bally et, chez nous, Atzenwyler), les leçons
de toute espèce inspirées par des centres d'intérêt (Decroly) et
soucieuses d'individualisation (Dottrens), l'éducation artistique,
l'éducation morale et sociale (avec les écoles-cités et les coopératives
scolaires), l'éducation civique (le scoutisme est de toute la doctrine la

plus merveilleuse illustration). Pourquoi en est-il ainsi Il vaut,
croyons-nous, la peine de se le demander.

Faut-il d'abord rappeler le point de vue de l'éducation fonctionnelle

Trois lignes de Claparède suffiront : Il s'agit d'« envisager les

processus mentaux comme des fonctions qui entrent spontanément en

jeu lorsque sont présents certains besoins... Par conséquent, pour
rendre l'enfant actif, il suffit de le placer dans les circonstances

propres à éveiller ces besoins, ces désirs ». Mettre l'enfant, ses intérêts et

ses besoins au centre de l'éducation, c'est — par rapport à l'école
ancienne où l'enfant est là pour le programme, sinon pour le maître

—une révolution qu'on a qualifiée de « copernicienne ». J'ai eu l'occa-



i96 PIERRE BOVET

sion de montrer ailleurs que tous les problèmes de l'école se posent
différemment, si l'on cesse de considérer l'enfant comme essentiellement

réceptif pour voir en lui un être éminemment actif. Mais je ne
m'étends pas sur ces idées que je suppose connues ; j'en reviens à ma
question : Pourquoi ces idées, qui ont entraîné ailleurs de si grosses
conséquences, en ont-elles eu si peu en matière d'enseignement
religieux

Et d'abord, il faut le dire, ce n'est pas que les éducateurs religieux
n'y aient pas été rendus attentifs. Il y a plus de trente ans que deux
écrits de premier ordre ont proposé au corps pastoral suisse d'appliquer

à la pédagogie religieuse les principes qui triomphaient ailleurs.
Nous voulons parler de la brochure d'Oskar Pfister (il n'était pas
encore l'homme qu'il est devenu, celui qui, le premier, a vu la portée
éducative de la psychanalyse) : Pädagogisches Neuland im Religionsunterricht

(1909) —¦ et du remarquable article de Maurice Vuilleumier

en 1913, dans un des premiers numéros de la Revue de théologie
et de philosophie.

Ce n'est pas non plus que les protagonistes de l'éducation
fonctionnelle aient ignoré le problème religieux. Sans parler de l'attitude
personnelle d'hommes comme Paul Geheeb, Adolphe Ferrière, —¦ et,
plus récemment, Louis Meylan —¦ de la place que l'Institut J.-J. Rousseau

a faite à plusieurs reprises à l'enseignement religieux dans les

diverses confessions, les congrès de la Ligue internationale pour
l'Education nouvelle (et en particulier le dernier, celui de Cheltenham

en 1936) ont abordé de front la question. Mais surtout les deux
réalisations les plus fameuses des principes que nous avons rappelés, celles

de Mme Montessori et de lord Baden-Powell ont, chacune à sa manière,
assigné à la religion un rôle primordial.

Le rappel de ces faits empêche de répondre à la question que nous

nous posons en alléguant je ne sais quelles contingences, préjugés ou

antipathies personnelles. Il faut chercher sur un autre plan, plus
instructif.

I. Une première réponse étonnera sans doute, si nous la formulons
en ces termes abrupts : Les chrétiens ne s'intéressent pas à l'éducation.
Ils sont si persuadés que le « vieil homme » doit mourir, pour faire

place à l'homme nouveau, que tout humanisme, de quelque manière

qu'il se présente, ne leur inspire que méfiance. Les acquisitions de

l'éducation ne sont jamais pour eux, suivant le mot fameux, que des



PÉDAGOGIE RELIGIEUSE ET ÉDUCATION FONCTIONNELLE 197

« vices splendides». Le plus récent exemple de cette attitude nous est

fourni par la thèse, intéressante à tant d'égards, du Père Ravier, S. J.,
sur l'Emile de Rousseau. Il lui a donné pour titre L'éducation de

l'homme nouveau et pour épigraphe ce mot de Jean-Jacques: «Emile,
sois un homme nouveau». On ne peut, certes, reprocher au P. Ravier
de n'être pas sympathique à Rousseau : son ouvrage est consacré à

faire voir qu'il n'y avait pas, dans VEmile, de quoi fouetter un chat,
comme on dit, et que l'Eglise a manqué en ne discernant pas tout
ce qu'il y avait dans Rousseau de favorable au christianisme.
Néanmoins, quand il s'agit d'apprécier sa pédagogie, le P. Ravier, — qui
a délibérément laissé de côté comme tout à fait secondaires ces

principes si féconds de didactique que Claparède devait redécouvrir

un siècle et demi plus tard, — conclut en opposant la pédagogie
nouvelle de Rousseau et celle du christianisme : « L'homme ne

s'innove pas », écrit-il, « il se rénove ».

Qu'on ne croie pas qu'il n'y ait là qu'un jeu de mots tout occasionnel,

auquel un auteur isolé n'aurait pas su se refuser. De nombreux

textes nous prouvent le contraire.
Un article, justement remarqué, de M. Pierre Lestringant,

publié en 1938 par la revue Foi et Vie et inspiré de leçons données

à Montpellier par le professeur Cordier de Giessen, fait en termes
sévères le procès de l'éducation d'aujourd'hui en l'opposant à ce qu'il
appelle la « pédagogie évangélique ». Il n'y a proprement qu'un seul

éducateur, Dieu —¦ et l'impression que laissent au lecteur ses

aphorismes martelés est que la pédagogie évangélique n'a en définitive

aucun rapport avec ce qui va couramment sous le nom
d'éducation. Commune aux protestants et aux catholiques, l'attitude que
nous signalons n'est pas, comme on pourrait le croire, en relation
avec les développements récents de la doctrine pédagogique. Il y a

un siècle qu'un homme du Réveil, Louis Burnier, mettait en

épigraphe à son Histoire littéraire de l'éducation religieuse et morale en
France ces mots, extraits du Port-Royal de Sainte-Beuve :

« Tout en croyant à la chute en théorie, on a d'ordinaire agi dans

l'éducation comme si l'on n'y croyait pas, et comme s'il n'y avait
qu'à aider la nature. Les trois quarts des chrétiens sont pélagiens en
fait d'éducation. »

Le même reproche que le P. Ravier fait à Rousseau, on le trouve
adressé par Ramsauer, par Niederer, par Blochmann, à Pestalozzi.
Et parmi nos contemporains, des éducateurs qui, comme F. W. Fœrs-



i98 PIERRE BOVET

ter ou Baden-Powell, se sont cru et ont voulu être de fermes soutiens
de l'éducation chrétienne, se sont entendu traiter de gens dangereux

pour les mêmes raisons. De chacun de ces hommes on accorde que ce

sont des éducateurs et sans doute des chrétiens, mais on conteste

que ce soient des éducateurs chrétiens ; tous, dit-on, ont le même

défaut que Jean-Jacques : ils accordent trop à l'homme.

Il vaut, me paraît-il, la peine d'y insister. Tandis que le sens du

mot «éducation» s'est précisé pour nous, nous entendons mal au
contraire ce que signifie « éducation chrétienne ».

L'éducation. —¦ Ce mot a pris pour nous — en ces dernières années

notamment —¦ un sens bien défini. Ce qui y a aidé, c'est d'abord

l'importante contribution que les sciences — et notamment la psychologie
de l'enfant — ont fourni à cet art. Il y a des sciences de l'éducation,
dont des hommes qui professent des credos philosophiques et
religieux très divers peuvent ensemble étudier et reconnaître les lois.

Au lendemain du congrès de l'Education nouvelle, à Nice en 1932,
la Civiltà cattolica publiait un article du P. Barbera, S. J. Cherchant
à caractériser l'attitude des dirigeants de la Ligue, il s'étonnait d'y
voir groupés « des positivistes français, des pragmatistes anglo-
saxons et des théosophes genevois ». Je ne discuterai pas ces appellations

; je n'en veux retenir que ceci : des hommes de croyances
divergentes (le P. Barbera aurait pu, et dû, signaler encore la présence dans

la même ligue de très fidèles anglicans et celle de catholiques très

pieux) s'accordent sur les moyens techniques, sur les procédés les

plus efficaces pour faire œuvre éducative. Et cela implique qu'ils
s'accordent aussi, dans une très large mesure, sur le but de l'éducation,

— celui-là même que les belles formules de Vinet nous ont rendu
familier : « l'homme maître de lui-même pour qu'il soit mieux
le serviteur de tous... Pour se donner, il faut s'appartenir » —-,

développées peut-être en ces termes : « Pour qu'elle ait davantage à

donner, appliquons-nous à faire aussi riche que possible la personnalité

de l'enfant ».

Or, cette définition de l'éducation — les temps actuels nous y
rendent attentifs — n'est pas celle de toute pédagogie. En face de

l'éducation qui vise (pour le bien de la communauté) au développement
optimum de la personne, il y a le dressage pour lequel une collectivité
(Etat, parti, race, classe) est une fin en soi. Bergson a bien indiqué
qu'aux deux morales, et aux deux religions, de la société close et de la
société ouverte, correspondent deux pédagogies aussi. Mais sur le



PÉDAGOGIE RELIGIEUSE ET ÉDUCATION FONCTIONNELLE 199

sens du mot éducation, on peut se mettre d'accord : il implique une
reconnaissance de la valeur de la personne individuelle, de sa liberté
et de sa responsabilité.

Voilà pour l'éducation. Qu'en est-il de l'éducation chrétienne
Y a-t-il une conception chrétienne de l'éducation

La question ne se pose pas partout. Elle ne me serait pas venue à

l'esprit il y a quelques années, quand, au nord du Transvaal, le
missionnaire Alexandre Jaques me montrait, à deux pas de sa station,
d'une part l'école d'initiation des jeunes filles païennes, d'autre part
le premier camp des Eclaireuses noires, les Wayfarers. Là l'éducation

païenne, ici l'éducation chrétienne ; aucune équivoque n'était
possible. De la même façon, le sorcier jetant ses osselets pour trouver
l'origine d'une maladie et l'infirmière du dispensaire représentaient
la médecine païenne et la médecine chrétienne.

Mais ce rapprochement est significatif. Y a-t-il, chez nous aussi, une
médecine chrétienne, distincte de la médecine tout court Qu'il y
ait des médecins chrétiens et d'autres qui ne le soient pas, nul n'en
doute. Mais la science, et même l'art médical des uns diffèrent-ils de

ceux des autres Et je n'entends pas seulement l'obstétrique ou

l'oculistique ; en médecine mentale même, n'avons-nous pas connu
des médecins chrétiens qui suivaient exactement la technique d'un
Dubois de Berne, par exemple, dont la profession de foi était toute
déterministe —¦ des psychanalystes chrétiens, dont les procédés

sont identiques à ceux de confrères mécréants Un médecin qui
guérit est, en Afrique comme en Europe, un meilleur médecin qu'un
médecin qui ne guérit pas —• même si celui-ci convertit son malade.

N'en serait-il pas de même d'un éducateur L'éducateur a pour
tâche d'élever l'enfant, de développer sa personnalité — non de la

régénérer. En brouillant les idées, on ne rend service à personne.
Il y a deux plans qu'il importe de ne pas confondre.
Tout le Nouveau Testament nous enseigne à distinguer 1'« animal »

et le « spirituel », le « psychique » et le « pneumatique », la vie naturelle,

qui commence à la naissance et la « vie surnaturelle » (comme
disent nos frères catholiques), qui commence à la «nouvelle
naissance » (avec le baptême, pour les sacramentalistes, —¦ avec la
conversion, pour les méthodistes et les hommes du Réveil). L'homme

nouveau n'est pas, pour le chrétien, l'aboutissement d'une éducation

(naturelle), mais le point de départ d'une éducation (spirituelle).
Ce nouveau-né, enfanté à la vie de l'Esprit, est appelé à se déve-



aoo PIERRE BOVET

lopper, certes. L'apôtre parle de son régime alimentaire (I Cor.m),
et d'une éducation à laquelle il est soumis, qui lui est donnée par des

maîtres (Eph. iv) —-jusqu'à ce qu'il soit parvenu à l'état d'homme fait,
qu'il ait achevé sa croissance et ait cessé d'être un enfant ; mais cette
éducation chrétienne — si on veut l'appeler ainsi — ne tient pas plus
la place de l'autre que le lait et la viande dont parle saint Paul ne

dispensent les parents de recourir aux bouchers et aux laitiers. Il faut
distinguer les deux plans.

Reprocher à l'éducation qui travaille sur le plan naturel de ne pas
travailler sur le plan spirituel est aussi injuste, aussi faux que
reprocher à la médecine de s'appliquer à conserver la vie du malade,

comme si tout finissait au tombeau, comme si Jésus n'avait pas dit :

« Ne craignez pas ceux qui tuent le corps » — ou à l'économie sociale

de vouloir multiplier les richesses et accroître le bien-être, comme si

le Christ n'avait pas dit : « Amassez-vous des trésors dans le ciel ».

La médecine, l'économie sociale, la pédagogie, ont chacune sur le

plan humain leur fin et leurs méthodes propres, qui dépendent de

connaissances (physiologiques, économiques, psychologiques) que les

affirmations et les certitudes chrétiennes ne sauraient remplacer. En

ce sens, il n'y a pas de conception chrétienne de la médecine, de

l'économie sociale ou de la pédagogie, mais seulement une conception
éclairée et honnête de ces arts, —¦ un effort de ces arts pour atteindre
leur but en se fondant sur la connaissance des faits, c'est-à-dire sur
la recherche de la vérité. Les accuser d'être « laïques », c'est faire une
confusion d'idées. « Que tout ce qui est vrai, respectable, juste, pur...
soit l'objet de vos pensées. » Il n'en faut pas plus pour les recommander.

Et l'on peut constater, en effet, quelle place considérable l'inspiration

religieuse, et notamment l'inspiration chrétienne, tient dans la

médecine (par la fondation des hôpitaux), dans l'économie sociale

(coopération, mutualité, protection du travail, anti-alcoolisme,
pacifisme), dans la pédagogie (Luther, Comenius, J.-B. de la Salle,
Pestalozzi surtout).

La confusion qui vient de retenir notre attention est courante. La
bien discerner aide à comprendre qu'il n'y ait pas de pédagogie « tirée
de l'Ecriture sainte ». (On sait assez que la Politique donnée sous ce

titre n'a pas recueilli les suffrages de tous ; — et personne ne songe
à tirer de la Bible une médecine ou, comme faisait Huarte, une
diététique, en recommandant pour le premier âge un régime fondé sur la

parole d'Esaïe : « Il mangera de la crème et du miel»).



PÉDAGOGIE RELIGIEUSE ET ÉDUCATION FONCTIONNELLE 201

Il ne s'est trouvé que trop de pédagogues pour faire au mot des

Proverbes « N'épargne pas la verge au jeune enfant » un sort que ce

précepte ne méritait vraiment pas. (C'est Lhotzki, je crois, qui
remarquait que si Salomon en était l'auteur, la façon dont il avait
réussi l'éducation de son fils Roboam aurait dû suffire à faire douter
de l'excellence de la maxime

Pour expliquer la rareté des directions pédagogiques du Nouveau
Testament, point n'est besoin d'invoquer les préoccupations
eschatologiques des premiers chrétiens.

IL II est frappant de constater que quelques-uns des plus fameux

parmi les éducateurs chrétiens recommandent ce qu'on pourrait
appeler une pédagogie négative.

Pour les gens de Port-Royal, écrit Sainte-Beuve, « l'enfant, c'est le

livre de la Grâce ouvert à l'article Prédestination, au passage le plus
obscur ». « Dieu fera tout », écrivait Jacqueline Pascal rendant compte
de ses principes d'éducation à sa supérieure. Les conseils positifs les

plus dignes de louange de ces hommes de la Chute et de la Grâce,

nous confirment dans notre impression. « M. de Saint-Cyran réduisait
ordinairement ce qu'il fallait faire auprès des enfants à trois choses :

parler peu, beaucoup tolérer, et prier davantage ». Bouche close, bras

croisés, genoux fléchis — l'attitude que dessinent ces trois termes est-
elle d'un éducateur sur le plan naturel

La même confusion des deux plans explique l'hostilité instinctive

que la masse des gens religieux a de tout temps opposée aux progrès
de l'éducation —¦ comme, hélas et pour les mêmes raisons, à beaucoup

de progrès en médecine (« Tu enfanteras dans la douleur ») et en

économie sociale («Vous aurez toujours des pauvres avec vous»).
Cette hostilité s'est particulièrement marquée aux méthodes actives
de l'éducation fonctionnelle. Les éducateurs ont de tout temps senti

que l'enfant ne se développait qu'en agissant : la campagne menée par
Rousseau contre le maillot qui entrave l'éducation physique,
symbolise toutes les émancipations éducatrices. Or, le maillot, précisément,

sert à un auteur catholique du XVIIe siècle, Fortin de la

Hoguette (cité par Burnier) à faire comprendre à ses lecteurs ce que
doit être l'éducation religieuse :

« Sitôt que le corps est né, on lui prépare des langes blancs, on le

couche les yeux en haut, on lui allonge les bras et les jambes en la

situation qui leur est le plus naturelle, et on le lie d'une bande ferme



202 PIERRE BOVET

et aisée pour tenir en une situation commode toutes ces parties de

peur qu'il n'y en ait quelqu'une qui se disloque.
Il faut tenir le même ordre sitôt que l'âme a donné la première

indication de sa naissance et faire provision de sages conseils et innocents,
la coucher dessus en élevant sa connaissance vers le Ciel où elle doit
aspirer, rectifier ses appétits et ses affections qui sont ses membres...
On ne doit jamais nous accorder l'usage de notre volonté, ni de liberté,
que l'âme n'ait fait voir auparavant quelque signe manifeste de sa

suffisance à se bien conduire. » (Testament ou Conseils d'un bon père
à ses enfans.)

Il y a quelque chose de juste dans cette vue. Pour l'éducation
intellectuelle, l'éducation artistique, l'éducation morale et sociale aussi,

comme pour l'éducation physique, le précepte fondamental des

méthodes actives « Apprendre en agissant » — learning by doing —
est partout de mise. Mais dans le domaine de la religion, l'initiative
de l'action revient à Dieu. Notre rôle consiste à ne pas la rendre

impossible. Quand on parle de méthodes actives en pédagogie
religieuse, on ne songe guère qu'à une mémorisation intelligente de l'histoire

sainte, ou bien à une éducation morale et sociale, qui n'est pas
la même chose que l'éducation religieuse —• qui est même tout autre
chose. Sur l'autre plan pourtant, le précepte fonctionnel « Apprendre

en agissant », transcrit dans les termes que lui a donnés le Christ :

« Si quelqu'un veut faire la volonté de mon Père, il connaîtra... »

trouve une haute application. Et c'est pourquoi l'éducation de la

conscience, à laquelle nos Eglises ont attaché traditionnellement tant
d'importance, est bien une partie en effet —¦ et une partie essentielle

—¦ de l'éducation religieuse.
Un des conseils de Saint-Cyran nous porte au cœur de notre sujet.

On l'a paraphrasé en un mot émouvant : « Ce qui importe, ce n'est

pas de parler beaucoup de Dieu à vos enfants, c'est de parler
beaucoup de vos enfants à Dieu. »

L'éducation chrétienne est une éducation où l'on prie pour les enfants,
— où l'on enseigne aux enfants à prier, où l'on stimule et nourrit
en eux, si je puis m'exprimer ainsi, le goût et le besoin de la prière.

Au seuil de son beau livre, Heiler a réuni une série frappante
d'affirmations émanant d'hommes aussi différents que possible les uns des

autres, qui tous font consister la religion dans la prière. Une éducation

religieuse, c'est une initiation à la prière. Cette initiation,
comment se fera-t-elle



PÉDAGOGIE RELIGIEUSE ET ÉDUCATION FONCTIONNELLE 203

L'enseignement d'oraisons classiques, le dressage à des habitudes
traditionnelles présentées comme obligatoires (ou comme profitables)
risquent de manquer totalement leur but. (ri L'exemple, ici comme
ailleurs, est plus efficace. Et, si je ne me trompe, nous venons d'assister
dans la chrétienté au développement d'une « technique » — celle des

groupes dits d'Oxford —¦ qui précise ce que cet appel à l'exemple
risque d'avoir de vague, qui facilite l'enseignement « actif », «

fonctionnel », — si on me passe ces termes pédants — de la prière. A
propos d'une faute de l'enfant, par exemple, qui doit donner à celui-ci
l'occasion d'entendre la voix de sa conscience, l'éducateur ne prie pas
seulement devant l'enfant (ce qui, dans le passé équivalait souvent à

prier en quelque sorte contre lui (*) et à côté de lui (un peu à la façon
du Pharisien priant à côté du péager), mais avec lui, en se mettant
comme lui sous le regard de Dieu, en rentrant en soi-même comme
lui. Les résultats qui ont été signalés au public par des livres G) ou

par des témoignages individuels sont frappants.

III. Mais parmi les moyens traditionnels de l'éducation religieuse,
celui qui tient la première place dans les deux confessions chrétiennes,
c'est — à n'en pas douter — l'enseignement M ; la distinction, capitale,
entre instruction et éducation a peu pénétré dans ce domaine. (La
langue y est, j'en conviens, pour quelque chose : les mots d'institution

— dans Institution chrétienne, par exemple — et même instruction,

comme le prouve certain texte de Nicole —¦ ont été au XVIe,
et jusqu'au XVIIIe siècle, l'équivalent de ce que nous appelons
aujourd'hui éducation, au sens plein de ce terme. Mais sous les mots il
faut voir les idées. Bornons-nous à rappeler un texte classique, la

première demande du catéchisme de Calvin :

« Quelle est la principale fin de la vie humaine » — Réponse :

« C'est de connaître Dieu ».

Si connaître Dieu est le but de la vie, le faire connaître est la prin-

(ï) Faire servir les interrogations sur le catéchisme à une initiation active des

enfants à la prière était un des soucis de Francke. Cf. Von lern Katechismusexamen
in 1er Anführung ier Kinier zum Gebet... 1693, in A.-H. Fkancke's, Pälagogische
Schriften, éd. Kramer. Langensalza 1885. — «Tu es lâche », disait une petite
fille à sa mère. «Tu m'accuses dans ta prière quand tu sais bien que je ne puis pas
te répondre. » — (3) Olive Jones, Dieu parle aux enfants, Neuchâtel, 1937. —
(4) Cf. Henri Vuilleumier, Notice historique sur les catéchismes qui ont été en

usage ians l'Eglise iu Pays ie Vaui iepuis le temps ie la Reformation. Lausanne
1888 (Rev. de théol. et philos, t., XXI).



204 PIERRE BOVET

cipale tâche que se proposera l'éducation. Et l'on ne s'étonne pas

que « faire connaître » soit compris comme synonyme d'« enseigner ».

On sait à quels étranges abus ce souci de « faire connaître » Dieu à

l'enfant a parfois entraîné les hommes les mieux intentionnés.
« Dès qu'un enfant commence à parler, écrit Lindebrog, un auteur

catholique du XVIIe siècle cité par Burnier, il faut que la mère lui
apprenne à répondre à ces questions ou à d'autres semblables :

« Combien y a-t-il de personnes en Dieu Comment s'appellent-
elles Qui a créé le monde Qui l'a racheté De qui vient la
sanctification »

Sans aller aussi loin, il est difficile de ne pas reconnaître que les

demandes des célèbres catéchismes de Luther et de Heidelberg,
comme celui de Calvin que nous rappelions tout à l'heure — comme
nombre de catéchismes catholiques en usage aujourd'hui encore —
sont singulièrement peu appropriés à l'esprit de l'enfant. Or, le
catéchisme par demandes et réponses apprises par cœur a été, jusqu'au
milieu du XIXe siècle pour les protestants — et il est encore de nos

jours pour les catholiques — le principal véhicule de l'instruction
religieuse. En 1843, à Genève, Ernest Naville ayant, dans un cours

sur le Père Girard, critiqué la méthode catéchétique appliquée à

l'enseignement religieux à l'école, la Vénérable Compagnie s'émut ;

un entretien avec le modérateur Munier amena Naville à expliquer à

ses auditeurs dans une leçon subséquente, que ses remarques n'avaient

pas visé le catéchisme tel qu'il était alors employé à l'instruction
des catéchumènes, mais seulement l'usage des demandes et réponses

apprises par coeur par les enfants W. Vingt-cinq ans auparavant,
à Genève également, le régent de la Ve classe du Collège, César

Malan, avait été destitué pour avoir employé une méthode d'éducation

religieuse plus fonctionnelle, dirions-nous, que celle du
catéchisme : il marquait aux méthodes actives et aux nouveautés
pédagogiques de l'époque un intérêt indu.

On a coutume, dans les milieux chrétiens, de faire un grand grief
à Rousseau d'avoir demandé que l'on renonce à enseigner la religion
à l'enfant jusqu'à ce qu'il soit en état de comprendre ce dont on lui
parle. On oublie trop en quoi consistait, en 1762, à Genève comme à

Paris, l'instruction religieuse. La protestation de l'Emile est par-

(1) La leçon de Naville, telle que nous l'avons à la Bibliothèque publique de

Genève (MS Suppl. 523, 524) est du plus haut intérêt.



PÉDAGOGIE RELIGIEUSE ET ÉDUCATION FONCTIONNELLE 205

fakement légitime. Ayant reconnu les limites, étroites, que l'application

des principes fonctionnels à l'éducation religieuse ne sauraient

dépasser, nous insisterons, avec Maurice Vuilleumier et avec un
récent rapport de M. Roller à la commission d'enseignement religieux
de Genève, pour qu'on les applique là où ils peuvent et doivent jouer :

dans le programme et la présentation des « leçons de religion M ».

Cela entraînera, on l'a bien vu, une refonte complète de cet
enseignement: un ordre psychologique, celui des intérêts et des capacités
de l'enfant, se substituera à l'ordre logique du catéchisme et même à

l'ordre chronologique de l'histoire sainte. Et cela n'ira pas tout seul,

car l'on peut déjà prévoir que la confusion signalée au début de cet

article vaudra aux novateurs les pires accusations : on leur reprochera

de ne voir dans l'Evangile et dans Dieu lui-même qu'un
moyen de satisfaire le besoin religieux de l'enfant, —• cela paraîtra
blasphématoire à des gens auxquels Vinet et Frommel sont suspects.
«Révolution copernicienne»! le pédocentrisme de Claparède ne sera-t-il

pas mieux compris que l'héliocentrisme de Galilée. E pur si muove.
Si nous ne pouvons souscrire aux reproches les plus couramment

adressés à l'Emile, nous nous étonnons cependant à bon droit que
Jean-Jacques — précisément lui —¦ n'ait pas vu que l'enfant est
merveilleusement accessible à une autre sorte d'éducation religieuse que
celle qui consiste à lui enseigner les noms des perfections divines.
Mais c'est que —¦ nous ne pouvons développer ici cette stupéfiante
constatation — Rousseau ignore le cœur de l'enfant : les sentiments
tendres n'apparaissent pour lui qu'à l'adolescence. Jean-Jacques
écrit comme si l'amour du petit enfant pour sa mère avait totalement
échappé à son observation. Le contraste qu'il présente à cet égard

avec Pestalozzi dont cette observation, précisément, explique toute
la pensée et toute la vie, ne pourrait être plus grand.

Et ceci nous fait faire un dernier pas. Si, remontant plus haut que
le XVIe siècle, nous demandons avec le docteur de la Loi en quoi se

résument «la Loi et les prophètes», Jésus lui-même nous fait
entendre un autre verbe que le catéchisme de Genève. La
fin de la vie humaine, c'est d'aimer Dieu et d'aimer son prochain.

(1) Les catéchismes catholiques en usage en France, où, sans toucher — cela va
de soi — au texte des 207 demandes et réponses, on s'est appliqué à les présenter de

façon aussi attrayante et aussi «active» que possible, les livres de Marie Fargues,
l'effort du Musée catéchétique de Dijon montrent que ces mêmes préoccupations
sont celles de nombreux catholiques.



2o6 PIERRE BOVET

La tâche principale du maître, c'est donc de « faire aimer ». Faire
connaître en faisant aimer. M Mais si le souci de faire connaître conduit

à enseigner, celui de faire aimer ne peut conduire qu'à aimer.
L'amour seul fait connaître et provoque l'amour.

Cela nous éloigne du catéchisme appris par cœur, et des « leçons de

religion », — sans nous aiguiller vers les « centres d'intérêt » et les

principes « activistes » — mais sans démentir en aucune façon la
grande devise fonctionnelle « Pour la vie par la vie ». Cela nous
ramène en plein à Pestalozzi.

Sans renvoyer dos à dos ni le catéchisme ni l'école active — tous
deux ont mis en lumière d'éminentes vérités et fait appel à des

mobiles puissants — ce n'est pourtant ni à l'intelligence ni à l'activité

que nous donnerons la première place dans l'éducation religieuse,
si nous acceptons de faire tenir la doctrine et la morale de l'Evangile
dans les deux mots fameux : 'AYOUitULiévoi àTCtrrLÛ|i€V « Nous avons
été aimés : aimons ».

Pierre BOVET.

J'entends bien qu'il n'y a pas contradiction entre la première réponse du
catéchisme et celle qui consiste à faire connaître à l'enfant que «Dieu est amour». Mais
les deux petits faits suivants, dont je dois la connaissance à mon père et que chacun
vérifiera facilement, me paraissent néanmoins significatifs. Les trois mots que je
viens de rappeler se trouvent, comme on sait, deux fois dans la première épître de
saint Jean. L'Institution chrétienne de Calvin, qui renvoie plus de 4000 fois à des

passages des Ecritures, ne cite pas une seule fois ces versets-là. Et dans les 21 volumes
de la première édition (1854-1866) de la Real-Enzyklopäiie für protestantische Theologie

de Herzog, il est fait une seule fois mention de ces versets: à propos de la bulle
Unigenitus qui condamne une proposition qui les suggère.


	Pedagogie religieuse et éducation fonctionnelle

