Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 30 (1942)

Heft: 124

Artikel: Augsutin et la ruine de Rome

Autor: Burger, Jean-Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380417

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME

Lors de la bataille d’Andrinople qui livra Pempire aux Goths,
Augustin avait vingt-quatre ans. Il en avait cinquante-six lorsque
Rome fut prise par Alaric. Quatre ans auparavant, le 31 décembre 406,
les Vandales et leurs alliés avaient franchile Rhin, et quand Augustin
mourut, en 430, les Vandales assiégeaient sa ville d’Hippone et
allaient la prendre.

Le grand évéque fut donc contemporain des événements qui sont
parmi les plus tragiques de I’histoire : effondrement de la puissance
de Rome et ’écroulement du monde antique sousla poussée persévé-
rante des Barbares. Comment, en sa personne, ’Eglise a-t-elle réagi
contre des circonstances aussi tragiques et comment a-t-elle répondu
aux problémes théologiques que ces circonstances posaient ? Il nous
a paru que ’Eglise de 1940 pouvait consacrer un peu de temps et d’at-
tention a ’étude de ces deux questions. L’exemple de saint Augustin,
s’il n’est pas toujours bon a suivre, est toujours bon a méditer, et sa
pensée est tellement biblique qu’il ne se peut pas que notre attitude
protestante differe sur des points essentiels de la sienne, dans des
temps qui ne sont pas sans analogie avec ceux ou vivait I'évéque
d’Hippone.

La bataille d’Andrinople, en 378, avait été pour Rome un désastre.
Les Wisigoths détruisirent les deux tiers de Parmée romaine. L’em-
pereur Valens, blessé, se réfugia dans une cabane a laquelle les Wisi-
goths mirent le feu et il périt dans les flammes. Plus aucune force
romaine ne pouvait, en Orient, s’opposer aux Barbares.

Le successeur de Valens, Théodose, dut transiger. A force de flatte-

N. B. — Etude présentée 4 la séance d’ouverture des cours de la Faculté indé-
pendante de théologie, 2 Neuchitel, en octobre 1940. — Les citations de la corres-
pondance de saint Augustin sont faites d’aprés I’édition Poujoulat.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXX (NO 124, 1942). 12



178 FEAN-DANIEL BURGER

ries, de distribution d’honneurs et d’argent, il obtint des Goths qu’ils
se contentent du titre de fédérés, par lequel ils entraient au service
de I’Empire.

Ces graves événements se passaient en Orient. L’empereur d’Occident
Gratien en avait compris la gravité, puisqu’il n’hésita pas a courir
au secours de Valens avec une armée qui aurait pu lui donner la vic-
toire, Mais les Romains en général ne paraissent pas avoir prévu toutes
les conséquences que 'entrée des Goths dans ’Empire présageait. Il
y avait bien longtemps que les esprits politiques sentaient venir la
décadence et que les esprits chagrins annongaient des malheurs. Des
malheurs étaient venus, la pression des Barbares était de plus en
plus forte et leurs expéditions toujours plus audacieuses. Mais enfin
Rome subsistait. On n’imaginait pas que la catastrophe de sa ruine
pht survenir. Cest ce que Boissier dit bien joliment :

Comme Rome persistait a vivre malgré les raisons qu’elle avait de mourir,
on avait fini par croire qu’elle vivrait toujours. Jusqu’au dernier moment
on s’est fait cette illusion et la catastrophe finale, quoiqu’on dit s’y attendre,
fut une surprise. C’est ce que les lettres de Symmaque mettent en pleine
lumiére (1),

Le danger wisigoth, conjuré un temps par I’habileté de Théodose I°7,
ne tarda pas, dés aprés la mort de ce prince, 4 montrer toute sa gra-
vité, Le faible Arcadius n’avait aucun moyen de contraindre les
Goths a lobéissance. Bientot, ces fédérés, dont le devoir était de
protéger PEmpire, se mirent a le piller. Leur roi Alaric, qui avait recu
les titres de patrice, c’est-a-dire conseiller et pére de Pempereur, et de
magister militum, c’est-a-dire général en chef, emmena son peuple
dans une expédition de brigandage. Il le conduit jusqu’en Epire, en
Achaie et dans le Pélopone&se. Ces Wisigoths étaient ariens, ayant été
évangélisés, au milieu du IVesiecle, par I’évéque arien Ulfilas. Ils
mirent leur zele chrétien a détruire les temples paiens qui subsistaient,
et particulierement celui d’Eleusis ou se célébraient jusqu’alors les
fameux mysteres.

Pour se débarrasser d’Alaric, la cour de Constantinople lui conseilla
de quitter ’Orient dévasté et de se porter en Italie. Alaric, en effet,
s’y rendit en 4o0I.

I’empereur d’Occident, Honorius, avait alors pour général et
patrice un homme habile, un Vandale romanisé, Stilicon. Ce général

(1) BoissiER, La fin du Paganisme, t. I, p. 194.



AUGUSTIN ET L4 RUINE DE ROME 179

sut défendre I'Italie, avec une armée qu’il fallut organiser a 'impro-
viste. Alaric, battu, alla s’installer en Pannonie. Une expédition
d’Ostrogoths, sous Radagaise, fut repoussée en 405. Stilicon faisait
merveille. Son prestige grandissait méme au point de porter ombrage
a ’empereur Honorius, qui commit la faute de le faire assassiner en 408.

Cest alors qu’Augustin intervient pour la premiére fois dans les
affaires impériales. Deux lettres de lui sont adressées a Olympe,
nouveau magister officiorum de la cour d’Honorius. Cet Olympe était
un bon catholique qui s’était mis a la téte des ennemis de Stilicon et
avait organisé le complot qui aboutit a ’assassinat du général. Apres
quoi, il en avait pris la place sans en avoir les compétences. L’éléva-
tion d’Olympe au rang de premier ministre avait comblé d’aise les
nombreux ennemis de Stilicon et particulierement les catholiques qui
voyaient I'un des leurs en possession du pouvoir. Ils passérent assez
facilement sur la maniere peu canonique dont il s’en était emparé. Ce
n’est pas sans quelque regret que nous lisons les ¢loges qu’Augustin
décerne a Olympe, P’assassin de son maitre :

Quelque rang que vous occupiez selon ce monde qui passe, nous n’écri-
vons pas moins avec conflance a notre cher Olympe, serviteur comme nous
de Jésus-Christ, Nous savons qu’a vos yeux ce titre surpasse toute gloire
et qu’il est au-dessus de toute grandeur... Nous n’ignorons pas que vous
avez appris du Seigneur a ne pas mettre votre joie dans les grandeurs humai-
nes... trés cher seigneur et fils, digne d’étre aimé parmi les membres du
Christ (ep. 96).

Il parle de «son élévation méritée » et du Seigneur « qui ’a fait ce
qu’il est», avec une assurance qui montre non seulement qu’Au-
gustin ignorait totalement les meeurs politiques de son correspondant,
mais aussi son imprévoyance complete du danger qu’allaient courir
I'Ttalie et ’Empire quand Stilicon ne serait plusla pour les défendre.
Pour que les catholiques de Rome et d’Afrique se réjouissent de I'élé-
vation d’Olympe il leur suffisait de le savoir bon catholique ; son
inaptitude a gouverner ne les inquiétait guére.

Les conséquences de cette révolution de palais ne se firent pas
attendre. En la méme année 408, Alaric repasse les Alpes, pénétre en
Italie sans rencontrer de résistance et met le sitge devant Rome. « Le
seul exploit du Sénaty, dit Ferdinand Lot, «fut de faire assassiner la
veuve de Stilicon », puis, réduit par la famine, il accepta les condi-
tions d’Alaric : payement de 5000 livres d’or, de 30 0oo livres d’ar-
gent, de 4000 tuniques de soie, etc. Le si¢ge fut levé et les Romains,



180 FEAN-DANIEL BURGER

remis de leur frayeur, furent plus convaincus que jamais que la
« Ville éternelle » était imprenable. Quant a ’empereur Honorius, il
s’était réfugié 4 Ravenne, d’ou il lui était plus facile de s’enfuir en
Orient, le cas échéant,.

En 409, Alaric, mécontent des longueurs que met Honorius a
accepter ses propositions de paix, marche 4 nouveau sur Rome et
s’entend avec le Sénat pour nommer un nouvel empereur, Attale ;
pour revétir la pourpre, ce paien consent a recevoir le baptéme, mais
Payant recu d’un évéque goth, il est arien, ce qui lui aliene immédiate-
ment les catholiques. Et pendant tout ce temps les Wisigoths rava-
gent I’Italie.

De plus grands maux encore s’abattaient sur PEmpire : le 31 décem-
bre 406, les Vandales, Sueves et Alains avaient franchi le Rhin.
Depuis lors, et sans rencontrer de résistance sérieuse, ces Barbares
ravageaient la Gaule, puis PEspagne. Seule des provinces de 1’Occi-
dent, ’Afrique n’était pas encore envahie. Mais les donatistes et
leurs terribles bandes de circoncellions ne valaient pas mieux que les
Barbares et les catholiques d’Afrique vivaient, eux aussi, sous la
terreur. Au prétre Victorien, qui lui raconte les malheurs du temps,
Augustin répond :

Votre lettre a rempli mon 4me d’une grande douleur. Vous demandez que
7’y réponde par quelque écrit étendu, mais a de tels maux il faut de longs
gémissements plutét que de longs ouvrages. Le monde entier est sous le
coup de grands désastres ; il n’y a presque pas sur la terre une contrée ou
Pon n’ait 4 déplorer des malheurs comme ceux que vous me racontez. Car,
il y a peu de temps, nous avons eu des fréres tués par les Barbares dans
ces solitudes de I’Egypte ou les cénobites se croyaient en siireté dans les
monastéres séparés de tout bruit. Vous n’ignorez point, je pense, les horreurs
accumulées dans les régions de I’Italie et des Gaules; on commence 4 en
dire autant de ’Espagne qui jusqu’ici avait été préservée. ...Il ne faut pas
s’étonner de ces désastres, mais les déplorer, Il faut crier vers Dieu pour
qu’il nous délivre de si grands maux, non point en nous traitant selon nos
mérites, mais selon sa miséricorde. Du reste, que devons-nous espérer pour
le genre humain, lorsque, depuis si longtemps, les prophétes et I’Evangile
ont prédit toutes ces choses ?... Dans ce pressoir du Seigneur ol nous sommes
foulés par de si grandes tribulations, on voit couler le marc des murmures
et des blasphémes en méme temps que coule ’huile de la priére et du repentir
des dmes fidéles. Il en est qui ne cessent d’adresser a la foi chrétienne des
reproches impies, disant qu’avant ’apparition de la doctrine du Christ le
genre humain n’avait jamais souffert des calamités pareilles. On peut aisé-
ment leur répondre, ’Evangile a la main : « Le serviteur, dit le Seigneur, qui
aura mal fait sans connaitre la volonté de son maitre sera chitié de peu



AUGUSTIN ET L4 RUINE DE ROME 181

de coups, mais celui qui aura connu la volonté de son maitre et fait des choses
répréhensibles, sera beaucoup chatié » (Luc x11, 48, 47). Mais les serviteurs
de Dieu, humbles et saints, qui souffrent doublement les maux de ce siécle,
et par les impies et avec eux, ont leurs consolations et ’espérance du siécle
futur...

...Voyez comme Daniel confesse d’abord ses péchés et ensuite les péchés
de son peuple. Il loue la justice de Dieu et lui rend cet hommage que ce
D’est pas injustement, mais a cause de leurs péchés que Dieu chitie ses saints
eux-mémes. Si tel a été le langage de ceux qui, par une sainteté rare, ont
mérité que les flammes et les lions les respectassent, que nous faut-il donc
dire dans notre humilité, nous qui sommes si loin de semblables modéles,
quelque air de justice que nous ayons ? (ep. III).

Les malheurs de ’Empire n’étaient pas encore & leur comble. Dans
I’année 410, Alaric, quine réussissait a s’entendre ni avec sa créature
Attale, ni avec Honorius, marcha une troisiéme fois sur Rome, Le
24 aofit 410, la ville, épuisée de famine, cessa de résister. Alaric mit le
feu a la Porta Salaria ; ’incendie se propagea dans le quartier avoisi-
nant. A la faveur du désordre, les Wisigoths pénétrérent dans la ville
et pendant trois jours la mirent au pillage. La population fut livrée
sans défense aux brutalités des Barbares, le massacre fut odieux. Les
riches tentaient de sauver leur vie en livrant leurs trésors et n’y parve-
naient pas toujours. Paiens et chrétiens se réfugiaient dans les églises
qui, chose admirable, furent épargnées par les envahisseurs ariens.

Ce fut un deuil profond dans tout ’Empire. « Le flambeau du
monde s’est éteinty, écrit Jérome, «et dans une seule ville qui tombe,
c’est le genre humain qui périt.» (0 Et dans unelettre a saint Augustin :

Les malheurs de ’Occident et particuliérement de la ville de Rome sont
venus jeter le trouble dans mon esprit ; j’en étais au point de ne plus savoir
mon nom, comme dit le proverbe vulgaire, J’ai gardé un long silence, sachant
que c’était le temps des larmes... Si les lois se taisent au milieu des armes,
combien plus ’étude de PEcriture qui a tant besoin de livres et de silence @),

A quoi saint Augustin répond :

Les fausses et pernicieuses doctrines (entendons I’arianisme professé par
les Vandales) ont fait plus de mal aux dmes en Espagne que n’en a fait
aux corps le glaive des Barbares (ep. 166).

« J’ai gardé longtemps le silence », dit Jéréme. Saint Augustin, lui
non plus, ne se presse pas de publier sa douleur. La premiere lettre ou
il parle de ]a catastrophe est adressée a son clergé d’Hippone. Elle est
digne d’un Romain et d’un évéque:

(1) Cité par BoissiEr, t. II, p. 299. — (2) Correspondance d’Augustin, ep. 165.



182 FEAN-DANIEL BURGER

Il ne faut pas vous laisser abattre et décourager par 1’ébranlement de
ce monde. Ce qui se passe a été prédit par Notre Seigneur et Rédempteur
qui ne peut mentir, Non seulement vous ne devez pas diminuer vos ceuvres
de miséricorde, mais vous devez en faire plus que de coutume, De méme
qu’en voyant crouler les murs de sa maison, on se retire en toute hite dans
les lieux qui offrent un solide abri, ainsi les cceurs chrétiens, sentant venir
la ruine de ce monde par des calamités croissantes, doivent s’empresser de
transporter dans le trésor des cieux les biens qu’ils songeaient & enfouir
dans la terre, afin que, si quelque catastrophe arrive, il y ait de la joie pour
celui qui aura abandonné une demeure croulante. $’il n’arrive rien, que
personne ne regrette d’avoir confié ses biens en dépdt au Seigneur immortel
devant lequel on paraitra un jour puisqu’on mourra... Au milieu des peines
de ce siécle, n’oubliez pas ces paroles de Papdtre : « Le Seigneur est proche,
ne vous inquiétez de rien» (ep. 122).

L’évéque d’Hippone, persuadé que Dieu ne permet le mal que
pour en tirer du bien, s’efforce ainsi de dégager de ce désastre les legons
qu’il comporte. Dieu nous exerce, nous chrétiens, par les tribulations
de ce monde. Que veut-il nous apprendre sinon, tout d’abord, le
mépris des richesses ?

Lorsque Rome, le siége du trés illustre Empire, a été dévastée par les Bar-
bares, combien d’amis de cette vie temporelle ’ont rachetée, non seulement
au prix de ce qui Pembellissait, mais au prix de ce qui en était le soutien
nécessaire. Ils ont dfi la trainer dans le deuil et le dénuement... Quelques-
uns, il est vrai, ont d’abord perdu leurs biens et ensuite leur vie, et d’autres,
préts a tout sacrifier pour elle, ont tout d’abord péri. Nous apprenons ici
jusqu’a quel point nous devons aimer I’éternelle vie, nous apprenons a mépri-
ser pour elle tout ce qui est superflu lorsque, pour conserver une vie passa-
gére, on a méprisé le nécessaire (ep. 127).

Et c’est au méme Armentarius qu’il écrit ce mot qui trahit son
chagrin:

« Peut-on encore aimer le monde, brisé par tant de désastres qu’il en a
perdu méme le fantéme de ses séductions ? » (15:d.).

Le docteur Augustin avait mieux a faire qu’a se répandre en lamen-
tations. Il avait 4 répondre aux rumeurs paiennes qui de toutes parts
reprochaient au christianisme d’étre la cause du désastre :

Quand nous faisions des sacrifices 4 nos dieux, Rome était debout, Rome
était heureuse. Maintenant que nos sacrifices sont interdits, vous voyez ce
qgue Rome est devenue (0,

(*) Saint Augustin, Sermo. Cité par Boissier, t. II, p. 308.



AUGUSTIN ET L4 RUINE DE ROME 183

A cette accusation extrémement grave pour 1’Eglise, Augustin
répond par des lettres, par des sermons, mais surtout par son grand
livre, son chef-d’ceuvre: La Cité de Dieu. Il en a consacré les cinq pre-
miers livres 4 réfuter ceux qui disent: les dieux ont fait de Rome la
souveraine du monde, c’est ’abandon des dieux qui I’a perdue. Ces
cinq premiers livres, Augustin les fit lire au gouverneur d’Afrique,
Macédonius, en 414. Apres quatre ans écoulés, ce Romain aurait pré-
féré qu’on garditencorele silence. Au milieu de compliments, il ajoute :

Vous vous étes servi du puissant exemple d’un malheur récent. Toutefois,
malgré les fortes preuves que vous en tirez au profit de notre cause, j’aurais
voulu que vous n’en eussiez pas parlé si c’efit été possible. Mais cette cala-
mité ayant donné lieu 4 tant de plaintes folles de la part de ceux qu’il fallait
convaincre, il était devenu nécessaire de tirer de cette catastrophe méme
des preuves de la vérité (o),

Dans le malheur les vieux Romains étaient stoiques, Augustin ne
P’est pas. Il est chrétien, ce qui signifie que sa premitre, que sa plus
grande passion est non pour la cité terrestre, mais pour la cité divine.
Il faut d’abord que la gloire de Dieu resplendisse et que I’Eglise ne
soit pas ébranlée. Puisque les malheurs de Rome servent d’argu-
ment aux détracteurs de ’Evangile, il en parlera longuement, il en
parlera méme avec une sévérité qui parut dure a quelques-uns. Son
patriotisme est hors de question. N’écrivait-il pas a Nectaire, en 408 :

Les gens de bien ne peuvent trop faire pour leur patrie et ne doivent
jamais cesser de la servir (ep. 9I).

Que peut-il faire lui-méme pour sa patrie qui soit plus urgent
que de travailler de tout son pouvoir 4 la régénérer par le triom-
phe du christianisme. En faire une portion du Royaume de Dieu,
c’est bien 1a son désir. Il le dit au méme Nectaire :

Que les hommes soient amenés au vrai culte de Dieu et aux mceurs chastes
et pieuses, c’est alors que vous verrez votre patrie florissante, non pas dans
’opinion des insensés, mais dans la vérité des sages. Cette patrie de la chair
et du temps sera ainsi une portion de I’autre patrie dont nous devenons les
enfants, non par le corps, mais par la foi (1b7d.).

Aussi, plus que les souffrances et les pertes matérielles de sa patrie,
ce qui Dattriste et le navre, c’est de constater que les chitiments de
Dieu n’ont pas amené a résipiscence la plupart de ses contempo-
rains. Il s’en plaint, en 419, a son collégue Hésychius, de Salone :

(1) Correspondance d’Augustin, ep. 154.



184 FEAN-DANIEL BURGER

Au milieu de ces catastrophes, les festins somptueux ne manquent pas,
on s’adonne a I'ivrognerie, on est avare ; les chansons lascives se font enten-
dre ; les orgues, les fliites, les lyres, les luths retentissent ; le bruit de tous les
genres d’instruments et de toutes sortes de jeux frappent Poreille (ep. 199).

Cet Hésychius voyait dans les deuils et tribulations du monde les
signes de sa fin. Il consultait sagement Augustin la-dessus, ne se
fiant pas a son sens propre pour interpréter les signes des temps.
Augustin lui répond qu’en effet la fin du monde est proche et qu’il
convient d’étre vigilant, puisque personne n’en peut fixer avec certi-
tude le moment. Toutefois, il lui fait observer que les signes de leur
époque n’ont rien d’exceptionnel. A cet égard, Augustin ne parait pas
avoir compris toute la gravité des événements. Il manifeste un opti-
misme, auquel les gens d’Eglise sont souvent enclins, lorsqu’il écrit
dans la Cité de Dieu :

Rome est plutét affligée que détruite. C’est ce qui lui arriva déja en d’autres
temps avant la venue du Christ, elle s’en est relevée. Il ne faut pas déses-
pérer non plus dans ce temps-ci, car qui, en cela, connait la volonté de

Dieu ¢ (1v, 7).

Qu’Hésychius, donc, se rassure. Les temps ne sont pas révolus,
puisque toutes les nations n’ont pas encore été évangélisées. Que
I’Eglise travaille comme si un long temps lui était encore réservé sur
la terre, tout en étant détachée de la terre et de ses biens comme si
tout allait finir.

L’Afrique, longtemps épargnée, ne devait pas I’étre toujours. Des
guerres civiles y furent le prélude de I'invasion. Boniface, comte
d’Afrique, avait encouru la disgrice de 'impératrice Placidie par les
intrigues de son rival Aétius. Rappelé a Rome, il avait refusé de quitter
PAfrique et se trouvait, en 427, en état de rébellion. Un général goth,
Sigiswult, chargé de soumettre Boniface, s’était emparé de Carthage
et d’Hippone. Au cours de cette guerre, les Barbares d’Afrique, voi-
sins des provinces romaines, avaient pris ’audace de faire des expé-
ditions de pillage jusqu’au cceur des provinces. Augustin, 4gé de
septante-trois ans, ne put rester insensible aux malheurs des popula-
tions africaines. Il écrivit 4 son ami le comte Boniface une lettre a la
fois polie et sévere :

Qui aurait cru que, Boniface devenu comte et établi en Afrique avec une

grande armée et un grand pouvoir..., les Barbares se seraient avancés avec
tant d’audace, auraient tant ravagé, tant pillé et changé en solitudes tant



AUGUSTIN ET L4 RUINE DE ROME 185

de lieux naguére si peuplés... Mais peut-étre me répondrez-vous qu’il faut
imputer ces maux a ceux qui vous ont blessé et qui ont payé par d’ingrates
duretés vos courageux services. ...Je cherche plus haut que les querelles et
les ressentiments la cause de nos malheurs : les hommes doivent imputer a
leurs péchés les maux dont souffre ’Afrique (ep. 220).

Peut-étre, cette lettre ne fut-elle pas sans effet. Boniface, deux
ans plus tard, se réconcilia avec Rome. Mais il était trop tard. Les
Vandales d’Espagne avaient passé le détroit de Gibraltar, et ’Afrique,
épuisée, n’allait pas se montrer capable de résister aux quelque
vingt mille guerriers vandales. Catholiques et donatistes furent sau-
vagement massacrés par les ariens fanatiques qu’étaient les Vanda-
les. Bien des gens s’enfuyaient pour sauver leurs vies. Des prétres et
méme des évéques désertaient leurs églises. Saint Augustin s’en
indigne. Il écrit au primat d’Afrique :

Quelque peu de peuple qui reste, notre ministére lui est si nécessaire qu’il
ne faut pas qu’il en demeure privé ; nous n’avons plus qu’a dire au Seigneur :
Sois notre protecteur et notre rempart (cité dans Pep. 228).

Et a I’évéque Honoré de Thiave :

Le courage se rencontre dans les cceurs ou s’élévent les flammes de la
charité de Dieu, au lieu de la fumée de ’amour du monde... Craignons bien
plus pour les membres du corps de Christ une mort par le défaut de nourri-
ture spirituelle que tous les supplices auxquels la cruauté des ennemis pour-
rait exposer nos corps (ep. 228).

Un certain Darius ayant été chargé de négocier une tréve avec les
Vandales, Augustin I’encourage et le félicite de la mission pacifique
dont il est chargé:

I1 est plus glorieux, dit-il, de tuer la guerre par la parole que de tuer les
hommes par le fer et de gagner ou d’obtenir la paix par la paix que par la

guerre (ep. 229).

Darius n’obtint qu’une tréve passagere. Hippone, assiégée, se
défendit pendant un an, puis succomba. Il fallut traiter. Genséric
obtint pour son peuple les trois Mauritanies, en 435, et en 439 il prit
Carthage. Toute I’Afrique était aux mains des Vandales.

Augustin, enfermé dans sa ville d’Hippone, était mort avant qu’elle
ne f{it prise, en 43o.

Les paiens, nous I’avons dit, s’étaient empressés de faire peser
sur les chrétiens et sur le christianisme en général la responsabilité de



186 FEAN-DANIEL BURGER

la ruine de Rome. Cette accusation parut si sérieuse aux contempo-
rains qu’Augustin n’hésita pas a consacrer a sa réfutation une bonne
partie de son ceuvre maitresse : La Cité de Dieu. Les paiens formulaient
deux reproches complémentaires : le développement de ’Eglise avait
eu pour conséquence, disaient-ils, ’abandon d’une religion qui avait
fait la grandeur de Rome. Les dieux offensés avaient sévi, la ruine de
Rome, devenue en majeure partie chrétienne, était un chitiment
mérité.

D’autre part, et dés longtemps, les paiens reprochaient aux chré-
tiens leur manque de civisme. Ces citoyens d’une patrie céleste, ces
contempteurs des puissances du siécle ont désagrégé la cité, disaient-
ils. Ils sont rebelles aux lois religieuses de ’Etat, ils sont inassimilables,
ils sont par définition hors de la communauté, ennemis du genre
humain. Cest leur amour de la virginité qui a fait baisser le taux de
la natalité ; c’est leur aversion pour la magistrature qui a désorga-
nisé Padministration de ’Etat en la mettant aux mains d’hommes
incapables ; c’est leur éloignement du métier des armes qui est cause
de ’extréme faiblesse de ’armée romaine ; c’est enfin leur prédication
de charité et de pardon des offenses qui a démoralisé les Romains
jadis vertueux. Bref! le christianisme est une doctrine de l'autre
monde, utopique, qui ne peut en aucune mani¢re s’adapter a la
conduite des affaires humaines, terrestres et qui mene a la ruine les
Etats qui s’en inspirent en politique.

Ces deux accusations de sacrilége et de lese-majesté étaient
anciennes. C’étaient de tout temps les deux motifs allégués pour
persécuter a mort ’Eglise. C’est contre eux que plaidait Tertullien,
en 197, dans son Apologétique :

« Nous sommes accusés, disait-il, de sacrilége ou plutdt c’est notre
cause tout entiére» (10). Il opposait au premier chef un argument
qui n’avait convaincu que les chrétiens : c’est que les dieux du paga-
nisme n’existent pas. « Nous ne pouvons paraitre offenser ce qui
n’existe pas » (27). Il ajoutait que les Juifs, qui ne servaient que le vrai
Dieu, avaient régné longtemps et seralent encore souverains s’ils
n’avaient crucifié le Christ; ce ne sont donc pas les dieux paiens qui
distribuent les royaumes. — Cependant, pouvaient rétorquer les
paiens, Rome, grice a ses dieux, a bel et bien absorbé la Judée. —
Enfin, disait encore Tertullien, Rome a connu bien des malheurs,
des revers et des invasions avant l’ére chrétienne. Ce n’est donc
pas le christianisme qu’il faut accuser, quand un désastre se produit,



AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME 187

mais « ce Dieu qu’on voit irrité aujourd’hui est le méme qui fut irrité
dans le passé... Celui qui nous demande compte est celui qui fut
payé d’ingratitude » (40). Et « pour nous, chrétiens, ces fléaux du
siecle, s’ils nous frappent, sont des avertissements, tandis que, pour
vous, ils sont des punitions qui viennent de Dieu» (41).

Saint Cyprien expliquait la décadence de Rome par le vieillissement
de ses institutions. Le corps de ’Empire est celui d’un vieillard ; qui
s’étonnera qu’ils’affaiblisse aprés une longue période de pleine vigueur.

Et Lactance avait osé pousser jusqu’a extréme la theése de Ter-
tullien : « Si le vrai Dieu seul était honoré, disait-il, il n’y aurait plus
de dissensions ni de guerre. Les hommes seraient unis par les liens
d’une charité indissoluble puisqu’ils se regarderaient tous comme
des freres... Que la condition des hommes serait heureuse ! quel 4ge
d’or pour le monde ! »

Dans la Cité de Dieu, Augustin reprend ces arguments et les déve-
loppe avec 'autorité d’un maitre.

Dans le désastre de Rome, ce ne sont pas vos dieux qui vous ont
offert un refuge, mais c’est dans les basiliques chrétiennes que vous
avez trouvé un abri. Si la prise de Rome est un chitiment que vos
dieux nous infligent, pourquoi donc les églises ont-clles €té respec-
tées, tandis que les temples des idoles étaientincendiés ! Pourquoi les
chrétiens n’ont-ils pas seuls péri ? Vos dieux auraient dit protéger
leurs temples et leurs fideles. Mais les faux dieux n’ont jamais pro-
tégé Rome, c’est au contraire Rome qui protégea longtemps ses
dieux prétendus. Dés avant que I’Eglise fit née, les villes paiennes,
tant grecques que romaines, ont souffert de terribles dévastations.
De tout temps, la guerre a entrainé a sa suite des souffrances, des
brutalités, des horreurs sans nom. La seule nouveauté qui ait paru
dans cette guerre-ci, c’est que les basiliques chrétiennes ont été
épargnées. — Mais, diront les paiens, si votre Dieu régnait sur les
empires, 1l n’aurait pas protégé jadis la Rome paienne, il n’aurait
pas non plus permis que les chrétiens d’a présent souffrent les mémes
maux que les paiens.

Augustin répond : C’est bien notre Dieu qui a donné 'empire aux
anciens Romains. Avant eux, d’autres I’avaient eu, paiens comme
eux. Bien que les vertus de I’ancienne Rome fussent réelles, ce ne
sont pas ces vertus qui ont mérité la faveur de Dieu. Mais, dans sa

(1) Cité par BoissiEr, t. IT, p. 306.



188 FEAN-DANIEL BURGER

sagesse insondable, Dieu accorde le pouvoir et le succés aux méchants
comme aux bons, comme il fait lever son soleil tant sur les injustes
que sur les justes. Les Romains, amoureux de la gloire, ont obtenu,
leur tour venu, tout ce qu’ils désiraient. Ce tout était en somme peu
de chose. Car si 'on place en regard l’'une de I’autre la vie d’un
homme riche, soucieuse et bientét dépravée par sa richesse méme,
et la vie d’un pauvre qui vit modestement dans la société de ses amis
sans connaitre ’envie ni les tentations du monde, laquelle paraitra
la plus souhaitable ? Le jour vint ou Dieu, considérant ’emploi que
Rome avait fait de ses richesses, voyant la corruption de ses mceurs,
dit : C’est assez, I’heure du chitiment est venue. Ne pensez-vous pas,
ajoute Augustin, que si les dieux paiens protégeaient Rome, ils
auraient dii protéger aussi I’Ame des Romains et les empécher de
contracter tous les vices qui ont amené la catastrophe ? Mais ce sont
eux et leur culte qui encourageaient vos débauches.

— Les chrétiens aussi ont souffert et Dieu ne les a pas délivrés. —
C’est vrai, répond Augustin, qu’ils ont subiles mémes souffrances, mais
d’un autre cceur. Les chrétiens ont vu dans ces malheurs occasion
d’expier leurs fautes vénielles de fagon a se présenter plus purs devant
Dieu. Ceux qui sont restés en vie ont passé par un exercice moral qui
leur était nécessaire. La famine qui a précédé la prise de Rome
n’était-elle pas la meilleure lecon d’abstinence ! Les captifs savent
que, si loin qu’on les emmene, on ne les éloigne pas de Dieu. Les fem-
mes ont enduré les violences de la soldatesque, mais elles savent que
Dieu les tient pour chastes et pures, si leur volonté n’a pas consenti
au mal. Ainsi, chrétiens, nous avons dans le malheur des consolations
et nous savons que, pour ces maux temporels pieusement soufferts,
Dieu nous destine une récompense éternelle. Tandis que vous, paiens,
vous vous lamentez sans espérance. Ce n’est pas la paix de la Répu-
blique que vous regrettez, c’est I'impunité du désordre que vous
aimez. Brisés par 'ennemi, vous ne vous retournez pas contre le vice.
Vous perdez le fruit du malheur (cf. I, 32, 33).

La seconde accusation portée par les paiens contre ’Eglise, et cela
dés Porigine, faisait d’elle une nation séparée dans I’Etat, détachée
des intéréts de ’Empire, responsable de sa ruine, comme un lent
poison qui P’aurait affaibli puis tué. Ce reproche était plus grave que
le précédent, aux yeux d’une foule assez détachée de la mythologie et
méme du culte de ses dieux, mais attachée comme a son sauveur au
dieu visible qui la gardait : César.



AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME 189

Tertullien le savait bien : « Vous servez Césary, dit-il, cavec une
terreur plus grande et une crainte plus vive que Jupiter d’Olympe lui-
méme » (4pol. 28). Cest, avant tout, parce qu’ils refusaient de
rendre a ’empereur son culte que les chrétiens étaient hais du peuple
qui voyait en eux des étrangers hostiles, du moment ou était
rompue la communion civique en celui qui était le centre divinisé de
Pempire. Aussi, dit encore Tertullien, ils regardent les chrétiens
comme la cause de tous les désastres publics, de tous les malheurs
nationaux: «Le Tibre a-t-il débordé dans la ville, le Nil n’a-t-il pas
débordé dans les campagnes, le ciel est-il resté immobile, la terre
a-t-elle tremblé, 1a famine ou la peste se sont-elles déclarées, aussitot
on crie : Les chrétiens aux lions » (40). Saint Augustin cite de méme
« ceux dont 'ignorance a fait naitre ce proverbe : « Il ne pleut pas,
les chrétiens en sont cause » (Cité de Dieu, I1, 3).

Quand, apres un siecle de gouvernement par des empereurs chré-
tiens, Rome est saccagée, on comprend que ce reproche soit réédité
avec une vigueur nouvelle. Il ne s’agit plus d’une antipathie popu-
laire vaguement exprimée, mais bien d’une critique réfléchie et
d’autant plus ameére que des faits douloureux semblent la confirmer.
C’est Marcellin, son ami, qui fait part & I"évéque d’Hippone de ce
qu’il entend dire par des personnes considérables de son entourage :

On dit que la prédication et la doctrine du Christ sont incompatibles avec
les besoins de PEtat. Ne rendre a personne le mal pour le mal, aprés avoir
été frappé sur une joue, présenter ’autre, etc., ce sont la des préceptes con-
traires au bon ordre de PEtat... On n’oublie pas de dire que c’est la pratique
des préceptes évangéliques qui a empéché les princes chrétiens de conjurer
les malheurs de Pempire (ep. 136).

A cela Augustin réplique que ces mémes vertus qu’on reproche
aux chrétiens ont fait la grandeur véritable de Rome, celle qui ne
périra pas avec la chute des institutions politiques. Il ne peut méme
exister de république que si la concorde unit les citoyens, or c’est
Pobservation des préceptes incriminés qui fait régner la concorde. Si
chaque citoyen est décidé a venger les injures reques, a ne jamais rien
céder de son droit, a ne pas supporter patiemment le mal qu’on lui
fait, la république sombre dans la discorde civile. Le christianisme
enseigne aux citoyens a vaincre le mal par le bien, il n’y a rien la de
contraire au véritable bien de ’Etat. D’ailleurs ces préceptes ne doi-
vent pas étre pris 4 la lettre ; 'exemple du Christ et de saint Paul



190 FEAN-DANIEL BURGER

nous en avertit: «ils ont pour but d’entretenir dans le secret de
I’4me les sentiments de bonté patiente et de nous guider dans ce qui
vaut le mieux a ’égard d’autrui».

Toutefois, il arrive qu’un prince doive user de sévérité a I'égard
de ses sujets, lorsque ceux-ci perséverent dans la méchanceté. Il ne
transgresse pas les commandements évangéliques lorsqu’il réprime
le mal et punit le méchant, mais il se conduit comme un bon pére de
famille. Un prince chrétien garde ces principes au fond de son ceeur,
méme lorsqu’il fait la guerre, et son désir profond est de ramener les
vaincus a la justice. « La victoire est utile lorsqu’elle 6te au vaincu le
pouvoir de faire le mal. Rien n’est plus malheureux que la prospérité
des méchants... Mais les mortels, dans ’égarement de leur corruption,
crolent que les choses humaines prospérent quand de splendides
palais s’élevent et que les dmes tombent en ruines, quand on batit
des théatres et que les fondements de la vertu sont renversés, quand
on met de la gloire a dépenser follement et que les ceuvres de miséri-
corde sont méprisées... Il faudrait que les gens de bien fissent misé-
ricordieusement la guerre, si c’était possible, pour dompter de licen-
cieuses cupidités et détruire des vices... Que ceux qui prétendent que
la doctrine chrétienne est contraire aux intéréts des Etats nous don-
nent une armée composée selon les préceptes de ’Evangile ; qu’ils
nous donnent des chefs de provinces, des maris, des épouses, des
peres, des fils, des maitres, des serviteurs, des rois, des juges, des
contribuables et des exacteurs animés des sentiments chrétiens et
qu’ils osent dire que notre religion est contraire aux intéréts des Etats.
Ils avoueront plutdt que la pratique sincére du christianisme est la
plus grande garantie de salut pour les empires. »

La pensée d’Augustin, on le voit, est que ’expérience faite pendant
le siecle précédent ne doit pas conduire a des conclusions hiatives.
I’Etat romain n’était vraiment chrétien ni dans ses princes ni dans
ses citoyens. Et s’il y eut des princes chrétiens, ils ne gouvernaient
qu’un empire décadent que tous leurs efforts ne purent ramener au
bien et a la vie. N’est-ce pas Salluste qui disait de Rome, avant méme
la naissance du Christ : « O ville vénale, qui périrait bien vite si elle
trouvait un acheteur». Ou sont les mceurs des héros antiques ?
Oubliées des longtemps. Et Augustin de citer la /'1° satire de Juvénal :

Jadis une humble fortune conservait la chasteté des Latines ; le travail,

un sommeil court, les mains fatiguées et endurcies a préparer la laine de
Toscane ; Annibal aux portes de Rome, les maris debout dans la tour Colline,



AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME 191

ne permettaient pas aux vices de toucher leurs petits toits. Maintenant,
nous subissons les maux d’une longue paix ; plus cruel que les armes, le luxe
pése sur nous et venge l'univers vaincu. Aucun crime, aucune infamie ne
nous manque depuis que la pauvreté romaine a péri.

La fin de la lettre est admirable. Elle montre le refuge permanent,
le gage d’une bienveillance divine qui demeure au moment méme ol
tous les appuis humains s’écroulent sous le chatiment :

Graces soient rendues au Seigneur, notre Dieu, qui pour remédier & des
maux pareils nous a envoyé un secours unique. Ou ne serions-nous pas
entrainés par le fleuve d’iniquité du genre humain, qui de nous serait épargné,
en quel abime ne roulerions-nous pas, si la croix du Christ n’était pas comme
plantée sur un grand méle ot commande son autorité ? Clest la force de
cette croix qui fait notre sécurité (ep. 138).

Augustin est une dme profonde et chrétienne jusqu’au fond. Ce
moraliste sagace voit certainement juste quand il met le doigt sur
la plaie romaine et qu’il diagnostique: « Une corruption pire que
I’ennemi s’est abattue non sur les murs, mais sur ’Ame méme de
Rome » (ep. 138). Mais, pour autant, a-t-il répondu victorieusement
aux critiques des paiens ? La doctrine chrétienne et I’établissement
de ’Eglise n’ont-elles pas une part de responsabilité dans la chute de
I’Empire ?

Le détachement méme avec lequel Augustin parle de ce désastre
semble donner raison a ses contradicteurs paiens :

Eh quoi! en va-t-il donc de la sécurité publique, des bonnes meeurs, de
l]a dignité des hommes que les uns soient vainqueurs et d’autres vaincus ?
Je ne vois 1a d’autre intérét que celui d’une gloire humaine dont la fastueuse
inanité est la récompense de ses adorateurs. Retranchez la vaine gloire, que
sont tous les hommes sinon des hommes ?... Mais ils ont tout perdu ! — Quoi
donc ? la foi ? Quoi, la piété ? Quoi, ces biens de 'homme intérieur, riche
devant Dieu ? Voila Populence du chrétien. (Ci#é de Dieu, xv, 4 ; 1, 10.)

Ce sont la des paroles dures, des paroles de moine. Jésus, lui, parlait
autrement de la ruine de sa ville. Les Romains, échappés au massacre,
auraient pu répondre a I’évéque qu’ils avaient perdu non seulement
leurs biens, mais leur liberté, leur sécurité, leurs amis, leurs femmes,
leurs enfants. Et que, du moment ot les Goths étaient maitres de
Rome, c’était toute une tradition de civilisation respecteuse des lois
qui faisait place a I’arbitraire du plus fort. Que ce plus fort était un
Barbare qui s’entendait a détruire, mais non a construire ; que les



192 $EAN-DANIEL BURGER

Romains désormais, n’avaient plus ni foyer, ni patrie, ni droit, ni
justice a espérer ; que si les chrétiens faisaient bon marché de tout
cela, ils avouaient par le fait méme qu’ils étaient de mauvais citoyens,
responsables pour une bonne part du désastre public.

Quand les paiens reprochaient a I’Eglise du IV siecle de ne s’étre
pas montrée trés capable d’inspirer la politique des empereurs, ce
n’était pas non plus sans raison. Ils auraient pu invoquer a ’appui
de leurs dires le témoignage de Tertullien qui estimait incompatibles
le gouvernement de PEmpire et la profession du christianisme : « Les
Césars eux-mémes », disait-il, « auraient cru au Christ, si les Césars
n’étaient pas nécessaires au siecle, ou si les Césars avaient pu étre
chrétiens en méme temps que Césars » (Apol. 21.).

De plus, les paiens avaient le droit de dire a ’Eglise : L’Empire
manquait d’hommes dévoués a la chose publique, vous ne lui avez
fourni que des incapables. IL’Empire se dépeuplait, vous avez glorifié
le célibat et 'ascétisme monastique. Par mépris pour I’argent et les
professions Jucratives vous avez contribué au déclin du commerce et
de Pindustrie et par 13 a la ruine des finances de ’Empire.

Surtout, il est bien vrai que, jusqu’a’avénement du christianisme,
I’'unité morale de ’Empire était assurée par le culte des mémes dieux.
Il ne suffit pas de dire que dans la Rome antique il n’y avait qu’une
religion d’Etat, puisqu’alors la religion et I’Etat étaient fondus 'un
dans P’autre et ne formaient ensemble qu’une méme institution (. Le
judaisme avait refusé de se confondre dans cette unité, mais les Juifs
n’étaient qu’une poignée. C’est le christianisme qui introduisit dans
la structure de I’Etat romain une mentalité nouvelle, source de
troubles profonds, au moment ot ’Empire menacé ne pouvait espérer
son salut que d’un peuple unanime, lié par le méme serment, par le
méme culte et la méme pridre. Au lieu de cela, les chrétiens, divisés
entre eux par les sectes, séparés tous ensemble de la minorité paienne,
n’ont opposé a lenvahisseur qu'un Empire incohérent.

Ces reproches sont justes. Si séveres qu’ils soient, 'Eglise doit les
accueillir et en faire son profit en d’autres temps encore qu’au Ve siecle.
Mais ils n’épuisent pas la question. Avec Augustin ou a sa place, aidé
des lumiéres de bons connaisseurs du Bas-Empire, nous conclurons
autrement que les paiens.

Augustin a bien raison de dire que PEmpire souffrait de maladies

(1) Ci. BoissiEr, t. I, p. 358.



AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME 193

internes qui remontaient plus haut que ’avénement du christianisme.
‘Rome a vécu longtemps de ses conquétes. Elle a mis la main sur les
richesses du monde et, saisie d’un appétit effréné de jouissances, elle
les a gaspillées sans les renouveler. Les classes riches de la population
le sont devenues immensément par la possession de biens-fonds
considérables. Ces terres, mal exploitées par une foule d’esclaves
menteurs et voleurs, ont vu leur production réduite a peu de chose.
Les mines, exploitées par des condamnés et des esclaves, ont été
peu a peu épuisées. Faute de 'esprit d’initiative qui est d’ordinaire
I’apanage d’une classe moyenne intelligente et ambitieuse, le com-
merce et industrie n’existaient, pour ainsi dire, plus dans les deux
derniers siecles de ’Empire. C’est que la classe moyenne elle-méme
avait été supprimée par des impdts écrasants.

Cette fiscalité exorbitante n’améliorait pas les finances de’Empire,
qui dépensait au dela de ses ressources pour entretenir une armée
toujours insuffisante a protéger d’immenses fronti¢res et toujours
plus exigeante 4 mesure qu’elle sentait sa force. Cette armée, des
la fin du II®siécle, est uniquement composée de Barbares a la solde
de PEmpire. Le métier des armes passe désormais pour indigne
d’un Romain civilisé, miles devient I'équivalent de barbarus. De
mercenaires, ces Barbares obtiennent bientot le statut de fédérés.
Cest dire qu’ils conserveront leurs coutumes, leur langue, leur admi-
nistration particulieres et que les Romains ont renoncé a les assimiler,

Ces Romains ont renoncé au travail régulier. Dés la fin de la Répu-
blique, I’attrait des villes a dépeuplé les campagnes. La Campanie,
aux portes de Rome, jadis heureuse et fertile, perd ses habitants. Au
début du Ve siecle, 120 ooo hectares y sont en friche, sans une chau-
miere ni un paysan. Les citadins ne pensent qu’a échapper a toute
charge et a tout devoir : ne pas se marier, n’accepter aucune fonction
publique, vivre pour soi, c’est la formule des habiles gens, qui sont
nombreux. Ce peuple qui n’a rien a perdre se raille de ’empereur et
des lois qu’on fabrique pour le contraindre au mariage et au travail.

Non, ’Eglise n’est pas entiérement responsable d’une décadence
qui commence avec les désordres et les guerres civiles qui ont mis fin a
la République et rendu nécessaire le statut impérial. Dés lors, «la
décadence de Rome, comme sa grandeur, a suivi une marche tres
réguliére », dit Boissier ®. En dehors méme de la division que ’avéne-
ment du christianisme a opérée dans ’Ame romaine, cette dme était

(1) Ouwr. cité, t. 11, p. 383.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXX (N© 124, 1942). 13



194 FEAN-DANIEL BURGER

loin d’étre une. Des tendances tres diverses se faisaient jour dans le
paganisme officiel malgré tout Peffort de syncrétisme. Des cultes
orientaux, celui de la Grande Mere, Cybele, et de Mithra, en particu-
lier, prenaient le pas sur la religion traditionnelle qui n’était plus
qu’une survivance de rites inefficaces. La religiosité était faite de
crainte superstitieuse qui hésitait entre les sectes diverses et se jetait
de I'une dans ’autre par des mouvement irréfléchis. Jéréme raconte
que, le soleil s’étant un jour voilé, la foule se précipita dans les églises
pour demander le baptéme. Saint Augustin parle d’un tremblement
de terre qui valut a I’Eglise deux mille néophytes. Cyprien avait vu
juste : ’Empire vieilli n’avait plus ni force, ni vertu. Quand les
excellents cavaliers barbares rendirent nécessaire une rénovation de
P’armement et de la tactique traditionnelle, 'Empire vieilli, anémié,
mourut avec ses lourds et trop rares fantassins.

Mais ’Eglise a-t-elle compris le réle nouveau qu’elle aurait pu jouer
dans Empire devenu sa patrie terrestre? L’Eglise du IV sigcle
a-t-elle eu la doctrine politique qui lui aurait permis d’étre a Porigine
d’un rajeunissement des institutions de Rome ? A-t-elle bien vu que
Rome était la gardienne du droit, le rempart a opposer a I’arbitraire
des chefs barbares, 4 la brutalité des soldats; qu’en travaillant au
salut de sa patrie, ’Eglise sauverait autre chose qu’un cadre politi-
que: des valeurs del’ordre moral, une tradition de respect humain et
d’ordre qui avait son prix. Non, ce devoir civique, ’Eglise ne ’a pas
assumé au IVe siecle, c= réle d’inspiration d’une cité terrestre
renouvelée, elle ne 1’a pas joué. Et si ’Empire est mort, c’est donc
un peu de sa faute.

C’est la faute des chrétiens, disent les paiens. C’est votre faute, au
contraire, répondent les chrétiens. A force de se lancer et relancer la
balle, les contemporains ne manquérent pas qui penserent trancher
le débat en disant : les hommes n’y sont pour rien, c’est le Destin, c’est
un Fatum aveugle qui mene les destinées du monde. A ce doute blas-
phématoire, Salvien, prétre de Marseille, répondit sagement quelques
années plus tard : « La justice de Dieu éclate dans ces chatiments si
exactement mesurés sur les fautes. On a tort de murmurer et de vou-
loir conclure des malheurs publics que le monde est conduit par le
hasard. C’est, au contraire, si ’Empire était heureux et florissant

qu’il faudrait douter de la Providence () ».
Jean-Daniel BURGER.

(1) Cité par Borssikr, t. I, p. 418.



	Augsutin et la ruine de Rome

