
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 124

Artikel: Augsutin et la ruine de Rome

Autor: Burger, Jean-Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME

Lors de la bataille d'Andrinople qui livra l'empire aux Goths,
Augustin avait vingt-quatre ans. Il en avait cinquante-six lorsque
Rome fut prise par Alaric. Quatre ans auparavant, le 31 décembre 406,
les Vandales et leurs alliés avaient franchi le Rhin, et quand Augustin
mourut, en 430, les Vandales assiégeaient sa ville d'Hippone et
allaient la prendre.

Le grand évêque fut donc contemporain des événements qui sont

parmi les plus tragiques de l'histoire : l'effondrement de la puissance
de Rome et l'écroulement du monde antique sous la poussée persévérante

des Barbares. Comment, en sa personne, l'Eglise a-t-elle réagi

contre des circonstances aussi tragiques et comment a-t-elle répondu

aux problèmes théologiques que ces circonstances posaient Il nous

a paru que l'Eglise de 1940 pouvait consacrer un peu de temps et
d'attention à l'étude de ces deux questions. L'exemple de saint Augustin,
s'il n'est pas toujours bon à suivre, est toujours bon à méditer, et sa

pensée est tellement biblique qu'il ne se peut pas que notre attitude

protestante diffère sur des points essentiels de la sienne, dans des

temps qui ne sont pas sans analogie avec ceux où vivait l'évêque
d'Hippone.

La bataille d'Andrinople, en 378, avait été pour Rome un désastre.

Les Wisigoths détruisirent les deux tiers de l'armée romaine.

L'empereur Valens, blessé, se réfugia dans une cabane à laquelle les

Wisigoths mirent le feu et il périt dans les flammes. Plus aucune force
romaine ne pouvait, en Orient, s'opposer aux Barbares.

Le successeur de Valens, Théodose, dut transiger. A force de flatte-

N. B. — Etude présentée à la séance d'ouverture des cours de la Faculté
indépendante de théologie, à Neuchâtel, en octobre 1940. — Les citations de la
correspondance de saint Augustin sont faites d'après l'édition Poujoulat.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXX (n° I24, I942). 12



i78 JEAN-DANIEL BURGER

ries, de distribution d'honneurs et d'argent, il obtint des Goths qu'ils
se contentent du titre de fédérés, par lequel ils entraient au service

de l'Empire.
Ces graves événements se passaient en Orient. L'empereur d'Occident

Gratien en avait compris la gravité, puisqu'il n'hésita pas à courir
au secours de Valens avec une armée qui aurait pu lui donner la
victoire. Mais les Romains en général ne paraissent pas avoir prévu toutes
les conséquences que l'entrée des Goths dans l'Empire présageait. Il
y avait bien longtemps que les esprits politiques sentaient venir la
décadence et que les esprits chagrins annonçaient des malheurs. Des

malheurs étaient venus, la pression des Barbares était de plus en

plus forte et leurs expéditions toujours plus audacieuses. Mais enfin

Rome subsistait. On n'imaginait pas que la catastrophe de sa ruine

pût survenir. C'est ce que Boissier dit bien joliment :

Comme Rome persistait à vivre malgré les raisons qu'elle avait de mourir,
on avait fini par croire qu'elle vivrait toujours. Jusqu'au dernier moment
on s'est fait cette illusion et la catastrophe finale, quoiqu'on dût s'y attendre,
fut une surprise. C'est ce que les lettres de Symmaque mettent en pleine
lumière W.

Le danger wisigoth, conjuré un temps par l'habileté de Théodose Ier,
ne tarda pas, dès après la mort de ce prince, à montrer toute sa
gravité. Le faible Arcadius n'avait aucun moyen de contraindre les

Goths à l'obéissance. Bientôt, ces fédérés, dont le devoir était de

protéger l'Empire, se mirent à le piller. Leur roi Alaric, qui avait reçu
les titres de patrice, c'est-à-dire conseiller et père de l'empereur, et de

magister militum, c'est-à-dire général en chef, emmena son peuple
dans une expédition de brigandage. Il le conduit jusqu'en Epire, en

Achaïe et dans le Péloponèse. Ces Wisigoths étaient ariens, ayant été

évangélisés, au milieu du IVe siècle, par l'évêque arien Ulfilas. Ils
mirent leur zèle chrétien à détruire les temples païens qui subsistaient,
et particulièrement celui d'Eleusis où se célébraient jusqu'alors les

fameux mystères.
Pour se débarrasser d'Alaric, la cour de Constantinople lui conseilla

de quitter l'Orient dévasté et de se porter en Italie. Alaric, en effet,

s'y rendit en 401.
L'empereur d'Occident, Honorius, avait alors pour général et

patrice un homme habile, un Vandale romanisé, Stilicon. Ce général

(1) Boissier, La fin lu Paganisme, t. II, p. 194.



AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME 179

sut défendre l'Italie, avec une armée qu'il fallut organiser à l'improviste.

Alaric, battu, alla s'installer en Pannonie. Une expédition
d'Ostrogoths, sous Radagaise, fut repoussée en 405. Stilicon faisait
merveille. Son prestige grandissait même au point de porter ombrage
à l'empereur Honorius, qui commit la faute de le faire assassiner en 408.

C'est alors qu'Augustin intervient pour la première fois dans les

affaires impériales. Deux lettres de lui sont adressées à Olympe,
nouveau magister offjciorum de la cour d'Honorius. Cet Olympe était
un bon catholique qui s'était mis à la tête des ennemis de Stilicon et
avait organisé le complot qui aboutit à l'assassinat du général. Après
quoi, il en avait pris la place sans en avoir les compétences. L'élévation

d'Olympe au rang de premier ministre avait comblé d'aise les

nombreux ennemis de Stilicon et particulièrement les catholiques qui
voyaient l'un des leurs en possession du pouvoir. Ils passèrent assez

facilement sur la manière peu canonique dont il s'en était emparé. Ce

n'est pas sans quelque regret que nous lisons les éloges qu'Augustin
décerne à Olympe, l'assassin de son maître :

Quelque rang que vous occupiez selon ce monde qui passe, nous n'écrivons

pas moins avec confiance à notre cher Olympe, serviteur comme nous
de Jésus-Christ. Nous savons qu'à vos yeux ce titre surpasse toute gloire
et qu'il est au-dessus de toute grandeur... Nous n'ignorons pas que vous
avez appris du Seigneur à ne pas mettre votre joie dans les grandeurs humaines...

très cher seigneur et fils, digne d'être aimé parmi les membres du
Christ (ep. 96).

Il parle de « son élévation méritée » et du Seigneur « qui l'a fait ce

qu'il est », avec une assurance qui montre non seulement qu'Augustin

ignorait totalement les mœurs politiques de son correspondant,
mais aussi son imprévoyance complète du danger qu'allaient courir
l'Italie et l'Empire quand Stilicon ne serait plus là pour les défendre.

Pour que les catholiques de Rome et d'Afrique se réjouissent de

l'élévation d'Olympe il leur suffisait de le savoir bon catholique ; son

inaptitude à gouverner ne les inquiétait guère.
Les conséquences de cette révolution de palais ne se firent pas

attendre. En la même année 408, Alaric repasse les Alpes, pénètre en
Italie sans rencontrer de résistance et met le siège devant Rome. « Le
seul exploit du Sénat», dit Ferdinand Lot, «fut de faire assassiner la

veuve de Stilicon », puis, réduit par la famine, il accepta les conditions

d'Alaric : payement de 5000 livres d'or, de 30 000 livres
d'argent, de 4000 tuniques de soie, etc. Le siège fut levé et les Romains,



i8o JEAN-DANIEL BURGER

remis de leur frayeur, furent plus convaincus que jamais que la
« Ville éternelle » était imprenable. Quant à l'empereur Honorius, il
s'était réfugié à Ravenne, d'où il lui était plus facile de s'enfuir en

Orient, le cas échéant.

En 409, Alaric, mécontent des longueurs que met Honorius à

accepter ses propositions de paix, marche à nouveau sur Rome et
s'entend avec le Sénat pour nommer un nouvel empereur, Attale ;

pour revêtir la pourpre, ce païen consent à recevoir le baptême, mais

l'ayant reçu d'un évêque goth, il est arien, ce qui lui aliène immédiatement

les catholiques. Et pendant tout ce temps les Wisigoths ravagent

l'Italie.
De plus grands maux encore s'abattaient sur l'Empire : le 31 décembre

406, les Vandales, Suèves et Alains avaient franchi le Rhin.
Depuis lors, et sans rencontrer de résistance sérieuse, ces Barbares

ravageaient la Gaule, puis l'Espagne. Seule des provinces de l'Occident,

l'Afrique n'était pas encore envahie. Mais les donatistes et
leurs terribles bandes de circoncellions ne valaient pas mieux que les

Barbares et les catholiques d'Afrique vivaient, eux aussi, sous la

terreur. Au prêtre Victorien, qui lui raconte les malheurs du temps,
Augustin répond :

Votre lettre a rempli mon âme d'une grande douleur. Vous demandez que
j'y réponde par quelque écrit étendu, mais à de tels maux il faut de longs
gémissements plutôt que de longs ouvrages. Le monde entier est sous le

coup de grands désastres ; il n'y a presque pas sur la terre une contrée où

l'on n'ait à déplorer des malheurs comme ceux que vous me racontez. Car,

il y a peu de temps, nous avons eu des frères tués par les Barbares dans

ces solitudes de l'Egypte où les cénobites se croyaient en sûreté dans les

monastères séparés de tout bruit. Vous n'ignorez point, je pense, les horreurs
accumulées dans les régions de l'Italie et des Gaules ; on commence à en
dire autant de l'Espagne qui jusqu'ici avait été préservée. ...Il ne faut pas
s'étonner de ces désastres, mais les déplorer. Il faut crier vers Dieu pour
qu'il nous délivre de si grands maux, non point en nous traitant selon nos
mérites, mais selon sa miséricorde. Du reste, que devons-nous espérer pour
le genre humain, lorsque, depuis si longtemps, les prophètes et l'Evangile
ont prédit toutes ces choses Dans ce pressoir du Seigneur où nous sommes
foulés par de si grandes tribulations, on voit couler le marc des murmures
et des blasphèmes en même temps que coule l'huile de la prière et du repentir
des âmes fidèles. Il en est qui ne cessent d'adresser à la foi chrétienne des

reproches impies, disant qu'avant l'apparition de la doctrine du Christ le

genre humain n'avait jamais souffert des calamités pareilles. On peut
aisément leur répondre, l'Evangile à la main : « Le serviteur, dit le Seigneur, qui
aura mal fait sans connaître la volonté de son maître sera châtié de peu



AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME 181

de coups, mais celui qui aura connu la volonté de son maître et fait des choses

répréhensibles, sera beaucoup châtié » (Luc xn, 48, 47). Mais les serviteurs
de Dieu, humbles et saints, qui souffrent doublement les maux de ce siècle,
et par les impies et avec eux, ont leurs consolations et l'espérance du siècle

futur...
...Voyez comme Daniel confesse d'abord ses péchés et ensuite les péchés

de son peuple. Il loue la justice de Dieu et lui rend cet hommage que ce
n'est pas injustement, mais à cause de leurs péchés que Dieu châtie ses saints
eux-mêmes. Si tel a été le langage de ceux qui, par une sainteté rare, ont
mérité que les flammes et les lions les respectassent, que nous faut-il donc
dire dans notre humilité, nous qui sommes si loin de semblables modèles,
quelque air de justice que nous ayons (ep. m).

Les malheurs de l'Empire n'étaient pas encore à leur comble. Dans
l'année 410, Alaric, qui ne réussissait à s'entendre ni avec sa créature

Attale, ni avec Honorius, marcha une troisième fois sur Rome. Le

24 août 410, la ville, épuisée de famine, cessa de résister. Alaric mit le

feu à la Porta Salaria ; l'incendie se propagea dans le quartier avoisi-
nant. A la faveur du désordre, les Wisigoths pénétrèrent dans la ville
et pendant trois jours la mirent au pillage. La population fut livrée
sans défense aux brutalités des Barbares, le massacre fut odieux. Les
riches tentaient de sauver leur vie en livrant leurs trésors et n'y parvenaient

pas toujours. Païens et chrétiens se réfugiaient dans les églises

qui, chose admirable, furent épargnées par les envahisseurs ariens.
Ce fut un deuil profond dans tout l'Empire. « Le flambeau du

monde s'est éteint», écrit Jérôme, «et dans une seule ville qui tombe,
c'est le genre humain qui périt. » (») Et dans une lettre à saint Augustin :

Les malheurs de l'Occident et particulièrement de la ville de Rome sont

venus jeter le trouble dans mon esprit ; j'en étais au point de ne plus savoir
mon nom, comme dit le proverbe vulgaire. J'ai gardé un long silence, sachant

que c'était le temps des larmes... Si les lois se taisent au milieu des armes,
combien plus l'étude de l'Ecriture qui a tant besoin de livres et de silence te).

A quoi saint Augustin répond :

Les fausses et pernicieuses doctrines (entendons l'arianisme professé par
les Vandales) ont fait plus de mal aux âmes en Espagne que n'en a fait
aux corps le glaive des Barbares (ep. 166).

« J'ai gardé longtemps le silence », dit Jérôme. Saint Augustin, lui
non plus, ne se presse pas de publier sa douleur. La première lettre où

il parle de la catastrophe est adressée à son clergé d'Hippone. Elle est

digne d'un Romain et d'un évêque :

Cité par Boissier, t. II, p. 299. — (z) Correspondance d'Augustin, ep. 165.



182 JEAN-DANIEL BURGER

Il ne faut pas vous laisser abattre et décourager par l'ébranlement de

ce monde. Ce qui se passe a été prédit par Notre Seigneur et Rédempteur
qui ne peut mentir. Non seulement vous ne devez pas diminuer vos œuvres
de miséricorde, mais vous devez en faire plus que de coutume. De même

qu'en voyant crouler les murs de sa maison, on se retire en toute hâte dans
les lieux qui offrent un solide abri, ainsi les cœurs chrétiens, sentant venir
la ruine de ce monde par des calamités croissantes, doivent s'empresser de

transporter dans le trésor des cieux les biens qu'ils songeaient à enfouir
dans la terre, afin que, si quelque catastrophe arrive, il y ait de la joie pour
celui qui aura abandonné une demeure croulante. S'il n'arrive rien, que
personne ne regrette d'avoir confié ses biens en dépôt au Seigneur immortel
devant lequel on paraîtra un jour puisqu'on mourra... Au milieu des peines
de ce siècle, n'oubliez pas ces paroles de l'apôtre : « Le Seigneur est proche,
ne vous inquiétez de rien» (ep. 122).

L'évêque d'Hippone, persuadé que Dieu ne permet le mal que
pour en tirer du bien, s'efforce ainsi de dégager de ce désastre les leçons

qu'il comporte. Dieu nous exerce, nous chrétiens, par les tribulations
de ce monde. Que veut-il nous apprendre sinon, tout d'abord, le

mépris des richesses

Lorsque Rome, le siège du très illustre Empire, a été dévastée par les

Barbares, combien d'amis de cette vie temporelle l'ont rachetée, non seulement

au prix de ce qui l'embellissait, mais au prix de ce qui en était le soutien
nécessaire. Ils ont dû la traîner dans le deuil et le dénuement... Quelques-

uns, il est vrai, ont d'abord perdu leurs biens et ensuite leur vie, et d'autres,
prêts à tout sacrifier pour elle, ont tout d'abord péri. Nous apprenons ici
jusqu'à quel point nous devons aimer l'éternelle vie, nous apprenons à mépriser

pour elle tout ce qui est superflu lorsque, pour conserver une vie passagère,

on a méprisé le nécessaire (ep. 127).

Et c'est au même Armentarius qu'il écrit ce mot qui trahit son

chagrin:

« Peut-on encore aimer le monde, brisé par tant de désastres qu'il en a

perdu même le fantôme de ses séductions » (Ibii.).
Le docteur Augustin avait mieux à faire qu'à se répandre en

lamentations. Il avait à répondre aux rumeurs païennes qui de toutes parts
reprochaient au christianisme d'être la cause du désastre :

Quand nous faisions des sacrifices à nos dieux, Rome était debout, Rome
était heureuse. Maintenant que nos sacrifices sont interdits, vous voyez ce

que Rome est devenue W.

Saint Augustin, Sermo. Cité par Boissier, t. II, p. 308.



AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME 183

A cette accusation extrêmement grave pour l'Eglise, Augustin
répond par des lettres, par des sermons, mais surtout par son grand
livre, son chef-d'œuvre: La Cité de Dieu. Il en a consacré les cinq
premiers livres à réfuter ceux qui disent : les dieux ont fait de Rome la

souveraine du monde, c'est l'abandon des dieux qui l'a perdue. Ces

cinq premiers livres, Augustin les fit lire au gouverneur d'Afrique,
Macédonius, en 414. Après quatre ans écoulés, ce Romain aurait préféré

qu'on gardât encore le silence. Au milieu de compliments, il ajoute :

Vous vous êtes servi du puissant exemple d'un malheur récent. Toutefois,
malgré les fortes preuves que vous en tirez au profit de notre cause, j'aurais
voulu que vous n'en eussiez pas parlé si c'eût été possible. Mais cette calamité

ayant donné lieu à tant de plaintes folles de la part de ceux qu'il fallait
convaincre, il était devenu nécessaire de tirer de cette catastrophe même

des preuves de la vérité M.

Dans le malheur les vieux Romains étaient stoïques, Augustin ne

l'est pas. Il est chrétien, ce qui signifie que sa première, que sa plus
grande passion est non pour la cité terrestre, mais pour la cité divine.

Il faut d'abord que la gloire de Dieu resplendisse et que l'Eglise ne

soit pas ébranlée. Puisque les malheurs de Rome servent d'argument

aux détracteurs de l'Evangile, il en parlera longuement, il en

parlera même avec une sévérité qui parut dure à quelques-uns. Son

patriotisme est hors de question. N'écrivait-il pas à Nectaire, en 408 :

Les gens de bien ne peuvent trop faire pour leur patrie et ne doivent
jamais cesser de la servir (ep. 91).

Que peut-il faire lui-même pour sa patrie qui soit plus urgent
que de travailler de tout son pouvoir à la régénérer par le triomphe

du christianisme. En faire une portion du Royaume de Dieu,
c'est bien là son désir. Il le dit au même Nectaire :

Que les hommes soient amenés au vrai culte de Dieu et aux mœurs chastes

et pieuses, c'est alors que vous verrez votre patrie florissante, non pas dans

l'opinion des insensés, mais dans la vérité des sages. Cette patrie de la chair
et du temps sera ainsi une portion de l'autre patrie dont nous devenons les

enfants, non par le corps, mais par la foi (Ibid.).

Aussi, plus que les souffrances et les pertes matérielles de sa patrie,
ce qui l'attriste et le navre, c'est de constater que les châtiments de

Dieu n'ont pas amené à résipiscence la plupart de ses contemporains.

Il s'en plaint, en 419, à son collègue Hésychius, de Salone :

(J) Correspondance d'Augustin, ep. 154.



184 JEAN-DANIEL BURGER

Au milieu de ces catastrophes, les festins somptueux ne manquent pas,
on s'adonne à l'ivrognerie, on est avare ; les chansons lascives se font entendre

; les orgues, les flûtes, les lyres, les luths retentissent ; le bruit de tous les

genres d'instruments et de toutes sortes de jeux frappent l'oreille (ep. 199).

Cet Hésychius voyait dans les deuils et tribulations du monde les

signes de sa fin. Il consultait sagement Augustin là-dessus, ne se

fiant pas à son sens propre pour interpréter les signes des temps.
Augustin lui répond qu'en effet la fin du monde est proche et qu'il
convient d'être vigilant, puisque personne n'en peut fixer avec certitude

le moment. Toutefois, il lui fait observer que les signes de leur
époque n'ont rien d'exceptionnel. A cet égard, Augustin ne paraît pas
avoir compris toute la gravité des événements. Il manifeste un
optimisme, auquel les gens d'Eglise sont souvent enclins, lorsqu'il écrit
dans la Cité de Dieu :

Rome est plutôt affligée que détruite. C'est ce qui lui arriva déjà en d'autres

temps avant la venue du Christ, elle s'en est relevée. Il ne faut pas désespérer

non plus dans ce temps-ci, car quî, en cela, connaît la volonté de

Dieu (iv, 7).

Qu'Hésychius, donc, se rassure. Les temps ne sont pas révolus,
puisque toutes les nations n'ont pas encore été évangélisées. Que

l'Eglise travaille comme si un long temps lui était encore réservé sur
la terre, tout en étant détachée de la terre et de ses biens comme si

tout allait finir.
L'Afrique, longtemps épargnée, ne devait pas l'être toujours. Des

guerres civiles y furent le prélude de l'invasion. Boniface, comte

d'Afrique, avait encouru la disgrâce de l'impératrice Placidie par les

intrigues de son rival Aétius. Rappelé à Rome, il avait refusé de quitter
l'Afrique et se trouvait, en 427, en état de rébellion. Un général goth,
Sigiswult, chargé de soumettre Boniface, s'était emparé de Carthage
et d'Hippone. Au cours de cette guerre, les Barbares d'Afrique, voisins

des provinces romaines, avaient pris l'audace de faire des

expéditions de pillage jusqu'au cœur des provinces. Augustin, âgé de

septante-trois ans, ne put rester insensible aux malheurs des populations

africaines. Il écrivit à son ami le comte Boniface une lettre à la

fois polie et sévère :

Qui aurait cru que, Boniface devenu comte et établi en Afrique avec une

grande armée et un grand pouvoir..., les Barbares se seraient avancés avec

tant d'audace, auraient tant ravagé, tant pillé et changé en solitudes tant



AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME 185

de lieux naguère si peuplés... Mais peut-être me répondrez-vous qu'il faut
imputer ces maux à ceux qui vous ont blessé et qui ont payé par d'ingrates
duretés vos courageux services. ...Je cherche plus haut que les querelles et
les ressentiments la cause de nos malheurs : les hommes doivent imputer à

leurs péchés les maux dont souffre l'Afrique (ep. 220).

Peut-être, cette lettre ne fut-elle pas sans effet. Boniface, deux

ans plus tard, se réconcilia avec Rome. Mais il était trop tard. Les

Vandales d'Espagne avaient passé le détroit de Gibraltar, et l'Afrique,
épuisée, n'allait pas se montrer capable de résister aux quelque
vingt mille guerriers vandales. Catholiques et donatistes furent
sauvagement massacrés par les ariens fanatiques qu'étaient les Vandales.

Bien des gens s'enfuyaient pour sauver leurs vies. Des prêtres et
même des évêques désertaient leurs églises. Saint Augustin s'en

indigne. Il écrit au primat d'Afrique :

Quelque peu de peuple qui reste, notre ministère lui est si nécessaire qu'il
ne faut pas qu'il en demeure privé ; nous n'avons plus qu'à dire au Seigneur :

Sois notre protecteur et notre rempart (cité dans l'ep. 228).

Et à l'évêque Honoré de Thiave :

Le courage se rencontre dans les cœurs où s'élèvent les flammes de la
charité de Dieu, au lieu de la fumée de l'amour du monde... Craignons bien

plus pour les membres du corps de Christ une mort par le défaut de nourriture

spirituelle que tous les supplices auxquels la cruauté des ennemis pourrait

exposer nos corps (ep. 228).

Un certain Darius ayant été chargé de négocier une trêve avec les

Vandales, Augustin l'encourage et le félicite de la mission pacifique
dont il est chargé :

Il est plus glorieux, dit-il, de tuer la guerre par la parole que de tuer les

hommes par le fer et de gagner ou d'obtenir la paix par la paix que par la

guerre (ep. 229).

Darius n'obtint qu'une trêve passagère. Hippone, assiégée, se

défendit pendant un an, puis succomba. Il fallut traiter. Genserie

obtint pour son peuple les trois Mauritanies, en 435, et en 439 il prit
Carthage. Toute l'Afrique était aux mains des Vandales.

Augustin, enfermé dans sa ville d'Hippone, était mort avant qu'elle
ne fût prise, en 430.

Les païens, nous l'avons dit, s'étaient empressés de faire peser
sur les chrétiens et sur le christianisme en général la responsabilité de



186 JEAN-DANIEL BURGER

la ruine de Rome. Cette accusation parut si sérieuse aux contemporains

qu'Augustin n'hésita pas à consacrer à sa réfutation une bonne

partie de son œuvre maîtresse : La Cité de Dieu. Les païens formulaient
deux reproches complémentaires : le développement de l'Eglise avait
eu pour conséquence, disaient-ils, l'abandon d'une religion qui avait
fait la grandeur de Rome. Les dieux offensés avaient sévi, la ruine de

Rome, devenue en majeure partie chrétienne, était un châtiment
mérité.

D'autre part, et dès longtemps, les païens reprochaient aux chrétiens

leur manque de civisme. Ces citoyens d'une patrie céleste, ces

contempteurs des puissances du siècle ont désagrégé la cité, disaient-
ils. Ils sont rebelles aux lois religieuses de l'Etat, ils sont inassimilables,
ils sont par définition hors de la communauté, ennemis du genre
humain. C'est leur amour de la virginité qui a fait baisser le taux de

la natalité ; c'est leur aversion pour la magistrature qui a désorganisé

l'administration de l'Etat en la mettant aux mains d'hommes

incapables ; c'est leur éloignement du métier des armes qui est cause
de l'extrême faiblesse de l'armée romaine ; c'est enfin leur prédication
de charité et de pardon des offenses qui a démoralisé les Romains

jadis vertueux. Bref le christianisme est une doctrine de l'autre
monde, utopique, qui ne peut en aucune manière s'adapter à la
conduite des affaires humaines, terrestres et qui mène à la ruine les

Etats qui s'en inspirent en politique.
Ces deux accusations de sacrilège et de lèse-majesté étaient

anciennes. C'étaient de tout temps les deux motifs allégués pour
persécuter à mort l'Eglise. C'est contre eux que plaidait Tertullien,
en 197, dans son Apologétique :

« Nous sommes accusés, disait-il, de sacrilège ou plutôt c'est notre
cause tout entière » (10). Il opposait au premier chef un argument
qui n'avait convaincu que les chrétiens : c'est que les dieux du
paganisme n'existent pas. «Nous ne pouvons paraître offenser ce qui
n'existe pas » (27). Il ajoutait que les Juifs, qui ne servaient que le vrai
Dieu, avaient régné longtemps et seraient encore souverains s'ils
n'avaient crucifié le Christ ; ce ne sont donc pas les dieux païens qui
distribuent les royaumes. — Cependant, pouvaient rétorquer les

païens, Rome, grâce à ses dieux, a bel et bien absorbé la Judée. —¦

Enfin, disait encore Tertullien, Rome a connu bien des malheurs,
des revers et des invasions avant l'ère chrétienne. Ce n'est donc

pas le christianisme qu'il faut accuser, quand un désastre se produit,



AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME 187

mais « ce Dieu qu'on voit irrité aujourd'hui est le même qui fut irrité
dans le passé... Celui qui nous demande compte est celui qui fut
payé d'ingratitude » (40). Et «pour nous, chrétiens, ces fléaux du

siècle, s'ils nous frappent, sont des avertissements, tandis que, pour
vous, ils sont des punitions qui viennent de Dieu» (41).

Saint Cyprien expliquait la décadence de Rome par le vieillissement
de ses institutions. Le corps de l'Empire est celui d'un vieillard ; qui
s'étonnera qu'il s'affaiblisse après une longue période de pleine vigueur.

Et Lactance avait osé pousser jusqu'à l'extrême la thèse de

Tertullien : « Si le vrai Dieu seul était honoré, disait-il, il n'y aurait plus
de dissensions ni de guerre. Les hommes seraient unis par les liens
d'une charité indissoluble puisqu'ils se regarderaient tous comme
des frères... Que la condition des hommes serait heureuse quel âge

d'or pour le monde » M

Dans la Cité de Dieu, Augustin reprend ces arguments et les

développe avec l'autorité d'un maître.
Dans le désastre de Rome, ce ne sont pas vos dieux qui vous ont

offert un refuge, mais c'est dans les basiliques chrétiennes que vous
avez trouvé un abri. Si la prise de Rome est un châtiment que vos
dieux nous infligent, pourquoi donc les églises ont-elles été respectées,

tandis que les temples des idoles étaient incendiés Pourquoi les

chrétiens n'ont-ils pas seuls péri Vos dieux auraient dû protéger
leurs temples et leurs fidèles. Mais les faux dieux n'ont jamais
protégé Rome, c'est au contraire Rome qui protégea longtemps ses

dieux prétendus. Dès avant que l'Eglise fût née, les villes païennes,
tant grecques que romaines, ont souffert de terribles dévastations.
De tout temps, la guerre a entraîné à sa suite des souffrances, des

brutalités, des horreurs sans nom. La seule nouveauté qui ait paru
dans cette guerre-ci, c'est que les basiliques chrétiennes ont été

épargnées. — Mais, diront les païens, si votre Dieu régnait sur les

empires, il n'aurait pas protégé jadis la Rome païenne, il n'aurait

pas non plus permis que les chrétiens d'à présent souffrent les mêmes

maux que les païens.
Augustin répond : C'est bien notre Dieu qui a donné l'empire aux

anciens Romains. Avant eux, d'autres l'avaient eu, païens comme

eux. Bien que les vertus de l'ancienne Rome fussent réelles, ce ne

sont pas ces vertus qui ont mérité la faveur de Dieu. Mais, dans sa

(1) Cité par Boissier, t. II, p. 306.



188 JEAN-DANIEL BURGER

sagesse insondable, Dieu accorde le pouvoir et le succès aux méchants

comme aux bons, comme il fait lever son soleil tant sur les injustes
que sur les justes. Les Romains, amoureux de la gloire, ont obtenu,
leur tour venu, tout ce qu'ils désiraient. Ce tout était en somme peu
de chose. Car si l'on place en regard l'une de l'autre la vie d'un
homme riche, soucieuse et bientôt dépravée par sa richesse même,
et la vie d'un pauvre qui vit modestement dans la société de ses amis

sans connaître l'envie ni les tentations du monde, laquelle paraîtra
la plus souhaitable î Le jour vint où Dieu, considérant l'emploi que
Rome avait fait de ses richesses, voyant la corruption de ses mœurs,
dit : C'est assez, l'heure du châtiment est venue. Ne pensez-vous pas,
ajoute Augustin, que si les dieux païens protégeaient Rome, ils
auraient dû protéger aussi l'âme des Romains et les empêcher de

contracter tous les vices qui ont amené la catastrophe Mais ce sont
eux et leur culte qui encourageaient vos débauches.

— Les chrétiens aussi ont souffert et Dieu ne les a pas délivrés. —
C'est vrai, répond Augustin, qu'ils ont subi les mêmes souffrances, mais
d'un autre cœur. Les chrétiens ont vu dans ces malheurs l'occasion

d'expier leurs fautes vénielles de façon à se présenter plus purs devant
Dieu. Ceux qui sont restés en vie ont passé par un exercice moral qui
leur était nécessaire. La famine qui a précédé la prise de Rome
n'était-elle pas la meilleure leçon d'abstinence Les captifs savent

que, si loin qu'on les emmène, on ne les éloigne pas de Dieu. Les femmes

ont enduré les violences de la soldatesque, mais elles savent que
Dieu les tient pour chastes et pures, si leur volonté n'a pas consenti

au mal. Ainsi, chrétiens, nous avons dans le malheur des consolations
et nous savons que, pour ces maux temporels pieusement soufferts,
Dieu nous destine une récompense éternelle. Tandis que vous, païens,
vous vous lamentez sans espérance. Ce n'est pas la paix de la République

que vous regrettez, c'est l'impunité du désordre que vous
aimez. Brisés par l'ennemi, vous ne vous retournez pas contre le vice.
Vous perdez le fruit du malheur (cf. I, 32, 33).

La seconde accusation portée par les païens contre l'Eglise, et cela

dès l'origine, faisait d'elle une nation séparée dans l'Etat, détachée
des intérêts de l'Empire, responsable de sa ruine, comme un lent
poison qui l'aurait affaibli puis tué. Ce reproche était plus grave que
le précédent, aux yeux d'une foule assez détachée de la mythologie et
même du culte de ses dieux, mais attachée comme à son sauveur au
dieu visible qui la gardait : César.



AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME 189

Tertullien le savait bien : «Vous servez César», dit-il, «avec une
terreur plus grande et une crainte plus vive que Jupiter d'Olympe lui-
même » (Apol. 28). C'est, avant tout, parce qu'ils refusaient de

rendre à l'empereur son culte que les chrétiens étaient haïs du peuple

qui voyait en eux des étrangers hostiles, du moment où était

rompue la communion civique en celui qui était le centre divinisé de

l'empire. Aussi, dit encore Tertullien, ils regardent les chrétiens

comme la cause de tous les désastres publics, de tous les malheurs
nationaux: «Le Tibre a-t-il débordé dans la ville, le Nil n'a-t-il pas
débordé dans les campagnes, le ciel est-il resté immobile, la terre
a-t-elle tremblé, la famine ou la peste se sont-elles déclarées, aussitôt

on crie : Les chrétiens aux lions » (40). Saint Augustin cite de même

« ceux dont l'ignorance a fait naître ce proverbe : « Il ne pleut pas,
les chrétiens en sont cause » (Cité de Dieu, II, 3).

Quand, après un siècle de gouvernement par des empereurs
chrétiens, Rome est saccagée, on comprend que ce reproche soit réédité

avec une vigueur nouvelle. Il ne s'agit plus d'une antipathie populaire

vaguement exprimée, mais bien d'une critique réfléchie et
d'autant plus amère que des faits douloureux semblent la confirmer.
C'est Marcellin, son ami, qui fait part à l'évêque d'Hippone de ce

qu'il entend dire par des personnes considérables de son entourage :

On dit que la prédication et la doctrine du Christ sont incompatibles avec
les besoins de l'Etat. Ne rendre à personne le mal pour le mal, après avoir
été frappé sur une joue, présenter l'autre, etc., ce sont là des préceptes
contraires au bon ordre de l'Etat... On n'oublie pas de dire que c'est la pratique
des préceptes évangéliques qui a empêché les princes chrétiens de conjurer
les malheurs de l'empire (ep. 136).

A cela Augustin réplique que ces mêmes vertus qu'on reproche
aux chrétiens ont fait la grandeur véritable de Rome, celle qui ne

périra pas avec la chute des institutions politiques. U ne peut même

exister de république que si la concorde unit les citoyens, or c'est

l'observation des préceptes incriminés qui fait régner la concorde. Si

chaque citoyen est décidé à venger les injures reçues, à ne jamais rien
céder de son droit, à ne pas supporter patiemment le mal qu'on lui
fait, la république sombre dans la discorde civile. Le christianisme

enseigne aux citoyens à vaincre le mal par le bien, il n'y a rien là de

contraire au véritable bien de l'Etat. D'ailleurs ces préceptes ne
doivent pas être pris à la lettre ; l'exemple du Christ et de saint Paul



igo JEAN-DANIEL BURGER

nous en avertit : « ils ont pour but d'entretenir dans le secret de

l'âme les sentiments de bonté patiente et de nous guider dans ce qui
vaut le mieux à l'égard d'autrui ».

Toutefois, il arrive qu'un prince doive user de sévérité à l'égard
de ses sujets, lorsque ceux-ci persévèrent dans la méchanceté. Il ne

transgresse pas les commandements évangéliques lorsqu'il réprime
le mal et punit le méchant, mais il se conduit comme un bon père de

famille. Un prince chrétien garde ces principes au fond de son cœur,
même lorsqu'il fait la guerre, et son désir profond est de ramener les

vaincus à la justice. « La victoire est utile lorsqu'elle ôte au vaincu le

pouvoir de faire le mal. Rien n'est plus malheureux que la prospérité
des méchants... Mais les mortels, dans l'égarement de leur corruption,
croient que les choses humaines prospèrent quand de splendides
palais s'élèvent et que les âmes tombent en ruines, quand on bâtit
des théâtres et que les fondements de la vertu sont renversés, quand
on met de la gloire à dépenser follement et que les œuvres de miséricorde

sont méprisées... Il faudrait que les gens de bien fissent misé-
ricordieusement la guerre, si c'était possible, pour dompter de

licencieuses cupidités et détruire des vices... Que ceux qui prétendent que
la doctrine chrétienne est contraire aux intérêts des Etats nous
donnent une armée composée selon les préceptes de l'Evangile ; qu'ils
nous donnent des chefs de provinces, des maris, des épouses, des

pères, des fils, des maîtres, des serviteurs, des rois, des juges, des

contribuables et des exacteurs animés des sentiments chrétiens et

qu'ils osent dire que notre religion est contraire aux intérêts des Etats.
Ils avoueront plutôt que la pratique sincère du christianisme est la

plus grande garantie de salut pour les empires. »

La pensée d'Augustin, on le voit, est que l'expérience faite pendant
le siècle précédent ne doit pas conduire à des conclusions hâtives.
L'Etat romain n'était vraiment chrétien ni dans ses princes ni dans

ses citoyens. Et s'il y eut des princes chrétiens, ils ne gouvernaient
qu'un empire décadent que tous leurs efforts ne purent ramener au
bien et à la vie. N'est-ce pas Salluste qui disait de Rome, avant même

la naissance du Christ : « O ville vénale, qui périrait bien vite si elle

trouvait un acheteur ». Où sont les mœurs des héros antiques
Oubliées dès longtemps. Et Augustin de citer la VIe satire de Juvénal :

Jadis une humble fortune conservait la chasteté des Latines ; le travail,
un sommeil court, les mains fatiguées et endurcies à préparer la laine de

Toscane ; Annibal aux portes de Rome, les maris debout dans la tour Colline,



AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME 191

ne permettaient pas aux vices de toucher leurs petits toits. Maintenant,
nous subissons les maux d'une longue paix ; plus cruel que les armes, le luxe
pèse sur nous et venge l'univers vaincu. Aucun crime, aucune infamie ne

nous manque depuis que la pauvreté romaine a péri.

La fin de la lettre est admirable. Elle montre le refuge permanent,
le gage d'une bienveillance divine qui demeure au moment même où

tous les appuis humains s'écroulent sous le châtiment :

Grâces soient rendues au Seigneur, notre Dieu, qui pour remédier à des

maux pareils nous a envoyé un secours unique. Où ne serions-nous pas
entraînés par le fleuve d'iniquité du genre humain, qui de nous serait épargné,
en quel abîme ne roulerions-nous pas, si la croix du Christ n'était pas comme
plantée sur un grand môle où commande son autorité C'est la force de

cette croix qui fait notre sécurité (ep. 138).

Augustin est une âme profonde et chrétienne jusqu'au fond. Ce

moraliste sagace voit certainement juste quand il met le doigt sur
la plaie romaine et qu'il diagnostique : « Une corruption pire que
l'ennemi s'est abattue non sur les murs, mais sur l'âme même de

Rome» (ep. 138). Mais, pour autant, a-t-il répondu victorieusement

aux critiques des païens La doctrine chrétienne et l'établissement
de l'Eglise n'ont-elles pas une part de responsabilité dans la chute de

l'Empire
Le détachement même avec lequel Augustin parle de ce désastre

semble donner raison à ses contradicteurs païens :

Eh quoi en va-t-il donc de la sécurité publique, des bonnes mœurs, de

la dignité des hommes que les uns soient vainqueurs et d'autres vaincus

Je ne vois là d'autre intérêt que celui d'une gloire humaine dont la fastueuse
inanité est la récompense de ses adorateurs. Retranchez la vaine gloire, que
sont tous les hommes sinon des hommes Mais ils ont tout perdu — Quoi
donc la foi Quoi, la piété Quoi, ces biens de l'homme intérieur, riche
devant Dieu Voilà l'opulence du chrétien. (Cité de Dieu, xv, 4 ; 1, 10.)

Ce sont là des paroles dures, des paroles de moine. Jésus, lui, parlait
autrement de la ruine de sa ville. Les Romains, échappés au massacre,
auraient pu répondre à l'évêque qu'ils avaient perdu non seulement

leurs biens, mais leur liberté, leur sécurité, leurs amis, leurs femmes,
leurs enfants. Et que, du moment où les Goths étaient maîtres de

Rome, c'était toute une tradition de civilisation respecteuse des lois

qui faisait place à l'arbitraire du plus fort. Que ce plus fort était un
Barbare qui s'entendait à détruire, mais non à construire ; que les



i92 JEAN-DANIEL BURGER

Romains désormais, n'avaient plus ni foyer, ni patrie, ni droit, ni
justice à espérer ; que si les chrétiens faisaient bon marché de tout
cela, ils avouaient par le fait même qu'ils étaient de mauvais citoyens,
responsables pour une bonne part du désastre public.

Quand les païens reprochaient à l'Eglise du IVe siècle de ne s'être

pas montrée très capable d'inspirer la politique des empereurs, ce

n'était pas non plus sans raison. Ils auraient pu invoquer à l'appui
de leurs dires le témoignage de Tertullien qui estimait incompatibles
le gouvernement de l'Empire et la profession du christianisme : « Les

Césars eux-mêmes », disait-il, « auraient cru au Christ, si les Césars

n'étaient pas nécessaires au siècle, ou si les Césars avaient pu être
chrétiens en même temps que Césars » (Apol. 21.).

De plus, les païens avaient le droit de dire à l'Eglise : L'Empire
manquait d'hommes dévoués à la chose publique, vous ne lui avez
fourni que des incapables. L'Empire se dépeuplait, vous avez glorifié
le célibat et l'ascétisme monastique. Par mépris pour l'argent et les

professions lucratives vous avez contribué au déclin du commerce et
de l'industrie et par là à la ruine des finances de l'Empire.

Surtout, il est bien vrai que, jusqu'à l'avènement du christianisme,
l'unité morale de l'Empire était assurée par le culte des mêmes dieux.

Il ne suffit pas de dire que dans la Rome antique il n'y avait qu'une
religion d'Etat, puisqu'alors la religion et l'Etat étaient fondus l'un
dans l'autre et ne formaient ensemble qu'une même institution G). Le

judaïsme avait refusé de se confondre dans cette unité, mais les Juifs
n'étaient qu'une poignée. C'est le christianisme qui introduisit dans

la structure de l'Etat romain une mentalité nouvelle, source de

troubles profonds, au moment où l'Empire menacé ne pouvait espérer

son salut que d'un peuple unanime, lié par le même serment, par le

même culte et la même prière. Au lieu de cela, les chrétiens, divisés

entre eux par les sectes, séparés tous ensemble de la minorité païenne,
n'ont opposé à l'envahisseur qu'un Empire incohérent.

Ces reproches sont justes. Si sévères qu'ils soient, l'Eglise doit les

accueillir et en faire son profit en d'autres temps encore qu'au Ve siècle.

Mais ils n'épuisent pas la question. Avec Augustin ou à sa place, aidé
des lumières de bons connaisseurs du Bas-Empire, nous conclurons

autrement que les païens.
Augustin a bien raison de dire que l'Empire souffrait de maladies

(') Cf. Boissier, t. I, p. 358.



AUGUSTIN ET LA RUINE DE ROME 193

internes qui remontaient plus haut que l'avènement du christianisme.
Rome a vécu longtemps de ses conquêtes. Elle a mis la main sur les

richesses du monde et, saisie d'un appétit effréné de jouissances, elle

les a gaspillées sans les renouveler. Les classes riches de la population
le sont devenues immensément par la possession de biens-fonds
considérables. Ces terres, mal exploitées par une foule d'esclaves

menteurs et voleurs, ont vu leur production réduite à peu de chose.

Les mines, exploitées par des condamnés et des esclaves, ont été

peu à peu épuisées. Faute de l'esprit d'initiative qui est d'ordinaire
l'apanage d'une classe moyenne intelligente et ambitieuse, le

commerce et l'industrie n'existaient, pour ainsi dire, plus dans les deux
derniers siècles de l'Empire. C'est que la classe moyenne elle-même

avait été supprimée par des impôts écrasants.
Cette fiscalité exorbitante n'améliorait pas les finances de l'Empire,

qui dépensait au delà de ses ressources pour entretenir une armée

toujours insuffisante à protéger d'immenses frontières et toujours
plus exigeante à mesure qu'elle sentait sa force. Cette armée, dès

la fin du IIe siècle, est uniquement composée de Barbares à la solde

de l'Empire. Le métier des armes passe désormais pour indigne
d'un Romain civilisé, miles devient l'équivalent de barbarus. De

mercenaires, ces Barbares obtiennent bientôt le statut de fédérés.

C'est dire qu'ils conserveront leurs coutumes, leur langue, leur
administration particulières et que les Romains ont renoncé à les assimiler.

Ces Romains ont renoncé au travail régulier. Dès la fin de la
République, l'attrait des villes a dépeuplé les campagnes. La Campanie,

aux portes de Rome, jadis heureuse et fertile, perd ses habitants. Au
début du Ve siècle, 120 000 hectares y sont en friche, sans une
chaumière ni un paysan. Les citadins ne pensent qu'à échapper à toute
charge et à tout devoir : ne pas se marier, n'accepter aucune fonction
publique, vivre pour soi, c'est la formule des habiles gens, qui sont
nombreux. Ce peuple qui n'a rien à perdre se raille de l'empereur et
des lois qu'on fabrique pour le contraindre au mariage et au travail.

Non, l'Eglise n'est pas entièrement responsable d'une décadence

qui commence avec les désordres et les guerres civiles qui ont mis fin à

la République et rendu nécessaire le statut impérial. Dès lors, « la
décadence de Rome, comme sa grandeur, a suivi une marche très

régulière », dit Boissier W. En dehors même de la division que l'avènement

du christianisme a opérée dans l'âme romaine, cette âme était

(1) Ouvr. cité, t. II, p. 383.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXX (n° 124, I942). 13



i94 JEAN-DANIEL BURGER

loin d'être une. Des tendances très diverses se faisaient jour dans le

paganisme officiel malgré tout l'effort de syncrétisme. Des cultes

orientaux, celui de la Grande Mère, Cybèle, et de Mithra, en particulier,

prenaient le pas sur la religion traditionnelle qui n'était plus
qu'une survivance de rites inefficaces. La religiosité était faite de

crainte superstitieuse qui hésitait entre les sectes diverses et se jetait
de l'une dans l'autre par des mouvement irréfléchis. Jérôme raconte

que, le soleil s'étant un jour voilé, la foule se précipita dans les églises

pour demander le baptême. Saint Augustin parle d'un tremblement
de terre qui valut à l'Eglise deux mille néophytes. Cyprien avait vu
juste : l'Empire vieilli n'avait plus ni force, ni vertu. Quand les

excellents cavaliers barbares rendirent nécessaire une rénovation de

l'armement et de la tactique traditionnelle, l'Empire vieilli, anémié,

mourut avec ses lourds et trop rares fantassins.
Mais l'Eglise a-t-elle compris le rôle nouveau qu'elle aurait pu jouer

dans l'Empire devenu sa patrie terrestre? L'Eglise du IVe siècle

a-t-elle eu la doctrine politique qui lui aurait permis d'être à l'origine
d'un rajeunissement des institutions de Rome A-t-elle bien vu que
Rome était la gardienne du droit, le rempart à opposer à l'arbitraire
des chefs barbares, à la brutalité des soldats ; qu'en travaillant au
salut de sa patrie, l'Eglise sauverait autre chose qu'un cadre politique:

des valeurs de l'ordre moral, une tradition de respect humain et
d'ordre qui avait son prix. Non, ce devoir civique, l'Eglise ne l'a pas
assumé au IVe siècle, ce rôle d'inspiration d'une cité terrestre
renouvelée, elle ne l'a pas joué. Et si l'Empire est mort, c'est donc

un peu de sa faute.
C'est la faute des chrétiens, disent les païens. C'est votre faute, au

contraire, répondent les chrétiens. A force de se lancer et relancer la

balle, les contemporains ne manquèrent pas qui pensèrent trancher
le débat en disant : les hommes n'y sont pour rien, c'est le Destin, c'est

un Fatum aveugle qui mène les destinées du monde. A ce doute
blasphématoire, Salvien, prêtre de Marseille, répondit sagement quelques
années plus tard : «La justice de Dieu éclate dans ces châtiments si

exactement mesurés sur les fautes. On a tort de murmurer et de vouloir

conclure des malheurs publics que le monde est conduit par le

hasard. C'est, au contraire, si l'Empire était heureux et florissant

qu'il faudrait douter de la Providence W ».

Jean-Daniel BURGER.
(i) Cité par Boissier, t. II, p. 418.


	Augsutin et la ruine de Rome

