Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 30 (1942)

Heft: 123

Artikel: Revue générale : le probléme johannique
Autor: Menoud, Philippe-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380416

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE GENERALE

LE PROBLEME JOHANNIQUE :

Chapitre I : LA PENSEE JOHANNIQUE.

~ Si la question littéraire a fort préoccupé les exégétes du quatriéme évan-
gile, comme nous I’avons vu, 'origine et I’interprétation de la pensée johan-
nique ont été ’objet aussi de discussions trés vives et trés nourries. Tout le
débat est dominé par deux faits. D’une part, le johannisme posséde une origi-
nalité incontestable au milieu de la théologie du Nouveau Testament. D’autre
part, il a une frappante communauté d’expressions, d’images et en un certain
sens d’idées avec les courants religieux du monde hellénistique et oriental.
Le grand probléme est d’expliquer ces faits.

§ 1. LE JOHANNISME ET LES RELIGIONS DE L’EPOQUE.

Considérons de plus prés ces deux faits d’évidence.

A. Le johannisme apparait d’emblée comme une expression originale du
témoignage chrétien par sa langue et par sa pensée. Rappelons, pour ne citer
que quelques traits, que Jean est seul parmi les auteurs néotestamentaires a
développer lalternative salut-perdition par les dualités: lumiére-téncbres,
vérité-mensonge, vie-mort. Il oppose le monde d’en haut au monde d’en bas,
plutdt que le monde présent au monde a venir. Le Jésus johannique explique
la réalité de sa personne et sa signification de salut pour les hommes en une
série de formules a image, dont on ne trouve pas ’équivalent dans le Nouveau
Testament : « Je suis le pain », « Je suis la lumiére », « Je suis la porte », « Je
suis le berger », « Je suis la résurrection et la vie », « Je suis la voie, la vérité
et la vie», « Je suis la vigne». Sans doute cette langue est en germe dans
PAncien Testament ; on en trouve des traces dans les évangiles synoptiques
et dans les épitres pauliniennes. Il n’en reste pas moins que le style johanni-
que, au sens le plus large du terme, est d’une frappe unique et se distingue
nettement de tout autre style biblique.

1 Cf. Revue de Théol. et de Philos., 1941, p. 236-256.



156 PHILIPPE-H. MENOUD

Quant a "a pensée théologique, Jean dépasse singuliérement les synopti-
ques par le portrait qu’il trace du Christ, dont il affirme la préexistence et
Punité éternelle avec le Pére. Jean n’est pas un continuateur de Paul. En
dépit du parallélisme de leurs positions essentielles, le « disciple bien-aimé »
et Papdtre des Gentils différent I'un de I’autre par leur expérience person-
nelle de Iévangile et par les traductions intellectuelles qu’ils en ont données.
Paul parle de justification ; Jean parle de naissance d’en haut. Paul préche
«la parole de la croix »; Jean contemple le Fils de Dieu dans la gloire du
Pére. L’eschatologie paulinienne n’est pas dégagée de Papocalyptique et
contribue a donner a toute la pensée de ’apdtre un caractére tendu et hale-
tant, tandis que Jean, dans une vision paisible et calme, embrasse pour ainsi
dire d’un seul coup d’ceil le présent et I’avenir, Phistoire et I’eschatologie.

B. D’autre part, les termes et images caractéristiques de Jean (le logos,
la vie, la lumiére, etc.) sont des lieux communs de la mystique hellénistique
et orientale. Les dualités johanniques se retrouvent dans les systémes du
syncrétisme qui, sous des formes diverses, opposent le monde supérieur au
monde inférieur, et ’Ame, substance du monde lumineux et divin, au corps,
formé des éléments matériels du monde ténébreux. Le Fils de Dieu dont
parle le quatriéme évangile apporte aux hommes la révélation et le salut
comme le font les « hommes divins » du monde hellénistique et les « sauveurs »
des mystéres et du gnosticisme. Bref, il existe un parallélisme en tout cas
formel entre le johannisme et les religions de Pépoque.

Comment, dés lors, comprendre ce rapport ? On peut le juger naturel.
D’abord parce que les sentiments et les certitudes religieuses ne peuvent
s’exprimer que par images, par illustrations plastiques ou conceptuelles ; les
comparaisons et les idées les plus simples, qui sont aussi les plus adéquates,
sont forcément en nombre limité, et elles se retrouvent partout plus ou moins
identiques. Ensuite, parce que tout homme doit parler la langue de son
temps pour se faire comprendre ; Jean, témoin du Verbe incarné parmi les
hommes, n’échappe pas a la loi commune. Sa pensée n’en demeure pas moins
fonciérement personnelle et fidéle a la tradition théologique de 1’Eglise nais-
sante.

On peut aussi déduire du rapport entre le johannisme et les idées reli-
gicuses du temps que Jean a subi plus ou moins I'influence de ces derniéres, et
qu’il interpréte le donné chrétien au moyen des spéculations du syncrétisme.
Bref, liberté ou dépendance de Jean a Pégard de la pensée environnante,
tels sont les deux termes de l’alternative que rencontre aujourd’hui tout
exégéte du quatriéme évangile. Par 1a I’étude de la pensée johannique est
liée aux recherches sur la mystique hellénistique et le gnosticisme oriental et
participe forcément a leur développement et 4 leur évolution.

1. Le syncrétisme bellénistique.

Longtemps le syncrétisme hellénistique a passé pour étre le milieu d’éclo-
sion de la théologie johannique. C’est a Philon que Jean aurait dii sa notion



LE PROBLEME FOHANNIQUE 157

du Logos ; c’est a Phermétisme qu’il aurait emprunté les idées de vie et de
lumiére et 'usage du « Je» sacré; c’est sur le modéle des mystéres paiens
qu’il aurait élaboré « le mystére chrétien ». Il suffit de rappeler ici les noms
des savants aujourd’hui disparus qui ont défendu ces théses: Julius Grill,
Gillis P:son Wetter, Wilhelm Bousset et Alfred Loisy. A leur école se
rattachent quelques auteurs plus récents, qu’on nous permettra de citer.

Dans un chapitre de son livre sur la mystique paulinienne, Albert Schweit-
zer a prétendu que la théologie johannique n’était que « I’hellénisation de la
mystique paulinienne» La pensée de Paul, déclare Schweitzer, ne doit
rien a Thellénisme. Cest saint Ignace qui aurait introduit dans I’Eglise la
mystique hellénistique, et Jean aurait marché sur les traces de I’évéque
d’Antioche. L’auteur du quatriéme évangile aurait voulu montrer, en effet,
que Jésus aurait préché non pas un salut eschatologique, comme I’ont ensei-
gné les évangiles synoptiques, mais une doctrine mystique de la rédemption.
Celle-ci s’opérerait par un « demeurer» dans le Christ-Logos, porteur des
sacrements d’immortalité. La théorie johannique serait donc identique a
la théorie ignatienne, et le johannisme, une forme hellénisée de la mystique
chrétienne que Paul a préchée (1),

Pour E. Russell, les religions de mystéres ont non seulement influencé la
pensée de Jean, mais encore agi sur le groupement des écrits johanniques ().
Partant de la démonstration jadis, présentéc par Angus, que la célébration du
mystére comportait ces trois degrés : préparation ou purification, initiation
et communion, et visio dei, Russell estime que la premiére épitre de Jean,
’évangile et PApocalypse (tous trois du méme auteur) correspondent respec-
tivement 4 ces trois degrés : I’épitre prépare le fidéle par son enseignement
sur ’amour ; I’évangile, drame sacré plutét que narration historique, est le
mystére proprement dit ; celui-ci s’achéve, dans PApocalypse, par les visions
célestes @),

Le professeur Georges Méautis affirme aussi que le christianisme a gardé
«une partie de I’enseignement des mystéres » Le texte de Jean xi1, 24 («Si

(1) A. ScuwerTzER, Die Mystik des Apostels Paulus (1930) : XIII : «Die Hellenisie-
rung der Mystik Pauli durch Ignatius und die johanneische Theologie» (p. 324-364). Cf.
aussi W. von Lewenicu, Das Fobannes-Verstindnis im zweiten Fabrbundert (1932),
p- 27. — La thése de Schweitzer a été combattue, entre autres, par W. Micu&LIs,
Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz, 1930, p. 257-264 ; M. GoGUEL, Revue d’bis-
toire et de philosophie religieuses, 1931, p. 208 s.— (2) E. RussEeLL, « Possible influence
of the mysteries on the form and interrelation of the Johannine writings », Fournal
of Biblical Literature, 1932, p. 336-351. — (3) Cf. RusseLL, p. 351 : « The conclusion
of the Apocalypse seems to catch up the three elements of the Johannine trilogy
in three short passages. The katharsis is indicated in xx11, 10-15, with its emphasis
on righteousness, cleansing and the exclusion of the morally unclean from the
blessedness of the heavenly city. The invitation to become initiated into the
mystic fellowship and spiritual water of life provided in the mystery of Jesus
follows (xxi1, 16-17). Insistence on the importance of living up to the meaning
of the epopteia of the Apocalypse closes the book (xx11, 18-20) ».



158 PHILIPPE-H. MENOUD

le grain de blé qui est tombé en terre ne meurt, il reste seul, mais s’il meurt,
il porte beaucoup de fruit») le prouverait. Cette fameuse phrase, dit M. Méautis,
« puise évidemment sa comparaison dans une théorie agraire et s’explique
admirablement 4 la lumiére des théories d’Eleusis. L’Ame humaine, cette
graine sacrée, ravie comme Koré dans I’enfer qu’est notre terre, doit accepter
de mourir pour renaitre dans le monde de I’esprit, dans le monde de Démé-
ter » 1), Le rapprochement est intéressant mais moins significatif qu’il ne le
semblerait & premiére vue, car image du grain de blé est largement répandue
dans la littérature rabbinique aussi bien que dans I’hellénisme (). D’autre
part, ’eschatologie d’Eleusis et celle de Jean appartiennent a deux mondes
de pensée irréductibles I’un a I'autre @),

2. Le gnosticisme oriental.

D’une maniére générale, les recherches récentes se sont portées dans une
autre direction que les travaux que nous venons de rappeler ou de citer.
Elles ont plutét mis la pensée johannique en rapport avec le gnosticisme
oriental. L’alternative: juif ou hellénistique, qui a longtemps pesé sur I’évan-
gile, s’est trouvée dépassée. De méme, toutes les études sur le christianisme
primitif ont connu un tel développement.

Aux premiers siécles de ’ére chrétienne une foule de sectes gnostiques et
baptistes, plus ou moins christianisées, ont prospéré dans le nord de la
Palestine et en Syrie. L’intérét pour ces sectes a passé au premier plan par
suite de la découverte de documents originaux, comme ceux du manichéisme,
et par Pédition et la traduction de textes jusqu’alors peu accessibles, comme
ceux du mandéisme.

Ces documents ont attiré I’attention des savants sur les idées cosmologiques
et sotériologiques développées autour de la figure mythique du « sauveur ».
Richard Reitzenstein a supposé ’existence d’un mythe de rédemption d’ori-
gine iranienne. Fondé sur une conception dualiste de I"univers et de ’homme,
ce mythe parlerait de la chute dans le monde ténébreux de « "Homme céleste
primitif » et des dmes, de la mission d’un Envoyé céleste qui, saisi lui-méme
dans les liens de la matiére, s’en dégage, délivre les 4mes croyantes et les
rameéne dans le monde de la lumiére. Ce mythe du « sauveur sauvé » aurait
pénétré, par quelques-uns de ses éléments tout au moins, dans toutes les

(*) G. MeauTis, Les mystéres d’Eleusis, 1934, p. 63-65. — La relation possible
entre Jean X11, 24 et les mystéres en général ou Eleusis en particulier, est déja signalée
dans les commentaires de LuTHARDT, 2. Auf. 1876, II, p. 252, GobET, 4° éd., 1903,
I1I, p. 194, HoLTzMANN-BAUER, 3. Auf, 1908, p. 223. Elle est écartée par HoLtzmaNN,
Neutestamentliche Theologie, 2. Auf. 1911, II, p. 424, BAUER, Das Fobannesevange-
lium, 3 Auf. 1933, p. 162, et les commentateurs récents. — D’aprés M. Méautis, le
texte de Luc 1x, §9-60 serait « un autre témoignage encore plus frappant de l'in-
fluence des mystéres paiens sur la langue méme des Evangiles». — (2) Cf. WETTSTEIN,
STRACK-BILLERBECK, BAUER et BULTMANN a Jean x11, 24. — (3) Cf. Ph.-H. MENoUD,
« L’originalité de la pensée johannique », dans cette Revue, 1940, p. 249 s.



LE PROBLEME ¥OHANNIQUE 159

religions du monde oriental et méditerranéen. Il se serait insinué dans la
tradition messianique et apocalyptique du judaisme et par elle dans le chris-
tianisme (0,

Cette audacieuse théorie est trop conjecturale pour entrainer les suffrages(2).
Il reste que Pespérance en la venue d’un sauveur était générale dans le monde
ancien, a I’heure ou le christianisme allait paraitre et se répandre hors des
limites de la Palestine. Cette attente s’est exprimée partout dans des concep-
tions plus ou moins paralléles entre elles et paralléles aussi en quelque mesure
a Iévangile de Jésus-Christ. C’est pourquoi la découverte de sources nou-
velles en ce domaine ne pouvait laisser indifférents les exégétes du Nouveau
Testament. On verra combien les recherches sur la préhistoire du christia-
nisme se sont étendues, en comparant, dans leur titre et leur contenu, deux
ceuvres magistrales, congues a vingt ans d’intervalle : le Kurios Christos de
Wilhelm Bousset et le Soter de Wilhelm Sterk @),

Les études johanniques ont été les plus directement intéressées par le
développement des connaissances sur le monde oriental. En effet, la question
s’est posée, et se pose encore, des contacts qui ont pu s’établir entre le man-
déisme et le johannisme.

Les Mandéens ou « gnostiques » subsistent aujourd’hui encore en Baby-
lonie méridionale @). Leur littérature religieuse, rédigée en un dialecte
araméen, date, sous sa forme actuelle, du huitiéme siécle environ, mais elle
renferme des traditions beaucoup plus anciennes. Connus en Europe dés la
fin du dix-huitiéme siécle, les écrits mandéens restérent longtemps a peu pris
ignorés, sauf des spécialistes. Ils furent édités et traduits, de 1915 a 1925, par
un orientaliste allemand, Mark Lidzbarski (5). On compte les ouvrages sui-

(1) R. REITZENSTEIN, Das iranische Erldsungsmysterium, 1921 ; Die bellenistischen
Mysterienreligionen, 3. Auf. 1927 ; Die Vorgeschichte der christlichen Taufe, 1929, etc.
Cf. R. RerrzensteIN und H. H. ScazDER, Studien zum antiken Synkrerismus. Aus
Iran und Griechenland, 1 et II, 1926. — (2) Néanmoins le «pan-iranisme» de
Reitzenstein a trouvé, récemment encore, un avocat en Ch. Aurran, Mithra,
Zoroastre et la prébistotre aryenne du christianisme, 1935 5 La prébistoire du christia-
nisme, I : Autour de I’ Asie occidentale, 1941. — (3) W. Bousser, Kurios Christos.
Geschicbte des Cbristusglaubens von den Anfingen des Christemiums bis Irendus,
1913 5 2. Auf. 1921 ; 3. unveridnderte Auf. 1926. — W. Stxrk, Soter. Die biblische
Erlosererwartung als religionsgeschichtliches Problem. Eine biblisch-theologische Unter-
suchung. I : Der biblische Christus, 1933 ; Die Erlosererwartung in den 6silichen
Religionen. Untersuchungen zu den Ausdruckformen der biblischen Christologie
(Soter II), 1938. — (4) Manda signifie « connaissance» ou « gnose ». H. Jonas,
Gnosts und spatantiker Geist, I : Die mythologische Gnosts, 1934 (Forschungen zur
Religion und Literatur des Altens und Neuen Testaments, Neue Folge, 33) voit
dans le mandéisme la gnose par excellence, a I'état pur et primitif (cf. p. 7s.; 85 s. ;
262 s.). Mais il n’a pas traité la question des rapports entre le mandéisme et le chris-
tianisme (cf. p. 1s; 80s.). — (5) M. LipzBarski1, Das Fobannesbuch der Mandder,
1905 et 1915 (texte et traduction); Manddische Liturgien, 1920 (texte et traduc-
tion) ;5 Ginza. Der Schatz oder das grosse Buch des Mandder, 1925 (traduction, avec
une introduction, des notes et des tables).



160 PHILIPPE-H. MENOUD

vants : 1° Le Ginza ou le Grand Livre ou le Trésor, composé de deux parties :
la premiére ou Ginza de droite traite principalement du monde et de la vie
présente ; la seconde ou Ginza de gauche parle de la mort et de I"au-dela.
2° les Liturgies, recueil d’hymnes sacrés. 3° Le Livre de Jean, compilation
de morceaux poétiques ou didactiques et de légendes sur Jean-Baptiste,
lequel est honoré par les Mandéens comme le vrai prophéte.

A la lumiére de sa littérature sacrée, le mandéisme semble étre moins une
religion quun syncrétisme trés complexe. Dans ses traits principaux, il est
une gnose de salut, caractérisée par un dualisme cosmique et anthropologique.
Les 4mes humaines, disent les Mandéens, tirent leur origine du ciel, du monde
de la lumiére et de la vie; comme leur ancétre commun, ’'Homme céleste
primitif, elles sont tombées sur la terre, au pouvoir des puissances des téné-
bres. Retenues captives dans la matiére, elles soupirent aprés le salut. Pour
les sauver, le Roi de la lumiére ou la Grande Vie envoie un messager céleste,
dont le role est tenu le plus souvent par Manda d’Haiye («la connaissance
de la Vie » ou de Dieu), qui a pour mission d’apporter aux 4dmes la révélation
du monde supérieur et de les guider, aprés la mort, vers leur patrie céleste.
Le mandéisme ne connafit pas, a proprement parler, de rédemption accom-
plie ici-bas ; c’est la mort seule qui peut délivrer les 4mes (). Toutefois les
croyants mandéens se préparent dés maintenant au salut, en célébrant deux
sacrements : le baptéme (masbotha), rite d’initiation, et « la montée » (mas-
sagta) ou «messe des morts», comme dit Lidzbarski, sorte d’onction plus
ou moins paralléle au baptéme et qui doit assurer a ’Ame un heureux voyage
jusqu’au pays de la lumiére et de la vie.

Lidzbarski considérait le mandéisme comme une secte issue, au premier
siécle de I’ére chrétienne, du judaisme hétérodoxe de Palestine ; il se refusait
a établir un rapport entre la gnose mandéenne et la tradition évangélique (2).
Par contre, Reitzenstein alla beaucoup plus loin. Il considéra le mandéisme
comme préchrétien et en fit un intermédiaire entre la pensée iranienne sur
le salut et le christianisme. Dans un de ses premiers ouvrages, il n’hésita pas
a conclure a la dépendance littéraire de la tradition évangélique a 1’égard
des sources mandéennes les plus anciennes @),

Les publications de Lidzbarski et de Reitzenstein provoquérent en Alle-
magne, dans les années 1925-1930, une véritable «fievre mandéenne » @,
Aux yeux de beaucoup, il apparut démontré que le mandéisme et le christia-
nisme étaient deux religions d’origine et de développement paralléles, et que
les textes mandéens pouvaient renouveler exégése de plusieurs livres du

(1) L’idée la plus émouvante du mandéisme, c’est la douleur de I'dme croyante
exilée dans le monde des ténébres et aspirant 4 la libération. Cf. Ginza, p. 568 ; Litur-
gies, p. 223 s., etc. — (2) Ginza, p. xs. — (3) R. RerrzensTEIN, Das mandiische
Buch des Herrn der Grosse und die Evangelientiberlieferung, 1919. — (4) M. GoGugt,
Au seuil de Iévangile, Fean-Baptiste, 1928, p. 113. — Sur toute la question, cf.
H. Scuiier, « Zur Mandierfrage », Theologische Rundschau, 1933, p. 1-34 et 69-92.



LE PROBLEME JOHANNIQUE 161

Nouveau Testament, en particulier du quatriéme évangile (). Mais l’oppo-
sition fut tout aussi vive et elle est allée toujours croissant, Elle a pris une
double forme. L’une, radicale, nie 'origine ancienne et occidentale du man-
déisme et conclut que nous trouvons dans ces écrits et cette pensée «la
christianisation d’une gnose orientale et non les bases gnostiques du chris-
tianisme » ), L’autre, plus conciliante en ce qui concerne ’antiquité et le
pays d’origine de la secte mandéenne, la fait naitre en Palestine au premier
siécle. Mais la conciliation s’arréte 1a. Pour le reste, on refuse de faire des
Mandéens « des ancétres du christianisme ni des inspirateurs de la tradition
évangélique » 3).

Ces objections n’ont pas été réfutées. On ne songe plus aujourd’hui 2
établir un rapport de dépendance littéraire des évangiles a ’égard des textes
mandéens ; on doute que les documents du mandéisme soient une source
d’information précieuse touchant les origines du christianisme. Si méme, en
théorie, on peut envisager que certaines traditions mandéennes remontent
jusqu’au premier siécle chrétien, il est pratiquement impossible de distinguer
avec certitude les couches rédactionnelles diverses dans cet amas, a certains
égards chaotique et contradictoire, qu’est la littérature mandéenne.

Il reste que le mandéisme a en commun avec le johannisme tout ce trésor
d’expressions, d’images et d’idées dont nous avons parlé :les dualités : lumiére-
ténebres, vérité-mensonge, vie-mort, les images du berger et de la vigne pour
dépeindre le Révélateur, idée d’un Envoyé céleste porteur de la révélation.
Expressions, images et idées qu’on retrouve, du reste, avec des variantes,
dans tous les systémes gnostiques. La question des rapports entre le johan-

(1) Cf. par exemple les commentaires de BAuER et de BurtmMany sur évangile
de Jean (voir plus loin), de LoaMEYER sur I’Apocalypse (1926), et sur I'épitre aux
Colossiens (1928), de DiBELIUS sur les épitres aux Colossiens et aux Ephésiens (1927),
de WinpiscH sur 'épitre aux Hébreux (1931). — Il faut faire une place 4 part au
commentaire de H. ObDEBERG, The fourth gospel interpreted in its relation to
contemporaneous religious currents in Palestine and the bellenistic-oriental world,
(1929). Quoique cet auteur éclaire lui aussi les textes johanniques par des paral-
léles tirés des littératures hellénistique et mandéenne, il estime que Jean
n’a pas subi influence de leurs idées et n’a, avec elles, que des rapports formels ;
Jean se situe plutdt dans la ligne du mysticisme juif, lequel a influencé aussi le man-
déisme. — (2) H. Lierzman~, « Ein Beitrag zur Mandierfrage », Sizzungsberichte
der Preuss. Akad. der Wiss. Phil.-Hist. Kl., 1930, p. 608. Lietzmann rappelle que la
personne de Jean-Baptiste appartient aux couches les plus récentes de la littérature
mandéenne et que le rite baptismal des Mandéens n’est que I’adaptation du rite nesto-
rien. — Dans le méme sens A. Loisy estime que le mandéisme n’a jamais connu
que le Christ de la théologie byzantine, qu'il est un produit relativement tardif de
la gnose orientale et qu’il n’a fourni au christianisme «ni les principes de sa foi ni
I'essentiel de son économie sacramentelle » (Le mandéisme et les origines chrétiennes,
1934, p- 157). — (3) M.-J. LAGRANGE, « La gnose mandéenne et la tradition
évangélique », Revue Biblique, 1928, p. 36. Cf. aussi J. Tuomas, Le mouvement
bapiiste en Palestine et Syrie (150 av. F.C. — 300 ap. F.-C.), 1935 (Universitas
Catholica Lovaniensis, Dissertationes... II, 28), p. 184-267.

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N, 8., t. XXX (NO 123, 1942). I



162 PHILIPPE-H. MENOUD

nisme et le gnosticisme subsiste ; les exégétes du quatriéme évangile lui ont
donné, dans ces derniéres années, 'une des deux réponses suivantes, entre
lesquelles se situe la masse flottante des opinions moyennes :

Ou bien Jean a connu le mythe gnostique du Sauveur dont le mandéisme
nous offre aujourd’hui 'une des expressions les mieux connues. Ce mythe
est a Darriére-plan de la pensée du quatriéme évangile ; mais Jean n’en a
retenu que la partie sotériologique ; de plus il 'a dépouillé de son caractére
proprement mythique, il ’a « historifié » en ’appliquant a la personne histo-
rique du révélateur chrétien. Il a écrit Phistoire de Jésus dans la langue de
la gnose, parce que cette langue lui paraissait plus propre que la langue chré-
tienne traditionnelle & exprimer sa pensée personnelle. Bref, Jean est un
témoin du contact qui s’est établi entre le christianisme et la gnose.

Ou alors Jean ne doit rien a la pensée ni méme au vocabulaire gnostiques,
Ses sources sont I’Ancien Testament et la tradition chrétienne qu’il domine
et dépasse de toute la hauteur de son génie. Trés tét le johannisme a été
exploité par la gnose. Des éléments d’origine johannique, mais déformés au
contact d’une cosmologie et d’une sotériologie étrangéres a la pensée biblique,
se sont répandus dans toutes les religions orientales, y compris le mandéisme.
Bref, c’est le johannisme qui a exercé son influence sur la gnose mandéenne.,

Il va sans dire qu’en partant de présuppositions aussi opposées sur les
origines de la pensée johannique, on aboutit a des interprétations différentes
du quatriéme évangile. Nous le verrons en passant en revue les travaux qui
admettent quelque influence du gnosticisme en général sur le johannisme et
ceux qui défendent loriginalité essentielle de la pensée de Jean.

§ 2. L’ORIGINE DE LA PENSEE JOHANNIQUE.

1. Linfluence gnostique.

Le professeur Walter Bauer est le premier savant qui ait cru pouvoir
discerner dans les écrits mandéens un « commentaire orientaliste » du qua-
triéme évangile. Les paralléles mandéens, déja nombreux dans la seconde
édition de son Evangile de fean, parue en 1925, Pannée méme ou Lidzbarski
publiait la traduction du Ginza, se sont multipliés dans la troisiéme édition.
Toutefois le prudent exégéte de Gottingue rappelle dans sa préface que ces
paralléles n’impliquent pas une dépendance littéraire de Jean, mais qu’ils
font seulement ressortir la communauté d’origine ou de milieu des deux

groupes d’écrits (1),

Préciser et expliquer ce rapport, tel est le but que poursuit, depuis vingt
ans, le professeur Rudolf Bultmann. En 1923, dans une étude trés originale,

(1) W. Baugr, Das Fobannesevangelium (Handbuch zum Neuen Testament, 6),
2. Auf. 1925 ; 3. Auf. 1933. Dans le méme sens, L. Scamip parle d’une « atmosphére
religieuse commune » au johannisme et au mandéisme (Fobannesevangelium und

Religionsgeschichte, 1933, p. 67).



LE PROBLEME FOHANNIQUE 163

il admettait que la pensée théologique du prologue de Jean venait non pas
des spéculations philosophiques de I’hellénisme, mais de la mythologie orien-
tale, dont Pinfluence se serait exercée en Palestine par Pintermédiaire du
mouvement baptiste @). Deux ans plus tard, Pexégéte de Marbourg étendait
son interprétation a tout I’évangile. Jean, dit-il, présente la personne de
Jésus sous les traits de I’Envoyé céleste, porteur de la révélation, dont la
venue signifie le salut pour les croyants et le jugement pour les incrédules,
Si Pévangéliste peut réduire a cette seule mission le ministére et la prédica-
tion de Jésus, c’est qu’il renvoie ses lecteurs a une doctrine supposée connue,
a savoir au mythe gnostique du Sauveur, que nous retrouvons dans les
Odes de Salomon, les Actes apocryphes de Thomas et de Jean, et surtout
dans les écrits mandéens. Ces derniers pourraient donc servir a éclairer la
pensée de Jean (2),

Le professeur Bultmann a développé ces vues dans son magistral com-
mentaire, publié en 1937-1941 ®). Nous avons indiqué au chapitre précédent
les bases littéraires de sa théorie : dans le prologue et le corps de I’évangile,
Jean aurait utilisé une source didactique (Offenbarungsreden), et c’est par
elle qu’il aurait été directement mis en contact avec la pensée gnostique.
Voyons de plus prés la nature et les limites de ces rapports supposés.

Selon Bultmann, Pauteur du quatriéme évangile pose la question du salut
dans les mémes termes que la gnose: comment I’homme, étranger dans le
monde d’ici-bas, peut-il étre sauvé et parvenir dans le monde supérieur auquel
il est destiné ? La pensée johannique, comme la pensée gnostique, s’organise-
rait ainsi autour de deux idées fondamentales : celle de deux mondes opposés
I'un a Pautre, et celle d’une révélation accordée par le monde d’en haut au
monde d’en bas.

A cette thése générale, Bultmann apporte des atténuations importantes en
analysant de prés les systémes de pensée gnostique et johannique. Il ne
prétend pas que Jean ait reproduit simplement les conceptions cosmolo-
giques et sotériologiques du gnosticisme. Car la fameuse source des discours
aurait appartenu au cercle d’une gnose orientale ayant déja subi Pinfluence
de la foi israélite au Dieu créateur ; Jean lui-méme a hérité de ’Ancien Testa-
ment et de la tradition chrétienne une notion de Dieu et une conception de

(1) R. Burtmann, « Der religionsgeschichtliche Hintergrund des Prologs zum
Johannes-Evangelium », Eucharisterion... 11, Forschungen zur Relig. und Lit. des
Alten und Neuen Testaments, Neue Folge, XIX, 2, Gottingen, 1923, p. 3-26. —
(2) R. BurtMaNN, « Die Bedeutung der neuerschlossenen mandiischen und mani-
chiischen Quellen fiir das Verstindnis des Johannesevangelium », Zeitschrift fir die
neutestamentliche Wissenschaft, 1925, p. 100-146 (traduit en partie par G.-R.-S. MEaD,
dans la revue anglaise : The Quest, 1926). — (3) R. Burtmann, Das Fobannesevan-
gelium (Kritisch-exegetischer Kommentar... begrindet von H.-A.-W. Mever, II,
10 Auf.). (Nous citons: Kommentar.) Cf. aussi I’étude critique: « Johanneische
Schriften und Gnosis », Orientalische Literaturzeitung, 1940, p. 150-175. (Nous citons :
0. L. Z.) et les articles: aAn6e, Yivibokw, Zdw, Bdvatog, vekpde dans le Theolo~
gisches Warterbuch zum Neuen Testament de KrTTEL.



164 PHILIPPE-H. MENOUD

Phomme et du monde opposées aux idées mythiques. C’est en fonction de sa
foi monothéiste qu’il aurait interprété le mythe.

Des différences notables apparaissent, en effet, entre la pensée de Jean et
celle du mandéisme. Tandis que dans le gnosticisme et le mandéisme "origine
du monde et de ’homme est la conséquence d’une lutte métaphysique entre
les puissances du monde lumineux et les puissances des ténébres, chez Jean
le monde et Phomme sont les créations du Dieu unique, souverain et bon. On
ne trouve donc chez Jean aucune trace des idées si caractéristiques de la
gnose mandéenne : le dualisme éternel, la série d’émanations du premier prin-
cipe, la préexistence des dmes.

Dans le mandéisme, le monde est opposé a Dieu en vertu méme de son
origine ; ’homme est séparé de Dieu en vertu d’une fatalité : la chute des
ames dans la matiére. Chez Jean, la puissance ennemie de Dieu, les ténébres,
n’est rien d’autre que 'humanité rebelle 4 la révélation primitive ; le monde
n’est pas une force anti-divine ; il est ’ensemble des hommes que Dieu aime
en dépit de leur révolte et qu’il veut sauver, parce qu’ils sont ses créatures.

Dans le mandéisme, le salut est un drame cosmique ; ’Ame doit étre déli-
vrée de la prison qu’est le corps et retourner dans sa patrie céleste. Elle peut
I’étre, dans la mesure on, par la gnose, elle est instruite de sa misére actuelle
et du monde lumineux d’ot elle vient et ou elle doit aller, Le salut n’est assuré
qu’a la mort, par la délivrance de ’Ame. Chez Jean, I’lhomme n’a pas besoin
de savoir I’histoire du cosmos et la destinée de I’Ame pour connaitre son véri-
table état ; il lui suffit de rencontrer le Révélateur ; la rédemption a lieu dans
la vie présente, quand I’homme, écoutant avec foi la parole de ’Envoyé de
Dieu, se détache du monde et se tourne vers la lumiére. Jean considére
I’homme non comme la victime d’une fatalité qui le dépasse, mais comme un
étre responsable, déterminé par Iattitude qu’il prend en présence du Sau-
veur. Au dualisme spatial de la gnose, Jean substitue un « dualisme de déci-
sion» M), §’il s’exprime dans le langage de la pensée gnostique, il laisse tom-
ber la partie proprement cosmologique du systéme et ne garde que la partie
sotériologique.

Ainsi, ce qu’il y a d’original dans I'idée johannique de la rédemption
s’expliquerait par I'influence de la gnose. Dans le mandéisme en particulier,
il existe une unité fondamentale entre les trois fonctions de ’Envoyé céleste,
qui est a la fois « héros primitif », révélateur et guide des dmes. Dans ces
trois roles paralléles, Manda d’Haiye est toujours en lutte, au nom du Roi de
la Lumiére, avec les puissances des ténébres ; cette lutte est a la fois passée
(dans Peeuvre de la création) et actuelle (dans I'illumination des dmes). Ce fait
unique, décisif ou, comme dit Bultmann, «eschatologique », est reproduit
encore dans le culte mandéen, qui n’est que P’actualisation de la venue de

(1) Cf. 0. L. Z., p. 157 : « Der « Dualismus » ist bei Johannes also nicht der kosmo-
logische Dualismus der Gnosis, sondern der Ausdruck der Entscheidungssituation,
in der der Mensch vor Gott und seiner Offenbarung steht ».



LE PROBLEME YOHANNIQUE 165

Manda d’Haiye comme Envoyé de lumiére et Sauveur des 4mes. I est signi-
ficatif que les textes mandéens ne parlent pas de la venue de Manda d’Haiye
a un moment déterminé de P’histoire, mais de sa venue dans la communauté
des croyants, chaque fois que celle-ci célébre son culte. I’important n’est pas
le moment «historique » de la révélation, mais sa signification « eschatolo-
gique ».

Or, dit Bultmann, nous trouvons dans la sotériologie johannique une
transposition de ce théme mythique. D’abord on ne rencontre pas chez Jean
I’idée qui domine tout I’Ancien Testament et le christianisme primitif, d’une
histoire du salut (). Sans doute la révélation est «historique » en ce sens
qu’elle survient, dans la personne de Jésus, a une époque déterminée. Mais,
d’une part, cette révélation ne fait que renouveler la révélation primitive *
« Die Heilsoffenbarung bringt die verlorene Moglichkeit der Schépfungs-
offenbarung zuriick... In Jesus ist nicht ein anderes Licht erschienen als das,
welches in der Schépfung immer schon leuchtete. Der Mensch lernt sich also
in der Heilsoffenbarung nicht anders verstehen, als er sich in der Schépfungs-
offenbarung immer schon hitte verstehen sollen. Schépfung und Erlgsung
stehen in Kontinuitat » (2). D’autre part, la révélation se renouvelle aussi en
ce sens que la venue du Fils est toujours actuelle et « historique » par la prédi-
cation de ’Eglise. La révélation n’est pas pour Jean, d’aprés Bultmann, une
histoire qui se déroule et qui marche vers son telos temporel ; elle est une
rencontre toujours actuelle entre le Révélateur et I’homme ; cette rencontre
est le lieu et 'occasion pour I’homme de répondre oul ou non, c’est-a-dire de
prendre une décision qui fixe sa destinée éternelle et qui fait de lui un croyant
ou un incrédule, un sauvé ou un perdu, un vivant ou un mort. La venue de
Jésus ou cette rencontre est le fait « eschatologique ». Au drame de la fin, tel
que Papocalyptique juive et chrétienne le concevait, Jean substitue la déci-
sion existentielle et actuelle de I’homme en présence du Révélateur. On
reconnait ici « Peschatologie radicalisée » que Bultmann exposait déja en
1928 @) ; dans son commentaire, Pauteur déclare plus nettement encore que
cette notion johannique du salut vient non de la tradition chrétienne, mais
de la gnose.

De cette conception nouvelle de la rédemption chez Jean découle enfin, dit
Bultmann, une vision nouvelle de la personne du Sauveur. Tandis que les
évangiles synoptiques présentent le Jésus de P’histoire dans ’humilité de son
abaissement et attendent le Fils de Phomme qui doit revenir avec puissance

(1) On ne trouve pas non plus I'idée connexe de I'élection d’Israél et de son réle
providentiel dans ’histoire. Dans I'évangile, les «Juifs» ne sont que les représentants
typiques du « monde », c’est-a-dire des hommes en général. Bultmann rejette comme
interpolés des textes tels que Jean 1v, 22 ou v, 39 qu'on serait prét a lui opposer.
— (2) Kommentar, p. 26-27. — (3) «Die Eschatologie des Johannesevangeliums »,
Zwischen den Zeiten, 1928, p. 4-22 (= Glauben und Verstehen, p. 134-152). Ici
encore Bultmann élimine comme interpolés les textes johanniques, tels que v, 28-
29, par exemple, qui développent I’eschatologie réaliste du christianisme primitif,



166 PHILIPPE-H. MENOUD

sur les nuées du ciel, Jean contemple dés maintenant dans le Fils de Dieu le
Révélateur et le juge eschatologique a qui le Pére a déja remis tous les pou-
voirs. Sans doute, Jean reste fidéle a la tradition chrétienne en faisant de son
Logos le seul intermédiaire entre Dieu et le monde ; mais, dans les détails, le
portrait qu’il trace du Fils de Dieu dépasse la figure prophétique de la tradi-
tion juive et chrétienne et trouve ailleurs ses moyens d’expression. Bultmann
reprend dans son commentaire les paralleles qu’il établissait en 192§ entre le
Jésus johannique et ’Envoyé céleste du mythe. De part et d’autre, dit-il, le
Révélateur est, par essence, identique a Dieu, il accomplit son ceuvre avec
la puissance du Pére et dans 'unité avec lui, il parle de sa personne dans des
discours de révélation (EGO EIML...), il rassemble les siens qu’il sauve, il est
le juge.

Il ne faudrait pas croire, cependant, que pour écrire son ceuvre Jean ait
déformé I’évangile primitif en utilisant les images et, en un certain sens, les
notions du mythe gnostique. Dans son étude de 1925, Bultmann admettait
que Jésus avait enseigné, en somme, ce que son disciple lui fait dire: Jésus
Iui-méme aurait appartenu aux cercles baptistes, et le christianisme johan-
nique remonterait au stade le plus ancien de la tradition, antérieur a la réac-
tion judaisante due a Pinfluence de Pierre et attestée par les évangiles synop-
tiques. Les conclusions du commentaire demeurent dans la méme ligne. Le
«disciple bien-aimé » dont parle le quatriéme évangile est un disciple idéal.
Il figure le pagano-christianisme, c’est-a-dire un christianisme libéré de I’in-
fluence du judaisme et parvenu a la pleine conscience de soi. Lors du dernier
repas de Jésus avec ses disciples, c’est le « bien-aimé » qui, aux instances de
Pierre, interroge le Maitre. Cela signifie que ce n’est pas le christianisme de
la tradition palestinienne, mais le christianisme johannique, qui est qualifié
pour comprendre et transmettre la pensée méme de Jésus.

On connait les qualités d’information, de pénétration exégétique et aussi
de concision dans I’exposé, qui donnent aux écrits du professeur Bultmann
une valeur exceptionnelle. Son commentaire sur ’évangile de Jean, dont
nous n’avons rendu que le dessin général, abonde en données de faits et en
vues pénétrantes, qui sont indépendantes de la thése principale. Ce monu-
ment de science exégétique restera sans doute longtemps indispensable a
tout interpréte du quatriéme évangile.

Il s’en faut cependant que nous adhérions sans réserve a ’explication du
johannisme que nous propose le maitre de Marbourg. Dans notre premier
chapitre, nous avons formulé de graves objections 4 sa théorie littéraire. Or,
celle-ci est le fondement de I’explication théologique. Si Pexistence d’une
source particuliére de discours n’est pas démontrée, si littérairement I’évan-
gile est homogéne, si, par conséquent, ni les textes sur I'eschatologie réaliste
ni les déclarations solennelles sur la place éminente du peurle juif dans I’his-
toire du salut ne sont des interpolations, alors la pensée johannique prend un
tout autre sens,



LE PROBLEME YOHANNIQUE 167

Méme en admettant 'existence de cette source et de ces interpolations, la
thése centrale de Bultmann reste discutable. Des objections doivent étre
faites tant sur la théorie générale que sur les interprétations particuliéres.
Indiquons d’emblée une de ces objections, qui va au centre du probléme.

I1 parait difficile d’admettre que Jean, qui laissait tomber la cosmologie du
mythe, en ait conservé la sotériologie pour construire sa théorie personnelle
du salut actuel. Car, dans le mythe, tout se tient. Le salut est une délivrance
de I’ame, parce que la misére de I’homme résulte de la chute de dme dans
la matiére. Les deux parties du mythe sont si intimement liées, qu’un auteur
qui empruntait a la sotériologie gnostique, devait nécessairement introduire
dans sa propre pensée quelques éléments au moins de la cosmologie mythique.
L’exemple d’Ignace d’Antioche parait le démontrer.

L’influence de la pensée paienne sur les idées d’Ignace est patente. Elle
se traduit non seulement par P’abandon des notions chrétiennes tradition-
nelles sur ’eschatologie et sur la valeur positive de la révélation dans I’Ancien
Testament (), mais encore par des emprunts évidents a la théorie gnostique
du salut de ’Ame. Pour ’évéque d’Antioche, c’est 4 la mort que le fidéle hérite
du salut ; délivré par elle des « séductions de la matiére » (2), il parvient a la
« pure lumiére » et devient lui-méme Logos B3). Aux yeux d’Ignace, « 'évan-
gile est la consommation de I'incorruptibilité » @, car il permet 4 Phomme de
sortir de ce monde mauvais et de réaliser une unité substantielle avec Dieu.
Ici on peut vraiment parler de dépendance a P’égard du systéme gnostique,
mais ici on est bien loin de la pensée de Jean (5).

Quant aux objections particuliéres, elles seront mentionnées au fur et a
mesure que nous présenterons d’autres études sur Porigine de la pensée
johannique.

2. L’originalité de la pensée johannique.

Les travaux du professeur Bultmann ont été trés discutés, Dans ces der-
niéres années, le débat a porté surtout sur ’eschatologie et sur l’origine des
images johanniques ().

Quant a Deschatologie, plusieurs auteurs se sont trouvés d’accord pour
déclarer qu’on ne résout pas le probléme en écartant de I’évangile les textes
qui parlent de résurrection au dernier jour ou de jugement final (7). A leur
avis, les deux idées de salut présent et de salut a venir se croisent dans tout
Pévangile, car elles correspondent 4 deux aspects complémentaires de la pen-

(r) Cf. Magn. vur, 1; x, 2. — (2) IeNAcE, Rom. vi, 25 cf. v, 2. — (3) Rom.
1, 1. — (4) Philad. IX, 2. — (5) Cf. Ph.-H. MEnouD, art. cité, passim. — (6) On
trouvera un écho des discussions plus anciennes dans la revue générale, déja
citée, de ScHLIER sur la question mandéenne. — (7) H. PriBNow, Die johanneische
Anschauung vom « Leben », 1934 (Greiswalder Theologische Forschungen, 4), p. 102-
142 ; G. StEHLIN, « Zum Problem der johanneischen Eschatologie », Zeitschrift fiir
die neutestamentliche Wissenschaft, 1934, p. 225-259 ; W.-G. KueMMEL, « Die Escha-
tologie der Evangelien», Theologische Blater, 1936, p. 235-239.



168 PHILIPPE-H. MENOUD

sée johannique. Jean a dépouillé Peschatologie temporelle du christianisme
primitif de ses traits proprement apocalyptiques, mais il ’a conservée ; elle
seule, en effet, peut résoudre les dualités, qui doivent prendre fin, puisque le
dualisme de Jean est de caractére religieux et historique, et non cosmique et
éternel, comme le dualisme gnostique. C’est a cette maniére de voir que nous
avons déja donné raison @),

Quant aux discours a images, on les a aussi étudiés trés attentivement,
Dans Particle EGO du Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament (2),
Ethelbert Stauffer a consacré quelques pages aux discours johanniques. La
maniére de parler de I’évangéliste, dit-il, a une double origine : elle répond
a la fois 4 une ancienne tradition stylistique de I’Orient, qui a fleuri dans le
syncrétisme, et aux discours de Dieu dans I’Ancien Testament. Les deux
traditions sont déja réunies dans ’apocalyptique juive. C’est 1a que Jésus et
les évangélistes les ont connues. Tout récemment, Stauffer a repris son expli-
cation dans sa Théologie du Nouveau Testament ; il déclare que Jean, en qui
il voit le premier des grands adversaires du gnosticisme dans ’Eglise, ne
peut étre tributaire de ’hellénisme ou de la gnose; il serait peut-étre plus
indiqué, ajoute-t-il, de parler d’une influence johannique sur les Odes de
Sa'omon et la littérature mandéenne ).

Nous retrouvons maintenant la belle monographie d’Eduard Schweizer
dont nous avons parlé dans notre premier chapitre @4). D’aprés notre compa-
triote, les images johanniques n’apparaissent pas dans I’Ancien Testament,
au moins avec le sens que Jean leur donne. Mais elles se trouvent dans les
textes mandéens. Comment expliquer ce fait ? L’analyse littéraire ne permet
pas de dire que Jean utilise une source apparentée aux sources mandéennes,
car I’évangile est homogéne. L’examen attentif des discours a images dans
les textes mandéens et chez Jean révéle des différences notables. La prédi-
cation mandéenne voit dans « la lumiére », « la vigne », «le berger », non des
images, mais des figures divines; dans la sphére mythologique ou se situe
le mandéisme, ces qualificatifs sont personnifiés. Chez Jean, les images ne
sont ni des identifications au sens gnostique, ni des comparaisons, ni des
symboles, mais des désignations directes de Jésus dans sa réalité derniére,
Elles sont christologiques.

Schweizer note trés finement que ces images se présentent toujours dans
des discours ou Jésus défend sa messianité. De 13 le caractére polémique des
images de Jean. En effet, les images « lumiére », « pain », « vigne », « berger »,

(1) Ph.-H. MENouDp, art. cité, p. 245-253. — (2) Theologisches Worterbuch... 11
(1935), p- 347-348 et 350-352. — (3) E. StAaurFER, Die Theologie des Neuen Testa-
ments, 1941, p. 25 s. et p. 242. Stauffer défend encore I'originalité de Jean, sur un
autre point, dans son article: «Abschiedsreden», Reallexikon fir Antike und
Christentum, 1 (1941), p. 29-35. — (4) E. Scuweizer, Ego Eimi... Die religions-
geschichtliche Herkunft und theologische Bedeutung der jobanneischen Bildreden, zugleich
ein Beitrag zur Quellenfrage des wvierten Evangeliums, 1939 (Forschungen zur
Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments, Neue Folge, 38).



LE PROBLEME FOHANNIQUE 169

etc., ne sont pas choisies au hasard. Elles désignent, d’une part, les besoins
élémentaires de la vie naturelle (nourriture, sécurité, protection) et, d’autre
part, elles sont les qualifications typiques du Sauveur dans ces religions
orientales qui visaient 3 satisfaire les besoins religieux de ’homme. Jean af-
firme que ces images ne s’appliquent qu’a Jésus, qui seul est « vraiment » la
réalité que ces images recouvrent. Les hommes connaissent plusieurs
lumiéres et suivent plusieurs bergers; mais il n’y a qu’une lumiére
véritable, qu’un vrai (ou bon) berger : le Christ qui apporte la
vie par I’évangile @), Tel est le sens de P’adjectif « vrai» que Jean ajoute
a Pimage. 'AAnBwé¢ n’oppose pas le parfait d Pimparfait, les idées ou
réalités célestes a leur apparence terrestre, comme c’est le cas dans ’hellénisme
et dans la gnose (2), mais affirme, face aux prétentions des Juifs, des Bap-
tistes et des Gnostiques, que Jésus-Christ seul a les paroles de la vie éternelle.

La statistique indique sans doute que Jean use d’images communes 2
toutes les religions de I’époque, images particuliérement en faveur chez les
Mandéens. L’examen sérieux des textes et de leur résonance théologique
prouve cependant que les affirmations johanniques n’ont pas le sens que la
gnose leur donne et qu’elles sont, au contraire, dirigées contre la pensée
mythique. Le EGO EIMI johannique est messianique au premier chef, et sa
place est a coté des déclarations de I’Ancien Testament sur Dieu. Celles-ci
attestent qu’il n’y a qu’un seul vrai Dieu ; les affirmations de Jean déclarent
qu’il n’y a qu’un seul Sauveur.

Poursuivant des recherches sur le méme sujet indépendamment de Schwei-
zer, le professeur Kundsin, de Riga, est arrivé, la méme année, par un chemin
différent, au méme résultat, ou a peu prés @). Kundsin remarque que, du
point de vue du style, les discours johanniques ont des caractéres particuliers
qui leur assurent une place a part dans ce que Norden appelait jadis le « dis-
cours sotériologique » commun 2 tout le monde religieux de ’Orient. D’une
part, il manque aux discours de ’évangile accumulation des titres et des
noms divins, ’énumération des « vertus » et des actes de puissance de la divi-
nité. D’autre part, les formules de Jean comportent un élément nouveau :
une apposition sotériologique accolée i I'image, apposition qui indique la
condition a laquelle le croyant peut étre mis au bénéfice du salut. Exemple :
« Je suis le pain de vie» — «Celui qui vient a moi n’aura jamais faim » (@),
Cest dire que les expressions johanniques n’ont pas pour but de glorifier la
divinité, mais de révéler ce qu’est Jésus pour ses auditeurs. Ce dessein se
rencontre non pas dans la littérature religieuse de I’époque — les écrits
mandéens eux-mémes n’en fournissent que des imitations isolées — mais

(1) Les différentes images de Jean sont paralléles et équivalentes ; toutes elles
signifient le don de la vie par Jésus, comme le montre Fean vi, 35, ot le pain qu’est
Jésus «nourrit » et «désaltére ». — (2) C’est dans ce sens que Burtmann (Kom-
mentar, p. 133) interpréte I’dAn6ivo¢ johannique. — (3) K. Kunpsin, Charakter
und Ursprung der jobanneischen Reden, 1939 (Latvigas Universitates Raksti.
Teologijas Fakultates Serija I, 4, p. 185-303). — (4) Fean vi, 35.



170 PHILIPPE-H. MENOUD

dans ’Ancien Testament. C’est 13 seulement qu’on rencontre aussi ’affirma-
tion EGO EIMI au sens absolu @. Ce parallélisme prouve que cette der-
niére expression a pour contenu, chez Jean, une révélation de Dieu lui-
méme.

Tous les éléments constitutifs des discours johanniques se retrouvent,
d’autre part, dans ’Apocalypse du Nouveau Testament, en particulier dans
les grandes visions, ot le Christ glorifié s’adresse a ses fidéles. C’est 1a qu’il
faut chercher le «Sitz im Leben» des discours du quatriéme évangile. Ils
ont donc leur fondement dans la tradition juive et chrétienne, et non dans les
religions étrangéres.

On le voit, les résultats auxquels aboutit Kundsin sont les mémes que
ceux auxquels parviennent Schweizer et Stauffer. Cet accord de plusieurs
savants, parvenus isolément et par des voles différentes a des conclusions si
voisines, est significatif. Il invite, a tout le moins, 4 une extréme réserve dans
les jugements portés sur les relations entre Jean et la pensée orientale.

Des travaux que nous venons de citer passons a quelques études plus géné-
rales. Il ne s’agit plus d’enquétes minutieuses sur un point spécial. Cependant
ces travaux répondent, en passant, a la question qui nous occupe. Ils le font
dans le méme sens, c’est-a-dire qu’ils admettent des rapports plus ou moins
nets entre le johannisme et le gnosticisme quant au détail des expressions ou
méme des idées, mais ils afirment, avec diverses nuances, ’originalité fonciére
de Jean.

Aux yeux du professeur Dodd, évangéliste a dominé, par la puissance de
son génie, les influences qu’il a pu subir. «Il n’est aucun livre, ni dans le
Nouveau Testament ni ailleurs, qui puisse réellement se comparer au quatriéme
évangile ». On relévera sans doute des points communs a la pensée de Jean et
aux divers courants religieux de 1’époque : rabbinisme, judaisme hellénis-
tique, hermétisme et gnosticisme. Mais Jean a assimilé ces notions étrangéres
et les a subordonnées a I’idée qui domine toute sa théologie : Dieu s’est révélé
dans P’histoire par une personne ().

Cest une attitude semblable, quoique plus nuancée, qu’adopte Walter von
Loewenich dans un article, devenu brochure, sur l'originalité de la pensée
johannique. Il fait de I’évangéliste un pagano-chrétien de Syrie, auquel les
cercles gnostiques ne seraient pas restés étrangers. Beaucoup d’aspects de
I’évangile s’éclairent, quand on les rapproche de la gnose syrienne. Il faut
se garder, toutefois, d’exagérer cette influence. C’est faire fausse route que
de voir dans le johannisme une forme de la pensée gnostique ().

() Cf. Fean vin, 24 et 28 ; xm, 19; Exode 111, 14. — (2) C.-H. Dobp, « The
background of the fourth gospeln, Bulletin of the Fobn Rylands Library, 1935,
p- 329-343. — (3) W. von LawenicH, « Johanneisches Denken. Ein Beitrag zur
Erkenntnis der johanneischen Eigenart», Theologische Blitter, 1936, p. 260-275
(publié en brochure la méme année a Leipzig).



LE PROBLEME FOHANNIQUE 171

Le théologien finlandais Gulin apparait comme un disciple de Bultmann,
quand il déclare que Jean se sert, pour parler du salut en Jésus-Christ, des
idées et expressions d’une gnose palestinienne et orientale ayant pénétré
aussi dans le mandéisme (0. Cependant, précise I’auteur, la gnose n’a fourni
que des matériaux a Dédifice johannique, dont les assises sont juives et
chrétiennes. Jean doit & la gnose une vision du monde plus pessimiste que
celle de saint Paul, mais il tient le monde pour condamné parce que pécheur,
non parce que matériel. C’est sous'influence de la gnose que Jean met Paccent
sur le salut actuel et individuel, mais il conserve P’eschatologie tradition-
nelle pour résoudre son dualisme moral. La notion métaphysique de ’amour,
transmise par la gnose, est dominée chez Jean par cette idée chrétienne : le
fidéle doit garder les commandements de Jésus pour demeurer dans son
amour. Enfin la joie dont parle ’évangile n’est pas le fruit de 'union mystique
de I’4ame avec son Dieu; elle est 'expression supréme de la communion
personnelle et morale du croyant avec Jésus. Elle plonge ses racines dans la
théologie juive du martyre, dont ’Eglise primitive est I’héritiére.

3. Linfluence de la pensée jobannique sur le gnosticisme.

On peut envisager une autre solution au probléme johannisme-gnosticisme
mandéen. On peut aller jusqu’a nier toute dépendance de Jean a 1’égard de
la pensée paienne. Dans sa monographie sur Fean et le syncrétisme bellénis-
tigue, puis dans son commentaire sur ’évangile et dans sa Théologie du
Nouveau Testament, Friedrich Biichsel aflirme I'indépendance totale de Jean
a légard de I’hellénisme et souligne vigoureusement le caractére anti-gnosti-
que de sa pensée (),

On peut aller plus loin encore et soutenir que c’est le johannisme qui a
exercé son influence sur la gnose et sur le mandéisme et qui les a teintés de
christianisme. Telle est la thése défendue par un théologien suédois, Ernst
Percy. Son livre est modestement intitulé Recherches sur Porigine de la théo-
logie jobannigque, contribution & Pétude de la naissance du gnosticisme 3);
c’est pourtant un ouvrage capital, ou Pérudition la plus scrupuleuse, en
particulier la connaissance directe des écrits mandéens, s’allie a la finesse
et au tact dans les rapprochements et les distinctions. L’ouvrage de Percy

(1) E.-G. GuriN, Die Freude im Neuen Testament, 11 : Das Fobannesevangelium,
1936 (Annales Academiz Scientiarum Fennice, XXXVII, 3). — (2) F. Btcuser,
Fobannes und der bellenistische Synkretismus, 1928 ; Fobannes (Das Neue Testament
Deutsch), 1935, 3. Auf. 1938 ; Theologie des Neuen Testaments, 1935, 2. Auf. 1937,
— Dans la controverse mandéenne, Biichsel a pris parti contre les théses de
Reitzenstein. Il a soutenu que le rapport établi par les Mandéens eux-mémes dans
leurs écrits entre leur religion et Jean-Baptiste serait purement légendaires
(« Mandder und Johannesjiinger », Zestschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft,
1927, p. 219-231). — (3) E. PEercy, Untersuchungen iiber den Ursprung der
jobanneischen Theologie. Zugleich ein Beitrag zur Frage nach der Entstehung des
Gnostizismus, 1939.



172 PHILIPPE-H. MENOUD

est 'attaque la plus vigoureuse qui ait été dirigée contre les positions occu-
pées par Walter Bauer et Rudolf Bultmann.

Percy s’attache aux trois doctrines par lesquelles Jean se rapproche d’une
fagon frappante des systémes gnostiques et, en particulier, du mandéisme.
I1 étudie successivement les textes touchant au dualisme @), au Rédemp-
teur @) et a la rédemption (3).

1. Le dualisme. — On en trouve une triple expression : lumiére-ténébres,
vérité-mensonge, monde d’en haut—monde d’en bas. Percy n’a pas de peine
a montrer que sur ce triple terrain le dualisme johannique apparait de tout
autre nature que le dualisme gnostique ; ici il s’agit d’un drame cosmologique,
dans lequel le salut de ’4me humaine s’insére comme une conséquence ; chez
Jean, en revanche Popposition se situe purement sur le plan religieux et
moral et ne concerne que le monde des humains. Il est vrai que Jean person-
nifie davantage la lumiére et les ténébres, la vérité et le mensonge, Dieu et
le monde ; il les oppose en un contraste dynamique qui donne Pillusion de
forces concrétes et démoniaques, de réalités ontologiques congues comme
des substances matérielles, indépendantes et opposées, a la maniére gnos-
tique. Mais cette présentation est due a son génie particulier — Jean est un
«visuel » — et a sa pensée théologique, ou tout I'intérét se concentre sur la
personne du révélateur historique Jésus, exigeant de la part des hommes le
oui ou le non. Par 1a Jean maintient le drame du salut dans les limites des
relations entre le Créateur et ses créatures. Il reste dans la ligne de ’Ancien
Testament, du judaisme et de ’Eglise naissante «),

2. Le Sauveur. — Reprenant point par point les comparaisons établies par
Bultmann (s), Percy montre que les éléments du portrait — étre céleste,
envoyé¢ par Dieu, demeurant un avec le Pére, cru par quelques hommes mais
rejeté par le grand nombre, etc. — découlent si naturellement de ’idée fon-
damentale, qu’ils ont pu étre mis en ceuvre de fagon indépendante par les
écrits mandéens et par Jean. En outre, dans les détails, les différences sont
plus nombreuses que Bultmann ne ’admet, et ces différences significatives
apparaissent aussi dans les discours a images ). Les traits identiques ne

(1) P. 13-143. — (2) P. 145-304. — (3) P. 306-346. — (4) Méme dans son ensei-
gnement satanologique. Cf. excursus a Fean x11, 31 s. (p. 141-143). — (5) R, BurT-
MANN, Zeitschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft, 1925, p. 104-139 et Kom-
mentar, passim. :

(6) Soulignons ce point, puisque nous avons signalé d’autres études sur le méme
sujet. Pour Percy, dans le mandéisme, I'accent est sur le prédicat : I’étre mythique
qu’est le Révélateur explique ce qu’il est ; de la les formules inversées : « c’est 'En-
voyé de la Lumiére que je suis », « c’est un berger que je suis», etc. Chez Jean I'ac-
cent est sur EGO EIMI, et I'image explique la valeur salutaire de Jésus pour les
hommes. Dans les images elles-mémes, le parallélisme va beaucoup moins loin qu’on
ne le dit. « Je suis la lumiére du monde » n’a pas d’équivalent direct dans le mandéisme
(du reste, Bultmann le reconnait). « La voie » et «la porte », dans le mandéisme, ne
s’appliquent pas au Sauveur lui-méme. Dans I'image de la « vigne », les textes man-
déens mettent I'accent sur le fait que divers étres procédent d’une méme souche



LE PROBLEME JOHANNIQUE 173

proviendraient pas d’une conception préchrétienne commune a Jean et au
mandéisme, mais d’emprunts faits par le gnosticisme a4 Jean. Aprés avoir
montré comment les textes mandéens et les autres écrits gnostiques présen-
tent la figure du Sauveur, Percy conclut a Dorigine chrétienne de I’idée de
rédemption dans le gnosticisme. En effet, dit-il, I'idée d’un Sauveur descendu
du ciel pour délivrer les hommes par sa révélation et sa propre passion, ne
se rencontre telle quelle ni dans PIran, ni dans les religions paiennes de
PAsie mineure. D’autre part, elle ne se retrouve dans les écrits gnostiques
que dans la mesure ou elle y reprend les traits du personnage historique
Jésus. Il semble donc certain que le christianisme est a I’origine de ce point
du systéme gnostique, et non Pinverse. « La figure du rédempteur s’explique
bien plus facilement dans le christianisme, a partir de I’histoire de Jésus, et
sans I'influence d’une autre religion, qu’elle ne s’explique dans le gnosticisme
sans influence du christianisme » (1), « L’idée johannique du rédempteur est
Pexpression d’une réalité vécue ; elle a sa source dans 'impression que Jésus
a faite sur ses premiers disciples » (2).

3. La rédemption. — Chez Jean, elle se résume dans la notion de la « vie »
et dans Pacte de «connaitre». La vie que donne Jésus doit s’entendre —
comme dans ’Ancien Testament et le reste du Nouveau Testament — de
la communion avec Dieu et avec son Fils. Cette vie, qui par sa nature méme
est 4 la fois actuelle et éternelle, est le salut dés maintenant et a jamais. Si
Jean insiste plus que les évangiles synoptiques et saint Paul sur P’actualité
de la vie et du salut, c’est parce que la vie a été manifestée en la personne de
Celui qui est la « parole de la vie ». Cette vie n’a rien de la « géttliches, meta-
physisches Leben » ou de la « metaphysisch-physische Unsterblichkeitssubs-
tanz » dont parle Phermétisme et la gnose. Au reste le terme dfavadia, si
caractéristique de la piété syncrétiste, manque chez Jean.

D’autre part, la connaissance, toujours liée a la foi, porte sur la vérité
révélée qu’est la personne de Jésus ; elle est une affirmation dogmatique qui
contraint a obéissance morale, comme dans la tradition juive et chrétienne.
Ce n’est pas une vision de Dieu intuitive et mystique comme dans la gnose.
Ici encore Percy voit dans les notions paralléles du mandéisme des interpré-
tations métaphysiques des idées chrétiennes.

Percy montre d’une maniére convaincante que les rapprochements faits
entre les textes mandéens et johanniques sont souvent forcés. En réalité,
les vrais paralléles ne sont pas nombreux ; ils portent sur des termes ou des
idées générales qu’il est normal de rencontrer de part et d’autre. Sur ce point,

(idée étrangére & Jean); Jean met I'accent sur le lien organique qui s’établit entre
Jésus et les siens (idée étrangére au mandéisme) ; 'image johannique de la « vigne »
dérive plutdt de I’Ancien Testament, ot Israél apparait comme la vigne dont Dieu
attend du fruit (cf. p. 228-236). Ce point de vue se rapproche de celui de Schweizer ;
mais pour Percy il n’y a pas d’intention polémique dans I'éAnBivég johannique. —
(1) P. 291. — (2) P. 302.



174 PHILIPPE-H. MENOUD

les recherches de ’auteur suédois confirment les conclusions de Schweizer,
I1 faut aussi donner raison a Percy quand il afirme que 'idée d’une rédemp-
tion révélée aux hommes par un messager céleste qui descend dans I’histoire
ne se rencontre que dans le christianisme et dans les religions qui ont été en
contact avec lui. En revanche, ce qu’il dit de I'influence exercée par le johan-
nisme sur le gnosticisme parait moins fondé. Sa pensée est ici moins déve-
loppée, ses arguments moins solides. Un jugement moins unilatéral convien-
drait mieux, vu la nature du probléme et la rareté de nos sources d’infor-
mation.

Une certaine influence du johannisme et du christianisme sur les religions
orientales parait évidente. Il doit y avoir aussi action de la gnose sur Jean,
en ce sens que Jean lui devrait, a défaut d’éléments proprement religieux,
des moyens d’expression qui manquaient encore au vocabulaire de PEglise.
Il est légitime de distinguer les deux sortes d’emprunts, et d’admettre qu’un
mot peut passer d’une religion a une autre, vidé de son contenu théologique
et disponible pour en recevoir un nouveau. Il est vraisemblable, en particu-
lier, que Jean ait trouvé dans la gnose certaines de ses images et les ait
utilisées dans le sens polémique indiqué par Schweizer. Mais Jean a pu se
servir de termes gnostiques, sans devenir lui-méme un gnostique chrétien,
Cette concession sur la forme ne contredit pas la réserve sur le fond, que
nous exprimions plus haut.

Rudolf Bultmann a répondu a Ernst Percy dans une longue étude critique
de son livre (1, I1 ¢’¢léve naturellement contre la thése que le johannisme
aurait influencé la gnose ; il reproche au savant suédois d’avoir mal compris
plusieurs textes mandéens ; il lui fait surtout grief d’avoir ignoré 'unité fon-
damentale des différents événements que rapporte le mythe gnostique, d’avoir
vu dans le mandéisme Paffirmation chrétienne de la venue du Rédempteur
«mitten in der Geschichte » (2), bref, d’avoir méconnu le sens « eschatologique »
du fait mythique.

Il semble bien que Bultmann ait raison sur la question de fait. Les diffé-
rents actes du drame cosmologique et sotériologique, dans le mandéisme, se
déroulent en fonction d’une conception cyclique du temps. Mais notre accord
avec Bultmann s’arréte 1. La conception mandéenne n’est pas celle de Jean.
Nous avons montré, en parlant de ’eschatologie johannique, que Jean reste
fidele a I'idée chrétienne d’un temps linéaire et ne doit rien de sa notion de
Phistoire ni de ses idées eschatologiques & la gnose mandéenne.

Au début de son article de 1925 sur « 'importance des sources mandéennes
pour la compréhension de I’évangile de Jean», Bultmann déplorait qu’on
elit si longtemps rattaché ’évangile a ’hellénisme et & Philon par la doctrine
du Logos. Par 13, disait-il, on n’a fait qu’embrouiller la question et retarder

(1) R. Burtmann, O. L. Z., 1940, p. 150-175. — (2) Ce qui, aux yeux de Percy,
est naturellement un emprunt au christianisme.



COMPTES RENDUS 175

sa solution (1), N’a-t-il pas commis la méme erreur en ce qui concerne les
rapports de Jean et du mandéisme ? Aujourd’hui, la « fiévre mandéenne » est
tombée. On incline de plus en plus a réduire I'importance du facteur man-
déen dans le probléme johannique. On voit entre les notions johannique et
mandéenne de la rédemption des différences aussi importantes qu’entre le
Logos de Philon et celui de Jean. Il reste que ces textes mandéens n’auront
pas été versés en vain au débat, s’ils contribuent, ne serait-ce que par contraste,
a révéler mieux l'originalité essentielle du disciple anonyme qui « a écrit ces

choses ».
(A suivre.) Philippe-H. MENOUD.

COMPTES RENDUS

René Scuzrer, La composition du « Phédon ». (Tiré a part de la Revue des

Etudes grecques, t. LI11, 1940, p. 1.), Paris, 1941, 50 p.

« Faire abstraction de I’Inexprimable, c’est réduire I’ccuvre de Platon 3
n’étre qu’une fantaisie incohérente », disait déja il y a quatre ans M. Scherer
dans sa remarquable Question platonicienne. 1l reprend aujourd’hui, a propos
du Phédon, ses analyses sur «les rapports de la pensée et de lexpressmn
dans les Dzalogues ». On sait combien la considération des paliers est impor-
tante pour interpréter la souple démarche dlalecthue de Platon. La méthode
1nterrogat1ve Pobligeait & passer sans cesse « de ce qui est premier par rapport
4 mous & ce qui est premier absolument. De la cette versatilité chronique,
dont tous les dialogues nous offrent quelque exemple ». Dans la dialectique
ascendante et descendante, "Ame, qui assure la liaison entre Pintelligible et
le sensible, se détache constamment de la chose pour atteindre I’Idée et pour
redescendre ensuite de I’hypothése intuitive a la vérification déductive.
M. Scharer montre par des schémas suggestlfs que dans le Phédon «ascen-
sion demeure entiérement inexprimée, car elle vise a I’Essence qui, étant
pensée pure, échappe a toute traduction. La matiére écrite du dialogue est
purement déductive et descendante »; elle doit aboutir a I'immortalité de
I’Ame. Malis ici le temps intervient et nous quittons le palier temporel de la
dialectique pour passer a celui du temps mythique. Un pas de plus nous
raméne, a la fin du dialogue, au palier du temps historique d’ou nous étions
partis. La nous retrouvons le Socrate prisonnier dont la mort figurera de fagon
sensible et tragique ces réalités métaphysiques que la dialectique nous avait
permis d’atteindre. Il y a ainsi «un processus de rédemption dialectique »
grice auquel «on part de ce qui est premier relativement a I’homme pour
atteindre ce qui est premier en soi, et revenir a la réalité initiale, qui est
alors congue sous sa forme dérivée et située a sa vraie place ».

Les péripéties de ’enquéte chalecthue chez Platon ne dessinent pas seule-
ment la marche de toute pensée vivante qul fait collaborer science et foi,
intuition et déduction a la découverte du vrai. M. Scharer a le mérite d’en
montrer aussi la portée métaphysique. En effet, n’est-ce pas la croix de toute
recherche métaphysique qas en ga -et-vient nécessaire entre la chose et
Iidée qui Pexplique, sans qu’aucun des deux termes doive étre sacrifié ?
On pourrait montrer que ’expérience métaphysique de Descartes, de maniére

(1) R. BULTMANN, Zeistschrift fiir die neutestameniliche Wissenschaft, 1923, p. 100.



176 COMPTES RENDUS

toute pareille, cherche a opérer la fusion de 'ordre des raisons et de ’ordre
des matiéres: a partir du cogito, ascension vers Dieu et redescente vers
I’homme concret d’ou ’on était parti, Mais, alors que Descartes suit un itiné-
raire unique et définitif, Platon, plus dialectique, plus sensible aux mystéres
et aux limites du langage multiplie les paliers dialectiques et nous force,
presque a notre insu, & les dépasser tous et a en redécouvrir lasource dans le

Bien qui est au dela de Pexprimable. Pierre THEVENAZ.

Rosa KLINKE-ROSENBERGER, Das Gitzenbuch (Kitdb al-Asndm) des Ibn al-
Kalbi. Leipzig, Otto Harrassowitz, 1941, dans « Sammlung Orientalistischer
Arbeiten », Heft 8.

L’étude des croyances et des mceurs des Arabes nomades devrait faire
partie des disciplines de ’Ancien Testament. Il y a, par exemple, dans le
paganisme arabe d’avant I’hégire des analogies qui permettent de mieux
comprendre certains rites de la vie nomade des Hébreux. Pour s’en convaincre
il suffit de lire la thése que Mme Rosa Klinke-Rosenberger a publiée a Leipzig,
sous la direction d’un savant orientaliste, le professeur A. Fischer.

Parmiles auteurs arabes du VIIIesiécle, un des plus connus est Ibn al-Kalbi,
qui mourut a Bagdad, aprés avoir dirigé dans cette ville une école célébre.
Dans son ceuvre principale, Kitib al-Asnam, c’est-a-dire Livre des Idoles, il
a recueilli des traditions relatives aux dieux du paganisme arabe. C’est de
cet ouvrage que Mme Klinke donne aujourd’hui une édition critique avec
texte, commentaire et traduction. Il faut P’en féliciter, car son étude a ’avan-
tage de mettre a la portée du public des textes qui demeuraient accessibles
aux seuls arabisants dans Pédition du Kitib al-Asnim, parue au Caire en
1924 par les soins de Zaki Pacha.

L’impression du texte arabe fait honneur aux presses de la maison de
Winterthour qui s’est chargée du travail. La traduction, que j’ai essayé de
refaire, me parait bonne; étant donné que ce livre est destiné a étre un ins-
trument de travail, elle aurait gagné a étre plus littérale. Le commentaire est
trés riche, puisqu’il groupe 457 notes, quelques-unes étendues, pour 40 pages
seulement de texte. Nombreux sont les rapprochements avec ’A. T., si
nombreux méme que leur utilité est parfois contestable. Ainsi, on peut se
demander en quoi ’équipée de Abraha al-Achram (VIe siécle) contre la Mec-
que éclaire la campagne de Sennachérib contre Jérusalem; leur seul point
commun est d’étre arrétées mystérieusement. La présence d’un glossaire ren-
drait Pouvrage plus maniable.

Les problémes soulevés par ce livre sont passionnants, car dans les croyan-
ces des tribus préislamiques se retrouvent plusieurs des pratiques religieuses
des Bédouins modernes. On sait que 'unification religieuse opérée par Maho-
met fut plus apparente que réelle. La plupart des idoles mentionnées par Ibn
al-Kalbi sont des rochers, des pierres de forme ou de couleur bizarre qui se
trouvaient dans la péninsule arabique. Or, le culte des bétyles joue encore
un réle dans la vie des nomades. D’autres pratiques notées par Ibn al-Kalbi,
telles que la présence d’un dieu domestique (cf. les théraphim dans P’A. T.), le
naziréat, une institution rappelant PUrim et le Tummim, des prescriptions
de pureté semblables a celle du Lévitique, 4 c6té de légendes arabes extrava-
gantes, attestent que nous sommes en présence d'un fonds de traditions
commun aux Sémites nomades. Cela ne 31gn1ﬁe-t-11 pas quen se penchant
sur la vie des Bédouins modernes on peut arriver 4 mieux connaitre d’autres
Bédouins, dont les coutumes ont laissé des traces dans A, T. ?

Georges PIDOUX.

Imprimerie La Concorde Lausanne (Suisse).



	Revue générale : le problème johannique

