Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 123

Artikel: Les notions de Bible et d'Eglise, et leur fonction dans la pensée
théologique

Autor: Burnier, Edouard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380415

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES NOTIONS DE BIBLE ET D’EGLISE, ET
LEUR FONCTION DANS LA PENSEE THEOLOGIQUE

S1 la théologie biblique reprend aujourd’hui une place considérable,
et méme la place centrale, dans la dogmatique protestante, ce n’est
plus seulement en vertu d’un appel 4 retourner «aux sources», lancé
par la science et par la piété d’un Schlatter ou d’un Harnack; ce n’est
pasnon plus pour des raisons pratiques, telles que le développement de
Pévangélisation, 'intensification de la prédication ou le renouvellement
de la liturgie. Le mouvement biblique actuel — sur les causes his-
toriques duquel nous ne nous arrétons pas ici — est une vague de
fond. Il n’est pas exagéré de dire qu’il s’agit 1a d’un véritable réveil
théologique. N’est-il pas, d’ailleurs, accompagné des manifestations
caractéristiques de tous les réveils religieux : besoin d’absolu, réac-
tion contre les générations précédentes, action de quelques fortes
personnalités ?

Les accusations de trahison et d’hérésie lancées par certains repré-
sentants de ce mouvement contre le XIXe si¢cle — qui fut un treés
grand siécle théologique protestant — sont loin d’étre également
justifiées. L’incompréhension des fils pour les péres est si totale et,
a vrai dire, si douloureuse dans sa violence et dans son ingratitude,

N. B. — Les pages qui suivent font partie d’un recueil d’études sur la Bible et la
théologie qui paraitra, & Lausanne, cet automne. Nous en détachons un fragment
dans lequel nous cherchons & poser un probléme qui nous parait capital pour la
théologie réformée. Nous en esquisserons une solution possible dans I'ouvrage indi-
qué.



136 EDOUARD BURNIER

qu’il est impossible, pour le moment, de chercher a s’expliquer et
a se rendre mutuellement justice.

Le conflit reléve d’ailleurs de la psychologie intellectuelle, autant
que de la théologie. Le XIXe¢ si¢cle n’est pas arrivé a résoudre ’oppo-
sition de ses deux tempéraments théologiques fondamentaux, le
piétisme et le libéralisme ou, en matiere de théologie biblique, le
biblicisme et P’historicisme. Il fallait t6t ou tard qu’une médiation
intervint ; ce fut une médiation violente, produite par le scandale
de cette division qui menagait de rendre la théologie impuissante
et d’affaiblir le témoignage de I’Eglise. La révolution dialectique était
inévitable. Seulement, comme il s’agissait d’une révolution théo-
logique, elle se déclara, selon I'usage, conservatrice et prétendit ne
faire que restaurer sans rien innover. La pitce maitresse de la restau-
ration proposée et si vigoureusement menée par la révolution dialec-
tique, c’est la théologie biblique (®.

Elle offre a I'historien de la pensée chrétienne deux aspects parti-
culierement intéressants. Le premier, c’est la liaison étroite que
la théologie de la « Parole de Dieu » a opérée entre la notion de Bible
et celle d’Eglise. La Bible n’est « Parole de Dieu » que dans et pour
PEglise ; et I’Eglise n’existe qu’en tant que témoin et servante de
la Parole.

L’autre aspect de cette restauration biblique qui sollicite ’atten~
tion de tout théologien préoccupé de questions de méthode, c’est
la remise en honneur d’un type de raisonnement spécifiquement
théologique : I'analogie de la foi.

L’importance donnée a la notion d’Eglise dans l’économie de
la Révélation scripturaire et I’attention accordée & ’analogie de la

(1) Il serait bien injuste de laisser a la théologie dialectique seule tout le mérite
et tout le risque de la restauration actuelle de la théologie biblique dont les ouvriers
ne se réclament pas, chez nous surtout, d’une école dogmatique particuliére. Cette
liberté a I'égard de tout dogmatisme — qui n’exclut pas le sens des problémes doctri-
naux — est méme une précieuse garantie de méthode. Mais la théologie de K. Barth
nous offre, si I’on peut dire, un cas-limite dans les diverses manifestations de cette
restauration ; elle pose avec plus d’acuité les questions de méthode qui nous inté-
ressent icl, en ce qui concerne particuliérement les relations de la Bible et de 'Eglise.
I1 ne nous est pas possible de donnerici un choix de références, tant soit peu suffisant,
se rapportant a ce probléme dans I'ccuvre considérable de K. Barth. On sait en
effet que la notion d’Eglise est, avec celle de la Révélation biblique, comme le fil
de trame de toute la Kirchliche Dogmatik. Nous renvoyons, en particulier, a: I, 1
(3€ éd.), préface, p. vir ; ainsi qu'aux p. 1; 78 et 79 ; 290 et 291. Voir aussi dans
1, 2, le § 22 tout entier. Cf., en frangais, Révélation, Eglise, Théologie, Paris, 1934.



LA BIBLE, EGLISE ET LA PENSEE THEOLOGIQUE 137

foi proceédent, remarquons-le, d’une méme intention : celle de rendre a
la théologie biblique toute son autonomie. En liant I’Eglise 4 la Bible,
a la maniére de I’école dialectique, on croit, en effet, éviter tout
conflit d’autorité entre I’Ecriture et Pinstitution divine qui a la
mission de la conserver et de la répandre. L’Eglise devient fonction
de la Parole. Mais fonction nécessaire ; on pense parer a tout indi-
vidualisme anarchique dans l'usage de la Bible, en décrétant que
celle-ci n’exerce sa fonction révélatrice que dans I’Eglise. Méme
préoccupation de P'autonomie de la Bible (et il est entendu que le
vrai nom de cette autonomie est « théonomie ») dans la restauration,
aussi subtile que vigoureuse, du principe de 'analogie de la foi. Celui-
ci est destiné, en effet, a assurer a la théologie biblique sa complete
liberté d’interprétation et 4 fonder, au point de vue épistémologique,
le fameux principe réformé : « Scriptura, interpres sui ipsius ».

Telles sont les deux questions considérables soulevées par la
restauration de la théologie biblique a laquelle se consacre 1’école
dialectique.

Nous reviendrons a loisir sur le probléme de I’analogie de la foi
dans une prochaine publication. Nous en détachons ces quelques
pages qui se rapportent au probléme des relations de la Bible et de
IEglise. Nous envisageons ici ce probléme sous un angle trés restreint,
celui de la fonction réciproque des deux notions d’Ecriture et d’Eglise
au point de vue de ’épistémologie protestante. Nous laissons donc
entierement de c6té la question éxégétique qui constitue le fond du
débat : Qu’est-ce que la Bible enseigne au sujet de ’Eglise ? et la
question dogmatique, tout aussi importante : Qu’est-ce que 1’Eglise
nous enseigne sur Ja Bible ? () Dans la devise choisie par la théologie
dialectique : «Bible — Eglise — Théologien, il nous parait nécessaire
d’examiner d’abord quel est le rapport fonctionnel établi entre les

(1) Nous sommes heureux de saisir cette occasion pour signaler aux lecteurs de
cette Revue la récente publication de M. F.-]J. LEENnARDT, Etudes sur I’ Eglise dans
le Nouveau Testament, Genéve, 1940. Du point de vue catholique, voir F.-M. Braun,
0. P., Aspects nouveaux du probléme de I’ Eglise, Fribourg, 1942.

On trouvera des considérations intéressantes sur le réle de 'autorité de I'Eglise
dans le développement de la théologie biblique, dans F. Torm, Hermeneutik des Neuen
T estamentes, Gottingen, 1930. Voir aussi, dans cette Revue, I’article de Paul Com-
TESSE, L'interprétation du Nouveau Testament, 1933, p. 5-41. Signalons enfin, sur
le probléme de I’herméneutique au XIXe siecle, Pouvrage capital de J. Wacn, Das
Versteben, t. 11, Die theologische Hermeneutik, von Schleiermacher bis Hofmann,
Tiibingen, 1929.



138 EDOUARD BURNIER

deux premiers termes. Ce rapport est en effet déterminant pour
Pappréciation du contenu et de la méthode du troisiéme terme, celui
de théologie, et cela d’autant plus qu’il s’agit d’une théologie essen-
tiellement biblique.

Les relations de la Bible et de la théologie ne relévent pas immé-
diatement de Pexpérience individuelle du croyant. Si celle-ci est
appelée a intervenir dans la solution du probléme, elle le trouve
formulé en des termes qui lui sont transmis par une tradition anté-
rieure méme 4 lexpérience chrétienne, puisque la notion de I’aufo-
rité scripturaire est une notion capitale de la théologie juive.

Le terme de Bible implique nécessairement, non seulement en ce
qui concerne son contenu matériel et sa forme traditionnelle, mais
aussi en ce qui concerne sa valeur et sa fonction théologiques, une
certaine intervention de ’Eglise. De méme qu’il y a une histoire du
recueil canonique, de méme il y a une histoire, beaucoup plus
longue et plus complexe, de la formation de 1’autorité scripturaire
et de son application a la théologie de chaque confession chrétienne.
La notion de la Bible n’est pas une notion immédiate que nous
pouvons saisir en dehors d’une certaine perspective ecclésiastique,
pas plus que nous ne pouvons faire abstraction, dans l'exégese des
livres canoniques, des circonstances particuli¢res et de I'époque qui
les ont vu naitre.

Mais, et c’est ce qui nous importe au point de vue de 1’épistémo-
logie théologique, cette notion, médiate, transmise par une longue
tradition, n’est pas non plus, saisie en elle-méme, une notion simple.
Elle implique, au contraire, d’autres notions qui contribuent a donner
a ce livre son caractere théologique particulier. En fait, la notion de
la Bible est liée a4 deux concepts, eux-mémes fort complexes, celui
de la Révélation et celui de I'autorité de I’Eglise.

La Bible se présente a nous comme une forme de la Révélation
et comme l’expression de I'autorité de ’Eglise en matiere théologique.
Elle est ainsi liée historiquement a une institution qui en a la
garde et qui en fixe 'usage.

Il parait donc nécessaire de préciser quelle est, vis-a-vis de I’Eglise,
la fonction de la «grandeur » représentée par la Bible. Rien n’est
plus erroné que de la considérer comme un donné positif absolu et
invariable. Elle est une fonction. On discute a perte de vue, entre



LA BIBLE, EGLISE ET LA PENSEE THEOLOGIQUE 139

théologiens, pour savoir si c’est la forme ou le fond, le contenant ou
le contenu, la lettre ou PEsprit qui font autorité dans la Bible. L’un
et 'autre ! Car qu’est-ce que I'un sans ’autre ? Qu’est-ce que la Bible,
sinon l'incarnation de I'Esprit dans une lettre ? Et qu’est-ce que
cette lettre indépendamment de sa signification, c’est-a-dire de
IEsprit qui Pinspire ? Mais, a vrai dire, la question ainsi posée
n’a guere de sens. En tout cas elle est vaine, car elle comporte tou-
jours d’avance sa réponse dans l’esprit de celui qui la pose.

Tout dépend, en effet, de la conception formelle et matérielle
que lon se fait de la Révélation et de I’autorité de ’Eglise, car si
la Bible contient la vérité historique sur le faiz chrétien, elle est
aussi, par ailleurs, 'instrument mis au service des interprétations
théologiques que ’Eglise donne des notions de Révélation et d’auto-
rité. Elle sert au théologien a exprimer les postulats métaphysiques
de la foi. Postulats indispensables, donc pleinement légitimes aux
yeux de la foi comme aux yeux de la pensée chrétiennes. Mais ce
qui est moins légitime, c’est la confusion, trop souvent commise,
entre la Bible et I'usage théologique qui en est fait. On justifie, a la
faveur de cette confusion, l’autorité de ’Eglise par la Bible, alors
que celle-ci est logiquement, historiquement et psychologiquement
déterminée par celle-la. Si toutes les Eglises chrétiennes s’accusent
mutuellement de mutiler ou de déformer la Bible, c’est précisément
parce que la Bible n’est jamais ’objet simple, immédiatement défi-
nissable, d’une expérience directe. Nous parlons de la Bible en tant
qu’autorité dogmatique et comme norme théologique, non pas de
Paction spirituelle de son témoignage sur le croyant ni, bien entendu,
de la personne de Jésus-Christ qui peut nous saisir a travers la lettre
de PEvangile. D’ailleurs, le caractére médiat de la Révélation et de
I’autorité bibliques est implicitement reconnu par les deux postu-
lats fondamentaux qui conditionnent, chez les Réformateurs et chez
leurs descendants de stricte observance, 'usage de I’Ecriture: le
postulat du témoignage du Saint-Esprit communiqué a ’Eglise et
celui de Vanalogie de la for.

Le premier nous empéche de disposer de la Bible comme d’une
source de Révélation que nous pourrions capter et détourner dans
des canaux artificiels ou dont nous chercherions a accumuler les
eaux derriére les barrages de nos doctrines, a accélérer ou a ralentir
le cours; la Bible ne 7évéle que dans la mesure ou Dieu veut nous
parler par son Esprit dans ’Ecriture.



140 ' EDOUARD BURNIER

Quant au principe de I’analogie de la foi qui commande partiel-
lement Pexégese de la Bible chez les Réformateurs et que la théologie
dialectique applique d’une maniére encore beaucoup plus systéma-
tique aujourd’hui, il apporte, lui aussi, un complément et une limi-
tation a la Révélation biblique. Une limitation, puisqu’il nous
déclare que la Bible ne donne pas de réponse positive et immédiate
a tous les probleémes théologiques et que, de plus, le sens littéral de
certains passages doit étre abandonné au profit du sens analogique .
Un complément, puisque cette méthode analogique étend I'usage de
I’Ecriture, la rend apte a répondre a des questions ignorées de ses
auteurs, et permet d’enrichir notre connaissance théologique d’un
certain nombre de notions dont Panalogia fider nous garantit ’au-
thentique conformité a la pensée biblique et la parfaite cohérence
dogmatique.

Ainsi les notions de Révélation et d’autorité bibliques se révelent
d’une grande complexité. Elles s’accompagnent nécessairement de
certaines autres notions dont il est difficile de dire, au premier abord,
si elles nous sont livrées par la Bible ou si elles contribuent au con-
traire a constituer dans notre esprit son autorité. C’est en particulier
le cas de toutes les notions qu’impliquent la réalité historique et la
conception théologique de ’Eglise 3,

La Bible est si étroitement unie a la vie de ’Eglise qu’aucun exé-
gete ne saurait prétendre la lire indépendamment de certains préju-
gés ou postulats confessionnels. Nous n’avons pas d’acces vraiment
immédiat a la Bible. Sinon comment expliquer Pexistence des Bibles
confessionnelles en lieu et place d’une Bible chrétienne ? Incontesta-
blement, nous abordons les disciplines de ’exégese et de la théologie
bibliques en ayant recu de notre Eglise une certaine définition de la
Révélation scripturaire que nous approfondissons personnellement

(1) Cest en particulier le cas de certains passages de ’Ancien Testament pour
I'explication desquels on recourt 4 « 'image prophétique » ou a la « typologie ». On
sait combien vivement est débattue aujourd’hui la question de la christologie de
I’Ancien Testament. — (2) Comme nous le disions plus haut, nous ne parlons
pas ici de la notion néo-testamentaire de I'Eglise, source de toute définition
théologiquement valable. Nous admettons pleinement que le critére des notions
que nous étudions ici est fourni par I'Ecriture. Mais ce qui rend la norme
scripturaire particuliérement difficile 4 définir et & appliquer, c’est que le probléme
«Bible-Eglise » n’est pas posé, dans le Nouveau Testament, dans les termes
complexes et aigus que le développement des institutions ecclésiastiques et leur
activité théologique lui ont conféré de nos jours. Le probléme est précisément de
savoir si, par suite de cette évolution, nous nous trouvons encore en face de la
méme théologie biblique que I'’Eglise primitive.



LA BIBLE, EGLISE ET LA PENSEE THEOLOGIQUE 141

en vue de promouvoir la prédication de notre Eglise ou I’étude de
sa théologie confessionnelle particulitre (0.

Bien entendu, il y a dans ces traditions ecclésiastiques, comme
dans toute autre tradition, des arréts, des retours en arriére, voire
des révolutions. On peut faire remarquer cependant qu’elles s’ope-
rent dans un certain cadre ; et la variabilité d’une tradition n’em-
péche nullement son influence de s’exercer. Il y a, d’ailleurs, des
« constantes » dans les traditions les plus souples. Ainsi en est-il de
la tradition réformée. Plus elle est menacée de schismes ecclésias-
tiques ou théologiques, plus on fait usage de la Bible pour légitimer
chaque mouvement ou chaque école ; et plus on fait ainsi usage de
la Bible, plus on la soumet involontairement & des theéses théolo-
giques formulées en dehors d’elle et qu’on la sollicite de sanctionner.
Tous les schismes, toutes les réformes, toutes les sectes veulent se
justifier « bibliquement ».

Quel est donc le théologien qui peut prétendre a se débarrasser
totalement, dans sa bréve existence, du poids considérable de sa
tradition ecclésiastique ou confessionnelle ? Tous, nous abordons
une certaine Bible, comme le compositeur nait dans un certain climat
musical, et se trouve devant certains « styles » donnés. Il subira les
lois de son époque, en s’y soumettant ou en réagissant, ce qui est
encore se laisser conditionner.

L’illusion actuelle de certains protestants nous inquigte : ils croient
rejoindre la Bible indépendamment de tout préjugé philosophique
et de toute présupposition théologique ou confessionnelle. Et la tra-
dition de leur Eglise ? Et leur fonction officielle de théologiens, de
prédicateurs ou d’évangélistes ¢ Ne sont-ce pas 1a des influences ?
Il ne suffit pas de déclarer que I'on croit a un livre ; il faut encore
dire dans quelle langue on le lit. La Réforme a été bien inspirée en
placant cette lecture sous le controle de ces deux maitres que sont
le témoignage du Saint-Esprit et ’analogie de la foi ®. Mais, ce
faisant, elle ne soustrayait nullement I’autorité de la Bible a celle

(1) Cette influence de I'Eglise est loin d’étre toujours consciente. Souvent méme
le théologien la nie, tout en reconnaissant par ailleurs I'importance capitale de la
potion et de 'institution de 'Eglise. On pourrait appliquer a cette influence le mot
d’Aristote, rappelé récemment dans cette Revue par M. S. Gagnebin: «Ce qui
est premier dans l'ordre de la genése est dernier dans I'ordre de I'analyse». —
(2) Voir la belle étude de Karl Horr, Luthers Bedeutung fiir den Fortschritt der
Auslegungskunst (Gesammelte Aufsitze... Bd I, p. 544-582. Tiibingen, 1923, 2¢ et
30 éd.)



142 EDOUARD BURNIER

de I’Eglise ; elle ne faisait que donner a celle-ci des criteres plus
justes. Combien cette nouvelle exégese devait étre féconde pour la
véritable pénétration de I’Ecriture ! Et combien, solidement atta-
chée au document chrétien primitif, elle devait cependant per-
mettre a DPesprit moderne de faire bénéficier la science théolo-
gique de son trésor d’érudition critique et de ses nouvelles méthodes
d’exégese théologique ! Quelle révolution permanente inaugurait
la création de cette science biblique !

Il n’empéche que cette science devait se trouver devant des pro-
bleémes de méthode et d’autorité sans cesse plus délicats. Les tradi-
tions si diverses dont on se réclame, aujourd’hui méme, pour procéder
a une restauration de la théologie biblique sont nées précisément de
Pimpossibilité dans laquelle se trouverent les Réformateurs de for-
muler des principes d’exégese théologique valables sans équivoque
pour quiconque admettait la base scripturaire. Qu’est-ce a dire,
sinon que cette base ne nous est pas fournie comme une donnée immé-
diate, mais qu’elle est une « matiere théologique » dans I’élaboration
et la présentation de laquelle la tradition et autorité des Eglises
jouent un réle considérable ?

Cette élaboration est, en effet, intimement liée 4 ’institution méme
qui est chargée de conserver la lettre et I’esprit de la Bible : Les pos-
tulats théologiques grice auxquels nous avons acces a la Bible comme
source de Révélation et qui fondent son autorité comme telle, ne
sont jamais le produit de la seule activité indépendante de notre
expérience personnelle. Trés rares sont en fait les théologiens, les
systématiciens surtout, qui travaillent en dehors de tout cadre ecclé-
slastique.

La théologie, méme la plus révolutionnaire, la plus « émancipée »
est, de toutes les sciences, celle qui reste le plus étroitement lide a
une institution sociale. Cela est I’évidence méme pour certaines dog-
matiques strictement ecclésiastiques dont 'objet et la méthode sont
fournis d’autorité par la tradition confessionnelle. Cela suppose que
Pactivité de ’exégete aussi est entieérement soumise au controle d’une
autorité qui décide, une fois pour toutes, quelles vérités de fol sont
scripturaires et quel est le fondement de I’autorité de la Bible. On ne
saurait dire que, dans ce cas, les relations de la Bible et de la théologie
solent de telle nature que celle-ci soit soumise a celle-la. La notion
de dogme, liée a celle d’Eglise — et qui d’ailleurs cherche toujours a se
donner un fondement scripturaire — vient renverser cette relation



s

LA BIBLE, 'EGLISE ET LA PENSEE THEOLOGIQUE 143

et soumet la Bible a ’Eglise. Mais méme quand I’Eglise ne dicte pas
a la théologie biblique sa méthode, méme quand elle se contente de
lui fournir son objet sans condition, ce serait une illusion de croire
que Iinfluence de la tradition ecclésiastique ne se fait pas sentir, et
de fagon parfois déterminante, dans 1’élaboration théologique de la
Bible. Dans la mesure ou il travaille au sein d’une Eglise, ou il est
appelé a enseigner de futurs pasteurs et a précher lui-méme dans la
chaire chrétienne, dans la mesure ou il a été formé par une Eglise et
consacré par elle dans son ministere intellectuel, le théologien sait
bien qu’il est soumis 4 une tradition et que celle-ci est le premier,
sinon le seul chemin par lequel il a acces au livre de la Révélation ®.
Soumis, non certes, dans plusieurs Eglises protestantes, 4 une auto-
rité extérieure, encore qu’il n’y ait — et bien heureusement! —
aucune faculté de théologie qui n’ait des liens moraux étroits avec
une Eglise ), Mais, soumis a un ensemble de méthodes, de principes,
de points de vue fournis par la tradition de chaque Eglise ; soumis a
la tradition herméneutique de sa confession ecclésiastique, dont son
travail ne représente qu’un chainon, le théologien, dans toutes les
Eglises, est toujours un homme lié, dans une certaine mesure. Il est
d’abord ’'homme d’une tradition historique. Et il le serait encore en
rompant avec son Eglise, car il n’est aucune manifestation de la vie
et de la pensée chrétiennes qui ne soit marquée de ’empreinte
indélébile d’une expérience communautaire. Pas plus qu’il n’y a de
vérité qui n’implique, a un titre quelconque, la notion d’univer-
salité, il n’y a de théologie qui n’emprunte sa substance a une Eglise.

Il est vain de se demander si cette condition est bonne ou mau-
vaise, car elle ne saurait étre autre. Le théologien est lié a une tra-
dition par un véritable devoir d’état, par la nature méme de son métier.

(1) Sur les relations de la théologie et de I'Eglise, voir, en particulier, A. REymMonD,
De la méthode dans la recherche métaphbysique, Recueil de travaux publiés par la
Faculté des lettres, Lausanne, 1937, p. 15 et 16 et Philosophie et théologie dialectique,
dans cette Revue, 1935, p. 255-281. Cf. René Guisan par ses leures, Lausanne, 1940,
t. II, p. 405 ss. ou 'on trouve une si persuasive défense des droits et des devoirs
de I'Eglise envers toute activité théologique. Voir aussi Ed. Mauris, Comment
définir la théologie moderne?, dans cette Revue, 1940, p. 312-323, qui donne une
autre citation de René Guisan, et E. BRUNNER, Offenbarung und ¥ernunft, Zurich,
1941, p. 137 ss. Ce que ces auteurs disent de I'ensemble des disciplines théologiques
vaut a fortiori pour la théologie biblique. — (2) En Suisse romande, le statut
d’autonomie que la Faculté de Genéve a requ il y a quelques années, et que va
recevoir la Faculté de théologie de I'Eglise neuchiteloise unie marque un resserre-
ment des liens qui unissent ces Facultés a leur Eglise. ‘



144 EDOUARD BURNIER

La Bible ne lui est pas accessible directement, parce que la ques-
tion qu’il lui pose est d’abord celle de son autorité. Or la détermi-
nation de cette autorité, pas plus que son maintien et son exercice
ne peuvent étre assurés par la Bible seule. Il lui faut un organe —
visible ou invisible, Saint-Esprit ou magistére de ’Eglise. Il lui faut
des régles d’interprétation et d’application : analogia entis, analogia
fidei, symbolisme, littéralisme. Il faut, appuyant ces regles, quelque
principe métaphysique, si général soit-il. (En fait, toute déclaration
sur Pautorité de la Bible tranche dans un sens ou dans l’autre le
probléeme de I'immanence ou de la transcendance divine, celui du
réalisme ou de 'idéalisme, etc.) Il faut aussi un lieu ou cette autorité
s’exerce, un canal qui transmette cet Esprit et cette Parole. L’Esprit
ne parle que pour P'édification de I’Eglise @),

I1 parait, de plus, évident que la forme particuliére sous laquelle le
message biblique est préché exerce une certaine influence, sinon sur
son contenu méme, du moins sur I'interprétation a laquelle le théo-
logien soumet son texte.

Prenons un exemple: L’une des caractéristiques les plus frappantes
de la théologie biblique telle qu’elle est mise aujourd’hui a la base
de certaines dogmatiques, c’est qu’elle est considérée essentiellement
au point de vue «kérygmatiquen; elle est Evangile dans le plein sens
fonctionnel de ce mot. La théologie de la « Parole », base de 1a dogma-
tique ecclésiastique (Kirchliche Dogmatik) de Karl Barth, projette
tout le témoignage biblique dans une certaine perspective, celle de
la prédication. Mais la critique méthodologique n’oblige-t-elle pas
a se demander dans quelle mesure cette fonction ecclésiastique ne
crée pas lorgane biblique ? Nul doute que cette prédication ne soit
biblique. Mais il reste & savoir si, sous cette forme exclusivement
« kérygmatique », nous entendons encore toute la Bible, et quelle
Bible ? Il reste aussi 4 se demander, par exemple, si la structure
dialectique de la « Parole de Dieu» rend compte fid¢lement de la
structure organique de la Révélation biblique dans toute sa complexe
et vivante manifestation. Nous ne faisons que signaler ici le danger
qu’il y a 4 ramener la Bible 4 la seule notion de la « Parole ».

Il faudrait enfin se demander dans quelle mesure la prédication qui

(1) C’est pourquoi le probléme de I'autorité de la Bible vis-a-vis de 'Eglise ne
peut étre tranché en renvoyant simplement au témoignage souverain du Saint-
Esprit. Car il est bien évident que cette notion, elle aussi, est déterminée par les
diverses traditions confessionnelles.



LA BIBLE, EGLISE ET LA PENSEE THEOLOGIQUE 145

se fait toujours au sein d’une communauté historique donnée et selon
une tradition ecclésiastique plus ou moins normative peut prétendre
soustraire 4 ces contingences le « pur » message biblique. Nous parlons
ici, non plus de la tradition théologique de telle Eglise, mais de I'in-
fluence que la structure sociale, la situation politique, I’« éthique
banale » de chaque communauté peuvent exercer sur I’exégese biblique
de son pasteur, interpréte sacré de la « tribu » qui subsiste dans toute
paroisse. Nulle théologie contemporaine n’a voué une attention
aussi perspicace que celle de la théologie dialectique au probléme
des relations de la parole humaine et de la Parole de Dieu, soit dans
le texte biblique, soit dans le témoignage du prédicateur ou dans
Penseignement du docteur de ’Eglise. Il nous parait que la théologie
dialectique dans sa radicale distinction des deux « paroles», dans sa
vigilance farouche a ne pas confondre I'une et ’autre, occupe une
position théorique parfaitement juste. La question est posée avec
une lucidité et une constance sans défaut tout au long de la dogma-
tique de Karl Barth. Mais nous avons de la peine a trouver aussi
claire la réponse de principe qui lui est faite et il nous parait qu’en
fait la parole humaine préte souvent sa structure, sinon son con-
tenu, a la Parcle de Dieu.

Cette discrimination des deux « paroles» repose essentiellement,
on le sait, sur le principe de ’analogie de la foi. Or ce principe, tel que
I'applique Karl Barth, ne garantit nullement, a lui seul, que la dis-
tinction de la parole humaine et de la parole divine soit pleine-
ment respectée. Pour qu’elle le fit, il faudrait que cette analogie
elit elle-méme une garantie ontologique ; mais Karl Barth refuse de
la donner a sa notion purement « existentielle » de la connaissance
révélée. Il en résulte que cette dialectique de la foi qui doit distinguer
la parole humaine et la Parole de Dieu, les confond en fait 'une avec
Pautre ; en Pabsence de toute distinction métaphysique entre 1’étre
et sa manifestation dans la Révélation, il devient impossible de
savoir si la parole humaine ne détermine pas la Parole de Dieu tout
autant qu’elle est déterminée par elle.

Mais nous convenons volontiers que le cas de la théologie dialec-
tique est un cas extréme. Toutes les dogmatiques ne s’intitulent pas
Kirchliche Dogmatik et toutes celles qui partent de la notion d’Eglise
ne circonscrivent pas son ministére 4 ’administration de la Parole
(ou du sacrement lié a celle-ci).

Il n’en reste pas moins que les relations de la Bible et de la théo-

REV, DE THEOL, ET DE PHIL, — N, &, t. XXX (NO 123, 1942). 10



146 EDOUARD BURNIER

logie sont partiellement déterminées par Pexercice de la prédication,
sous toutes ses formes. D’une part, la forme méme du texte biblique,
du Nouveau Testament surtout, est le plus souvent « kérygmatique »,
que ce soit dans le style direct d’une exhortation, d’un témoi-
gnage ou dans le style indirect d’un récit missionnaire. D’autre part,
la tradition des Eglises, dont nous rappelions tout & ’heure I’influence
plus ou moins directe sur la formation et le développement de la
pensée théologique, s’exprime essentiellement sous la forme de la
prédication dont la fonction est avant tout de transmettre le témoi-
gnage scripturaire. Il serait vraiment surprenant que la forme n’ait
pas, en quelque maniere, exercé son influence sur le contenu de ce
témoignage et que les conceptions successives de la prédication
n’aient pas contribué, pour une part, a I’élaboration de la théologie
biblique de chaque génération. La prédication de I’'Eglise est donc
I'une des voies naturelles, qui nous amenent a formuler certains
problémes de théologie scripturaire. Quelle illusion de croire faire
de la théologie biblique « pure»! Comme Karl Barth a raison de
déclarer que sa dogmatique est une dogmatique « ecclésiastique ».
Iln’y en aura jamais d’autres. Il n’est pas possible de faire une dogma-
tique purement, exclusivement, authentiquement biblique, en ce
sens que la Bible en tant qu’objet d’une dogmatique n’est lue, crue et
obéie que dans I’Eglise.

Mais, dira-t-on, cette Eglise est constituée elle-méme, a4 ’exclusion
de tout autre moyen et de toute autre valeur, par la Parole de Dieu
précisément ; il faut retourner votre définition et dire, avec Karl
Barth, que PEglise est le lieu ot la Parole est entendue, crue et obéie.
La Bible, préchée dans ’Eglise qu’elle constitue ainsi elle-méme, ne
saurait étre mutilée ou altérée par elle. La parole de PEglise, si elle
est biblique, jouit du méme privilége que le texte de IEcriture, s’il
est canonique : ils sont ’un et ’autre des canaux par lesquels ’Esprit
peut, si et quand il le veut, nous faire entendre vraiment la Parole de
Dieu.

Cela est vrai en principe. Et c’est pourquoi la notion de I’Eglise,
telle que I’a restaurée Karl Barth, s’est révélée d’une si magnifique
fécondité pour la théologie réformée. Congue tout entitre selon ’ana-
logie de la foi, cette notion est la seule qui puisse justifier la critique
radicale que le protestantisme prétend adresser a4 la notion catho-
lique de I’Eglise. Il est bien vrai qu’en principe I’Eglise telle que la
congoit Karl Barth — et, d’accord avec lui sur ce point, immense



LA BIBLE, UEGLISE ET LA PENSEE THEOLOGIQUE 147

majorité des théologiens protestants — n’est qu’une création de la
Parole de Dieu. On ne saurait trop insister sur efficacité de ce prin-
cipe qui régle une fois pour toutes les relations de la Bible et de ’'Eglise
en soumettant celle-ci & celle-la dans la plus totale et la plus 1égitime
subordination. C’est méme trop peu dire. Il ne s’agit pas de deux
grandeurs, dont Pune serait soumise a ’autre, étant d’un moindre
degré de perfection. Il s’agit d’une hiérarchie de fonctions, ’Eglise
n’existant que par et pour la Bible, sa prédication et ses sacrements
n’étant que le véhicule d’une Parole dont ils ne disposent en aucun
cas.

Mais, cela dit, en rappelant avec reconnaissance ce que nous devons
a Karl Barth et 4 son école pour avoir réaflirmé avec tant de force ce
principe fondamental, comment fermer les yeux sur les difficultés
théologiques et pratiques que rencontre son application ? Ces diffi-
cultés, empressons-nous de le dire, ne doivent nullement nous faire
renoncer a un principe que nous tenons pour le seul authentiquement
biblique en cette matiere. Mais c’est précisément le livrer a toutes
les altérations que d’ignorer les conditions intellectuelles et histo-
riques dans lesquelles ’Eglise elle-méme se trouve placée pour I’appli-
quer. En fait, sinon en droit, I’Eglise n’arrive jamais a exercer pure-
ment le ministere de la Parole. Nous ne parlons pas, bien entendu, de
pureté morale — il n’est que trop certain que ’Eglise péche —, ni de
fidélité — il n’est que trop visible que ’Eglise est toujours infidele
ici ou la. Sur la «sainteté» de ’Eglise, qui n’est réelle qu’au sens
paulinien de cette notion, nous sommes probablement en plein
accord avec les représentants de la théologie dialectique @). Il ne
s’agit pas de la manitre dont ’Eglise remplit sa tiche théologique,
mais de la définition méme de cette tiche et des conditions réelles
qui lui sont faites.

C’est ici que nous nous heurtons a la pétition de principe évi-
dente qui permet actuellement a certaines dogmatiques «ecclésias-
tiques » d’esquiver le probleme des relations de I’Eglise et de la théo-
logie. I1 faut aller plus loin et constater que c’est la définition
méme de la théologie et de sa tiche qui est ainsi mise en cause par la
fonction attribuée a ’Eglise. L’Eglise, en effet, fournit a la théologie
sa matitre et sa méthode. La théologie est fonction de I’Eglise. Mais

(1) Cf. K. BarTH, Der Begriff der Kirche,in : Die Theologie und die Kirche, Munich,
1928, p. 285 ss., en particulier p. 291 ss.



148 ‘ EDOUARD BURNIER

cette fonction consiste a contrdler la prédication (au sens large de ce
mot, Verkiindigung) de PEglise. On voit mal comment cette fonc-
tion peut s’exercer et en quoi consiste cette Selbstpriifung dont la
dogmatique, en tant que discipline « scientifique », est chargée .

Méme pétition de principe en ce qui concerne les relations de la
Bible et de la théologie: « La dogmatique est P’étude critique du
dogme, c’est-a-dire de la Parole de Dieu contenue dans la prédication
(Verkiindigung) de Eglise; ou, d’'une maniére concréte: la dogma-
tique est I’étude critique de ’accord de la prédication humaine de
I’Eglise et de la Révélation attestée dans I’Ecriture » ?, On ne voit
guére comment cette étude peut étre critique, étant privée de tout
critere. Car c’est 'objet méme de la dogmatique, la Parole de Dieu, qui
sert en méme temps de norme critique. De deux choses 'une : ou
bien la théologie est fournie comme telle par la Bible, le dogme est
élaboré sous sa forme ecclésiastique par I’Ecriture elle-méme — et
la théologie ne consiste plus qu’a administrer cette vérité, sans aucune
compétence critique. Ou bien la dogmatique est chargée d’élaborer
le message fourni a PEglise par la Bible et de soumettre la prédication
de I'Eglise & une authentique et légitime critique théologique —
mais alors quelles sont les normes de cette critique, dont la Bible
nous fournit la matiére, mais non les régles ! La dogmatique ainsi
chargée de veiller a la pureté biblique de la prédication de ’Eglise
est constamment génée dans P'exercice de sa fonction, parce qu’elle
ne posséde ni critére ni objet propre. En fait, son activité est absorbée
a Pavance par celle de ’Eglise qui ne lui donne acces a la Bible que
par lintermédiaire et sous la forme de sa prédication. Cette « dog-
matique ecclésiastique » est assurément viable — les gros volumes,
riches de matiére, en cours de publication sous ce titre en font foi.
Mais son principe n’a plus rien de critique ni de scientifique ®. Or,
il semble que son auteur tienne fort a ces deux épithetes, comme il.
tient, par exemple, a souligner le caractére historico-critique que doit
conserver 'exégese christologique de ’Ancien Testament qui seule
lui parait justifiable théologiquement.

(1) K. BartH, Dogmatik, 1, 1, § 1. — (2) Ouwr. cité, I, 1, p. 261. — (3) L’insuffi-
sance critique de cette méthode ne doit pas nous empécher de rendre hommage
a la remarquable information dont témoigne I'ceuvre capitale de K. Barth,
qui est une véritable anthologie de la théologie patristique et réformée, dans
certains de ses chapitres. Il restera de cette dogmatique, — entre beaucoup d’autres
choses excellentes — ses citations.



LA BIBLE, UEGLISE ET LA PENSEE THEOLOGIQUE 149

Cette dialectique de ’Eglise et de la Bible, de ’Eglise et de la théo-
logie, et en troisieéme lieu, de la Bible et de la théologie, enferme la
pensée barthienne dans un cercle qu’il faut bien appeler vicieux, au
point de vue logique, puisqu’il est constitué par une pétition de prin-
cipe flagrante. La théologie dialectique, prise dans les termes de ses
propres formules, évite assurément de tomber dans I'un ou lautre
abime qu’clle signale elle-méme de chaque c6té de sa route : Iillu-
minisme et le réalisme substantialiste. Mais elle n’échappe a P’une
ou lautre hérésie qu’en vivant du conflit des deux tendances. La
véritable mati¢re théologique de la dogmatique barthienne, ce n’est
pas Pexpérience biblique elle-méme, c’est, sous le symbole de la Parole
de Dieu, Péternel conflit entre ’Esprit et la lettre, entre le témoi-
gnage intérieur de I’Esprit et le témoignage extérieur de I’Eglise,
entre la Révélation et le dogme. La dogmatique dialectique oscille
entre une pneumatologie réaliste, qui fait du témoignage de Esprit
le seul garant — et, en définitive, la seule matiére — de la Révélation
et un dogmatisme fondé sur la reconnaissance implicite de normes
extérieures a cet Esprit; ce dogmatisme I'oblige a procéder a une

- objectivation toujours plus poussée de la Révélation, considérée non
plus seulement dans la personne de Jésus-Christ, mais dans le canon
scripturaire et dans certaines formules empruntées aux symboles
ecclésiastiques. Position éminemment dialectique, en ce sens qu’elle
tente d’échapper a lilluminisme du pneumatisme en conférant a
la Révélation une structure interne reconnaissable et formulable
dans un Credo, et qu’elle essaie, d’autre part, d’éviter le substan-
tialisme, qui menace toute formule dogmatique, en plagant celle-ci
sous la garantie immédiate de ’Esprit et en maintenant une différence
essentielle entre ’analogie de la foi et celle de la nature.

L’inévitable question qui se pose alors est de savoir dans quelle
mesure on peut vraiment échapper a cette alternative: ou spiri-

- tualiser le dogme — et tomber dans le symbolisme — ou objectiver

la foi, la considérer comme une véritable nature, et tomber dans le
substantialisme (9, '

Nous nous sommes arrété un instant a cette question, évoquée
a propos des relations de I’Eglise et de la Bible, parce que la

conception dialectique du rapport de ces deux notions nous parait

(1) Nous ne faisons ici que formuler cette question, sur laquelle nous reviendrons
dans la conclusion générale de notre livre.



150 EDOUARD BURNIER

équivoque ; elle nous place, en effet, devant une alternative dont
K. Barth a dénoncé le péril avec plus de perspicacité et de vigueur
que personne. Or, si nous voyons que la théologie dialectique
afirme sa volonté de ne céder ni 4 l'une ni & Pautre des deux
déformations dont la dogmatique réformée est menacée, pour
ainsi dire, en permanence, nous ne voyons pas comment K. Barth
entend échapper a l'alternative dont il nourrit sa dialectique de la
“foi. Nous ne sommes méme pas tout a fait certain — mais la question
demanderait un examen approfondi — que cette notion dialectique
de la fol ne soit pas, en fait, utilisée comme un pur concept, c’est-a-
dire comme une objectivation intellectuelle et non plus comme une
vérité existentielle. Il resterait a préciser d’ailleurs si la caractéris-
tique d’« existentielle » confére a la réalité une nature particuliére
quelque peu définissable et quelle est la portée ontologique et
épistémologique de ce terme qui divise si vivement aujourd’hui les
philosophes comme les théologiens.

En ne voulant voir dans ’Eglise qu’une fonction de la Bible — ce
qu’elle est aussi, et d’abord — alors qu’elle se présente a nous histo-
riquement comme un organisme vivant prenant une part active
et légitime a I’élaboration indispensable du témoignage de la Bible,
ne risque-t-on pas de soustraire par avance a la critique théologique
cette activité de P’Eglise ? En ne considérant dans ’Eglise que le
lieu et Porgane de la Parole de Dieu, ne s’expose-t-on pas a ignorer
toutes les autres conditions de la Révélation actuelle — toute la
part que ’Eglise y prend, comme institution visible, comme école
de la vérité, comme autorité traditionnelle ? Or cette part, si péril-
leuse pour la pure doctrine évangélique, cette participation de ’Eglise
a la Parole de Dieu qui peut si bien compromettre ’exercice de I'au-
torité du témoignage du Saint-Esprit, on les ignore en fait, en consi-
dérant la fonction de ’Eglise in abstracto. Cette fonction est beau-
coup plus complexe qu’on ne nous le fait voir, en ce sens que ’Eglise
n’est pas seulement porteuse de la Parole ; elle est une institution,
un organisme vivant. L’Eglise est, elle aussi, incarnation. I’Eglise
incarne la Parole de Dieu, non seulement dans ses actes, mais dans
sa prédication méme et dans sa théologie. Cette incarnation se fait
dans le péché. Et pourtant, il n’y a pas de prédication et, en ce sens,
pas de salut sans elle. La vraie dialectique consiste, dans ces condi-
tions, a ne jamais céder a I'illusion de saisir théologiquement la Parole
de Dieu dans la prédication de ’Eglise par une simple « abstraction »



LA BIBLE, EGLISE ET LA PENSEE THEOLOGIQUE 151

de sa fonction révélatrice. L’analogie de la foi que ’on veut appliquer
au ministere de ’Eglise est une illusion aussi dangereuse que celles
de l'illuminisme qui nous fait disposer inconsciemment du Saint-
Esprit ou du dogmatisme qui nous met en possession toute arbitraire
de la Révélation. En fait, la fonction révélatrice de PEglise ne peut
étre dissociée des moyens, tout humains, par lesquels elle s’exerce.
L’autorité théologique de ’Eglise ne peut étre distinguée absolument
de son pouvoir matériel ou spirituel, de sa tradition historique, de sa
psychologie confessionnelle particuliere. Il nous parait qu’il y a,
dans Pabstraction a laquelle se livre la pensée dialectique a propos
de cette pure «fonction » de 'Eglise, le méme danger d’angélisme
théologique que connait I'illuminisme — et I'on sait assez que ces
tentatives aboutissent tét ou tard a des cristallisations, a des objec-
tivations qui sont le fruit empoisonné de ces efforts d’abstraction
incontrolés : la notion de dogme, telle que Putilise déja la théologie
dialectique, en est un exemple significatif.

En résumé, le recours a I’analogie de la foi pour établir ’autorité
de I’Eglise en mati¢re de dogmatique biblique ne nous parait pas
tenir compte suffisamment de la différence essentielle qu’il y a, au
point de vue de I’élaboration du témoignage biblique, entre un livre
consignant une expérience historique et une institution vivante,
interprétant nécessairement cette expérience, l'incarnant et lui
donnant une forme théologique, liturgique et sociale aussi indispen-
sable qu’insuffisante. La tentative magistrale faite par K. Barth
pour dissocier dans cette activité de I’Eglise I'institution humaine
et la Parole divine est 'une des plus vigoureuses auxquelles la théo-
logie protestante moderne se soit livrée. Elle mérite mieux que les
sarcasmes de certains libéraux — ou de certains orthodoxes. Elle
pose le probleme capital de toute dogmatique protestante qui veut
étre a la fois biblique et ecclésiastique. On ne saurait donc vouer
trop d’attention a la solution dialectique de ce probleme. Mais ce
serait une illusion de croire que cette solution réponde pleinement
a la question cruciale de notre théologie réformée. En fait, elle esquive,
dans sa réponse, ce qui fait le véritable objet du débat, dont elle
conserve les termes sans en maintenir intégralement le contenu.

La question, en effet, est de montrer comment et dans quelle
mesure la prédication de I’Eglise est parole humaine et Parole de
Dieu tout a la fois. Or, en définissant cette prédication comme une
fonction réellement « objective» de la Révélation biblique, on ignore



152 EDOUARD BURNIER

la question bien plus qu’on ne la résout. Quel est donc 'organe de
cette fonction ? Si c’est la Bible elle-méme, le role de ’Eglise est mani-
festement réduit a celui d’un simple canal, d’une voix épelant un
texte qui se suffit entiérement a lui-méme, puisque le suz ipsius
interpres est la seule régle exégétique valable. En fait, I’Eglise n’est
plus un organe (si ce n’est au sens ou la voix est ’organe de la parole),
elle n’est plus une « parole », mais simplement une voix. 5i, d’autre
part, on veut maintenir la vivante et complexe activité de I’Eglise
comme celle d’un organe chargé d’une fonction, on ne voit plus com-
ment la notion dialectique de la Parole de Dieu peut permettre a
cet organe de remplir sa fonction. Le jeu des définitions dialectiques
dans lesquelles se meut cette pensée, a la fois massive et subtile, a
bientét fait de paralyser notre activité de jugement. La Parole de
Dieu est tout ensemble matiére, fonction et organe. En fait, elle se
suffit absolument a elle-méme et ’on ne voit plus en quoi consiste
Pactivité propre de ’Eglise, qui est constamment définie comme un
organisme nécessaire sans qu’on lul reconnaisse jamais la structure
ni les moyens propres a exercer une fonction.

L’analogie de lafoi, pratiquée par Karl Barth, avec autant de sou-
plesse que de vigueur, veut tenter la gageure logique et théologique
de nous garantir, entre la Bible et I’Eglise, le méme rapport qu’entre
la Révélation et la Bible; cette analogie veut méme s’étendre a I’en-
semble des relations de la théologie et de I’Eglise. En définitive, tout
le systéme est congu comme une protection de la souveraineté absolue
de Dieu dans I’économie de la Révélation et dans son élaboration
théologique. Ce qui est incontestablement légitime. Mais ce systeme,
dans son étanchéité parfaite, finit par nier les conditions de toute
théologie et méme de toute Révélation, en laissant absorber 'organe
par la fonction (’Eglise et la dogmatique ecclésiastique, par la Bible),
puis la fonction par son contenu (la Bible par la Parole), et enfin ce
contenu par Dieu lui-méme (la Parole par PEsprit).

Nous sommes ainsi enfermés dans un circuit od I’Esprit est a la
fois sujet, objet et instrument de sa Révélation. Sans doute, toute
intervention humaine est-elle exclue — théoriquement tout au moins,
car, en fait, concepts théologiques, dogmes, canon, sacrements, sym-
boles ecclésiastiques sont subrepticement réintroduits dans 1’élabo-
ration de cette ceuvre spéculative. Mais, a éliminer ainsi l'interven-
tion active de ’homme, de la Bible, de I’Eglise, n’en vient-on pas a
dépouiller la Révélation elle-méme de son contenu et de sa fonction ?



LA4 BIBLE, L'EGLISE ET LA PENSEE THEOLOGIQUE 153

Pour gu’il y ait Révélation, il faut qu’il y ait une activité réceptrice,
organisatrice et, en un sens, nécessairement créatrice, de ’homme —
simple croyant ou théologien — a qui elle est adressée. Il faut que
Pactivité des organes de cette Révélation (Bible, Eglise, théologie)
soit maintenue positivement, qu’ils ne solent pas de simples miroirs
reflétant un rayon que nul autre ceil ne peut voir jamais, si ce n’est
celui de Dieu, d’ou il jaillit. On a souvent reproché a la théologie
dialectique d’aboutir en fait a cette négation de la Révélation. Le
reproche ne nous parait légitime que si on montre le défaut épis-
témologique dont souffre cette théorie de la Révélation. Ce défaut se
rameéne essentiellement a cecl.

La dialectique de la foi prétend suppléer a toute doctrine de 1’étre.
Pour mieux échapper au danger de I'objectivation, la théologie dia-
lectique tente de faire de la foi un mode de connaissance sui generis,
le seul capable de maintenir le paradoxe d’un Dieu a la fois incon-
naissable et révélé. La foi, prétend, en effet, connaitre Dieu en tant
que sujet absolu et sans jamais « disposer » en quoi que ce soit de
cette connaissance. Elle prétend tenir cette gageure de réaliser la
connaissance existentielle par excellence, qui transcende la relation
sujet — objet @. Elle vit de I'illusion, bien moderne, d’atteindre
immédiatement le plan de Iexistence sans se prononcer sur le pro-
bleme de 1’étre et du connaitre. Mais cette tentative conduit fata-
lement a la négation de toute dogmatique positive, de toute affir-
mation historique, de toute expression philosophique, de toute ins-
titution ecclésiastique qui postulent expressément une objectivation,
plus ou moins poussée, de la Révélation.

Comme cette position est théologiquement intenable, force est
bien de réintroduire dans le systéme dialectique qui déclarait suffi-
sante I’analogie de la foi appliquée a la Parole de Dieu, ces concepts,
ces dogmes, ces sacrements, ces symboles dont nous constations
tout a I’heure la présence et l'activité, et qui sont autant d’objecti-
vations, de généralisations plus ou moins rationnelles de cette Révé-

(1) Dans sa doctrine de la connaissance de Dieu, K. Barth admet pleinement le
caractére objectivé (Gegenstindlichkeit) de Dieu. Mais il lui confére aussitdt une
nature qui soustrait cet objet divin a toute activité de jugement et, en définitive, &
toute expérience. On peut se demander si le dogmaticien ne confond pas, ici, la
réalité ontologique et I'objectivation. Voir Kirchl. Dogm., 11, 1, p. 12 ss. Et n’ou-
blions pas la phrase qui commande tout le développen.ent auquel nous faisons
allusion : «...es gebt uns zundchst nicht darum, den Glauben als Erkenninis Gottes,
sondern die Erkenntnis Gottes als Glauben zu versteben » (p. 13).



154 EDOUARD BURNIER

lation livrée ainsi aux opérations de la spéculation philosophique.
On veut les mettre aprés coup au bénéfice de ’analogie de la foi. Mais
elles sont bel et bien des produits de expérience et de la réflexion
logique conjuguées. Car de deux choses I'une: ou bien la foinous livre
Dieu comme un objet — sans doute privilégié — ou bien elle se fait
elle-méme objet. Ou bien la Révélation nous communique vraiment
une connaissance, ou bien elle cesse de révéler pour s’absorber dans
un acte de fol « pur», dont on ne voit plus ce qui en fait encore un
acte, ni ce qui le définit comme une foi. Ainsi la théologie dialectique
aboutirait a un « fidéisme » qui, pour n’avoir pas le caractére sym-
boliste de celui d’un Sabatier, ne met pas moins en danger la pensée
réformée. Sans doute la théologie dialectique gardera-t-elle toujours
le mérite éminent d’avoir dénoncé certains périls mortels pour toute
pensée théologique qui entend conserver le fait historique et la notion
de la Révélation. Mais apres avoir écarté avec une égale vigueur le
réalisme thomiste, Pilluminisme mystique, le symbolisme fidéiste,
elle n’apporte pas de solution au probleme qu’elle pose elle-méme,
en termes si nets, celui de la valeur épistémologique de la foi, c’est-
a-dire de ses relations avec notre activité de jugement. Force est
bien de reconnaitre la disparité essentielle qui existe entre le sola fide
théologique de Karl Barth et la méthode spéculative a laquelle il a
recours pour élaborer, par le moyen d’objectivations toujours plus
arbitraires et plus massives, son imposante dogmatique ecclésiastique.

Nous nous sommes tenu strictement a ce point de méthode, dans
ces quelques réflexions, parce que nous avouons que le nombre et la
complexité des questions particulieres soulevées par P'ceuvre dépasse
nos forces et notre compétence ; mais aussl parce que nous sommes
certain, apreés avoir lu et médité I’ceuvre de K. Barth pendant dix
ans, que le moment est venu de reprendre 4 la base ’évaluation de
cette magistrale production en tentant une analyse, tout au moins
partielle, de sa structure épistémologique et plus particuliérement
du type de raisonnement qui commande tout le mécanisme de la
logique dialectique, ’analogie de la foi. Ce sera I'objet de I’étude qui
fera suite A ces considérations préliminaires, dans I'ouvrage dont
la Revue a bien voulu accepter de publier les quelques pages qu’on
vient de lire.

Edouard BURNIER.



	Les notions de Bible et d'Église, et leur fonction dans la pensée théologique

