
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 123

Artikel: Les notions de Bible et d'Église, et leur fonction dans la pensée
théologique

Autor: Burnier, Edouard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380415

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES NOTIONS DE BIBLE ET D'EGLISE, ET
LEUR FONCTION DANS LA PENSÉE THÉOLOGIQUE

Si la théologie biblique reprend aujourd'hui une place considérable,
et même la place centrale, dans la dogmatique protestante, ce n'est

plus seulement en vertu d'un appel à retourner « aux sources », lancé

par la science et par la piété d'un Schlatter ou d'un Harnack; ce n'est

pas non plus pour des raisons pratiques, telles que le développement de

l'évangélisation, l'intensification de la prédication ou le renouvellement
de la liturgie. Le mouvement biblique actuel — sur les causes

historiques duquel nous ne nous arrêtons pas ici — est une vague de

fond. Il n'est pas exagéré de dire qu'il s'agit là d'un véritable réveil
théologique. N'est-il pas, d'ailleurs, accompagné des manifestations

caractéristiques de tous les réveils religieux : besoin d'absolu, réaction

contre les générations précédentes, action de quelques fortes
personnalités

Les accusations de trahison et d'hérésie lancées par certains
représentants de ce mouvement contre le XIXe siècle —• qui fut un très

grand siècle théologique protestant — sont loin d'être également

justifiées. L'incompréhension des fils pour les pères est si totale et,
à vrai dire, si douloureuse dans sa violence et dans son ingratitude,

N. B. — Les pages qui suivent font partie d'un recueil d'études sur la Bible et la
théologie qui paraîtra, à Lausanne, cet automne. Nous en détachons un fragment
dans lequel nous cherchons à poser un problème qui nous paraît capital pour la
théologie réformée. Nous en esquisserons une solution possible dans l'ouvrage indiqué.



136 EDOUARD BURNIER

qu'il est impossible, pour le moment, de chercher à s'expliquer et
à se rendre mutuellement justice.

Le conflit relève d'ailleurs de la psychologie intellectuelle, autant
que de la théologie. Le XIXe siècle n'est pas arrivé à résoudre l'opposition

de ses deux tempéraments théologiques fondamentaux, le

piétisme et le libéralisme ou, en matière de théologie biblique, le

biblicisme et l'historicisme. Il fallait tôt ou tard qu'une médiation
intervînt ; ce fut une médiation violente, produite par le scandale
de cette division qui menaçait de rendre la théologie impuissante
et d'affaiblir le témoignage de l'Eglise. La révolution dialectique était
inévitable. Seulement, comme il s'agissait d'une révolution
théologique, elle se déclara, selon l'usage, conservatrice et prétendit ne
faire que restaurer sans rien innover. La pièce maîtresse de la restauration

proposée et si vigoureusement menée par la révolution dialectique,

c'est la théologie biblique M.
Elle offre à l'historien de la pensée chrétienne deux aspects

particulièrement intéressants. Le premier, c'est la liaison étroite que
la théologie de la « Parole de Dieu » a opérée entre la notion de Bible
et celle d'Eglise. La Bible n'est « Parole de Dieu » que dans et pour
l'Eglise ; et l'Eglise n'existe qu'en tant que témoin et servante de

la Parole.
L'autre aspect de cette restauration biblique qui sollicite l'attention

de tout théologien préoccupé de questions de méthode, c'est

la remise en honneur d'un type de raisonnement spécifiquement
théologique : l'analogie de la foi.

L'importance donnée à la notion d'Eglise dans l'économie de

la Révélation scripturaire et l'attention accordée à l'analogie de la

(i) Il serait bien injuste de laisser à la théologie dialectique seule tout le mérite
et tout le risque de la restauration actuelle de la théologie biblique dont les ouvriers
ne se réclament pas, chez nous surtout, d'une école dogmatique particulière. Cette
liberté à l'égard de tout dogmatisme — qui n'exclut pas le sens des problèmes doctrinaux

— est même une précieuse garantie de méthode. Mais la théologie de K. Barth
nous offre, si l'on peut dire, un cas-limite dans les diverses manifestations de cette
restauration ; elle pose avec plus d'acuité les questions de méthode qui nous
intéressent ici, en ce qui concerne particulièrement les relations de la Bible et de l'Eglise.
Il ne nous est pas possible de donner ici un choix de références, tant soit peu suffisant,
se rapportant à ce problème dans l'œuvre considérable de K. Barth. On sait en
effet que la notion d'Eglise est, avec celle de la Révélation biblique, comme le fil
de trame de toute la Kirchliche Dogmatik. Nous renvoyons, en particulier, à : I, 1

(3e éd.), préface, p. vm ; ainsi qu'aux p. 1 ; 78 et 79 ; 290 et 291. Voir aussi dans

I, 2, le § 22 tout entier. Cf., en français, Révélation, Eglise, Théologie, Paris, 1934.



LA BIBLE, L'ÉGLISE ET LA PENSÉE THÉOLOGIQUE 137

foi procèdent, remarquons-le, d'une même intention : celle de rendre à

la théologie biblique toute son autonomie. En liant l'Eglise à la Bible,
à la manière de l'école dialectique, on croit, en effet, éviter tout
conflit d'autorité entre l'Ecriture et l'institution divine qui a la

mission de la conserver et de la répandre. L'Eglise devient fonction
de la Parole. Mais fonction nécessaire ; on pense parer à tout
individualisme anarchique dans l'usage de la Bible, en décrétant que
celle-ci n'exerce sa fonction révélatrice que dans l'Eglise. Même

préoccupation de l'autonomie de la Bible (et il est entendu que le

vrai nom de cette autonomie est « théonomie ») dans la restauration,
aussi subtile que vigoureuse, du principe de l'analogie de la foi. Celui-
ci est destiné, en effet, à assurer à la théologie biblique sa complète
liberté d'interprétation et à fonder, au point de vue épistémologique,
le fameux principe réformé : « Scriptura, interpres sui ipsius ».

Telles sont les deux questions considérables soulevées par la

restauration de la théologie biblique à laquelle se consacre l'école

dialectique.
Nous reviendrons à loisir sur le problème de l'analogie de la foi

dans une prochaine publication. Nous en détachons ces quelques

pages qui se rapportent au problème des relations de la Bible et de

l'Eglise. Nous envisageons ici ce problème sous un angle très restreint,
celui de la fonction réciproque des deux notions d'Ecriture et d'Eglise
au point de vue de l'epistemologie protestante. Nous laissons donc
entièrement de côté la question exégétique qui constitue le fond du
débat : Qu'est-ce que la Bible enseigne au sujet de l'Eglise et la

question dogmatique, tout aussi importante : Qu'est-ce que l'Eglise
nous enseigne sur la Bible W Dans la devise choisie par la théologie
dialectique : «Bible — Eglise — Théologie», il nous paraît nécessaire

d'examiner d'abord quel est le rapport fonctionnel établi entre les

(*) Nous sommes heureux de saisir cette occasion pour signaler aux lecteurs de

cette Revue la récente publication de M. F.-J. Leenhardt, Etuies sur l'Eglise ians
le Nouveau Testament, Genève, 1940. Du point de vue catholique, voir F.-M. Braun,
O. P., Aspects nouveaux iu problème ie l'Eglise, Fribourg, 1942.

On trouvera des considérations intéressantes sur le rôle de l'autorité de l'Eglise
dans le développement de la théologie biblique, dans F. Torm, Hermeneutik les Neuen

Testamentes, Göttingen, 1930. Voir aussi, dans cette Revue, l'article de Paul
Comtesse, L'interprétation iu Nouveau Testament, 1933, p. 5-41. Signalons enfin, sur
le problème de l'herméneutique au XIXe siècle, l'ouvrage capital de J. Wach, Das

Verstehen, t. II, Die theologische Hermeneutik, von Schleiermacher bis Hofmann,
Tübingen, 1929.



i38 EDOUARD BURNIER

deux premiers termes. Ce rapport est en effet déterminant pour
l'appréciation du contenu et de la méthode du troisième terme, celui
de théologie, et cela d'autant plus qu'il s'agit d'une théologie
essentiellement biblique.

Les relations de la Bible et de la théologie ne relèvent pas
immédiatement de l'expérience individuelle du croyant. Si celle-ci est

appelée à intervenir dans la solution du problème, elle le trouve
formulé en des termes qui lui sont transmis par une tradition
antérieure même à l'expérience chrétienne, puisque la notion de l'autorité

scripturaire est une notion capitale de la théologie juive.
Le terme de Bible implique nécessairement, non seulement en ce

qui concerne son contenu matériel et sa forme traditionnelle, mais
aussi en ce qui concerne sa valeur et sa fonction théologiques, une
certaine intervention de l'Eglise. De même qu'il y a une histoire du

recueil canonique, de même il y a une histoire, beaucoup plus
longue et plus complexe, de la formation de l'autorité scripturaire
et de son application à la théologie de chaque confession chrétienne.
La notion de la Bible n'est pas une notion immédiate que nous

pouvons saisir en dehors d'une certaine perspective ecclésiastique,

pas plus que nous ne pouvons faire abstraction, dans l'exégèse des

livres canoniques, des circonstances particulières et de l'époque qui
les ont vu naître.

Mais, et c'est ce qui nous importe au point de vue de l'épistémo-
logie théologique, cette notion, médiate, transmise par une longue
tradition, n'est pas non plus, saisie en elle-même, une notion simple.
Elle implique, au contraire, d'autres notions qui contribuent à donner
à ce livre son caractère théologique particulier. En fait, la notion de

la Bible est liée à deux concepts, eux-mêmes fort complexes, celui
de la Révélation et celui de l'autorité de l'Eglise.

La Bible se présente à nous comme une forme de la Révélation
et comme l'expression de l'autorité de l'Eglise en matière théologique.
Elle est ainsi liée historiquement à une institution qui en a la

garde et qui en fixe l'usage.

Il paraît donc nécessaire de préciser quelle est, vis-à-vis de l'Eglise,
la fonction de la « grandeur » représentée par la Bible. Rien n'est
plus erroné que de la considérer comme un donné positif absolu et
invariable. Elle est une fonction. On discute à perte de vue, entre



LA BIBLE, L'ÉGLISE ET LA PENSÉE THÉOLOGIQUE 139

théologiens, pour savoir si c'est la forme ou le fond, le contenant ou
le contenu, la lettre ou l'Esprit qui font autorité dans la Bible. L'un
et l'autre Car qu'est-ce que l'un sans l'autre Qu'est-ce que la Bible,
sinon l'incarnation de l'Esprit dans une lettre Et qu'est-ce que
cette lettre indépendamment de sa signification, c'est-à-dire de

l'Esprit qui l'inspire Mais, à vrai dire, la question ainsi posée
n'a guère de sens. En tout cas elle est vaine, car elle comporte
toujours d'avance sa réponse dans l'esprit de celui qui la pose.

Tout dépend, en effet, de la conception formelle et matérielle

que l'on se fait de la Révélation et de l'autorité de l'Eglise, car si

la Bible contient la vérité historique sur le fait chrétien, elle est

aussi, par ailleurs, l'instrument mis au service des interprétations
théologiques que l'Eglise donne des notions de Révélation et d'autorité.

Elle sert au théologien à exprimer les postulats métaphysiques
de la foi. Postulats indispensables, donc pleinement légitimes aux

yeux de la foi comme aux yeux de la pensée chrétiennes. Mais ce

qui est moins légitime, c'est la confusion, trop souvent commise,
entre la Bible et l'usage théologique qui en est fait. On justifie, à la
faveur de cette confusion, l'autorité de l'Eglise par la Bible, alors

que celle-ci est logiquement, historiquement et psychologiquement
déterminée par celle-là. Si toutes les Eglises chrétiennes s'accusent

mutuellement de mutiler ou de déformer la Bible, c'est précisément

parce que la Bible n'est jamais l'objet simple, immédiatement
définissable, d'une expérience directe. Nous parlons de la Bible en tant
qu'autorité dogmatique et comme norme théologique, non pas de

l'action spirituelle de son témoignage sur le croyant ni, bien entendu,
de la personne de Jésus-Christ qui peut nous saisir à travers la lettre
de l'Evangile. D'ailleurs, le caractère médiat de la Révélation et de

l'autorité bibliques est implicitement reconnu par les deux postulats

fondamentaux qui conditionnent, chez les Réformateurs et chez

leurs descendants de stricte observance, l'usage de l'Ecriture : le

postulat du témoignage du Saint-Esprit communiqué à l'Eglise et
celui de l'analogie de la foi.

Le premier nous empêche de disposer de la Bible comme d'une

source de Révélation que nous pourrions capter et détourner dans

des canaux artificiels ou dont nous chercherions à accumuler les

eaux derrière les barrages de nos doctrines, à accélérer ou à ralentir
le cours ; la Bible ne révèle que dans la mesure où Dieu veut nous

parler par son Esprit dans l'Ecriture.



i4o EDOUARD BURNIER

Quant au principe de l'analogie de la foi qui commande partiellement

l'exégèse de la Bible chez les Réformateurs et que la théologie
dialectique applique d'une manière encore beaucoup plus systématique

aujourd'hui, il apporte, lui aussi, un complément et une
limitation à la Révélation biblique. Une limitation, puisqu'il nous
déclare que la Bible ne donne pas de réponse positive et immédiate
à tous les problèmes théologiques et que, de plus, le sens littéral de

certains passages doit être abandonné au profit du sens analogique W.

Un complément, puisque cette méthode analogique étend l'usage de

l'Ecriture, la rend apte à répondre à des questions ignorées de ses

auteurs, et permet d'enrichir notre connaissance théologique d'un
certain nombre de notions dont l'analogia fidei nous garantit
l'authentique conformité à la pensée biblique et la parfaite cohérence

dogmatique.
Ainsi les notions de Révélation et d'autorité bibliques se révèlent

d'une grande complexité. Elles s'accompagnent nécessairement de

certaines autres notions dont il est difficile de dire, au premier abord,
si elles nous sont livrées par la Bible ou si elles contribuent au
contraire à constituer dans notre esprit son autorité. C'est en particulier
le cas de toutes les notions qu'impliquent la réalité historique et la

conception théologique de l'Eglise (*).

La Bible est si étroitement unie à la vie de l'Eglise qu'aucun exégète

ne saurait prétendre la lire indépendamment de certains préjugés

ou postulats confessionnels. Nous n'avons pas d'accès vraiment
immédiat à la Bible. Sinon comment expliquer l'existence des Bibles
confessionnelles en lieu et place d'une Bible chrétienne Incontestablement,

nous abordons les disciplines de l'exégèse et de la théologie
bibliques en ayant reçu de notre Eglise une certaine définition de la

Révélation scripturaire que nous approfondissons personnellement

(') C'est en particulier le cas de certains passages de l'Ancien Testament pour
l'explication desquels on recourt à « l'image prophétique » ou à la « typologie ». On
sait combien vivement est débattue aujourd'hui la question de la christologie de
l'Ancien Testament. — (z) Comme nous le disions plus haut, nous ne parlons
pas ici de la notion néo-testamentaire de l'Eglise, source de toute définition
théologiquement valable. Nous admettons pleinement que le critère des notions
que nous étudions ici est fourni par l'Ecriture. Mais ce qui rend la norme
scripturaire particulièrement difficile à définir et à appliquer, c'est que le problème
«Bible-Eglise» n'est pas posé, dans le Nouveau Testament, dans les termes
complexes et aigus que le développement des institutions ecclésiastiques et leur
activité théologique lui ont conféré de nos jours. Le problème est précisément de
savoir si, par suite de cette évolution, nous nous trouvons encore en face de la
même théologie biblique que l'Eglise primitive.



LA BIBLE, L'ÉGLISE ET LA PENSÉE THÉOLOGIQUE 141

en vue de promouvoir la prédication de notre Eglise ou l'étude de

sa théologie confessionnelle particulière M.
Bien entendu, il y a dans ces traditions ecclésiastiques, comme

dans toute autre tradition, des arrêts, des retours en arrière, voire
des révolutions. On peut faire remarquer cependant qu'elles s'opèrent

dans un certain cadre ; et la variabilité d'une tradition n'empêche

nullement son influence de s'exercer. Il y a, d'ailleurs, des

« constantes » dans les traditions les plus souples. Ainsi en est-il de

la tradition réformée. Plus elle est menacée de schismes ecclésiastiques

ou théologiques, plus on fait usage de la Bible pour légitimer
chaque mouvement ou chaque école ; et plus on fait ainsi usage de

la Bible, plus on la soumet involontairement à des thèses théologiques

formulées en dehors d'elle et qu'on la sollicite de sanctionner.
Tous les schismes, toutes les réformes, toutes les sectes veulent se

justifier « bibliquement ».

Quel est donc le théologien qui peut prétendre à se débarrasser

totalement, dans sa brève existence, du poids considérable de sa

tradition ecclésiastique ou confessionnelle Tous, nous abordons

une certaine Bible, comme le compositeur naît dans un certain climat
musical, et se trouve devant certains « styles » donnés. Il subira les

lois de son époque, en s'y soumettant ou en réagissant, ce qui est

encore se laisser conditionner.
L'illusion actuelle de certains protestants nous inquiète : ils croient

rejoindre la Bible indépendamment de tout préjugé philosophique
et de toute présupposition théologique ou confessionnelle. Et la
tradition de leur Eglise Et leur fonction officielle de théologiens, de

prédicateurs ou d'évangélistes Ne sont-ce pas là des influences

Il ne suffit pas de déclarer que l'on croit à un livre ; il faut encore
dire dans quelle langue on le lit. La Réforme a été bien inspirée en

plaçant cette lecture sous le contrôle de ces deux maîtres que sont
le témoignage du Saint-Esprit et l'analogie de la foi (2>. Mais, ce

faisant, elle ne soustrayait nullement l'autorité de la Bible à celle

(') Cette influence de l'Eglise est loin d'être toujours consciente. Souvent même
le théologien la nie, tout en reconnaissant par ailleurs l'importance capitale de la

notion et de l'institution de l'Eglise. On pourrait appliquer à cette influence le mot
d'Aristote, rappelé récemment dans cette Revue par M. S. Gagnebin : « Ce qui
est premier dans l'ordre de la genèse est dernier dans l'ordre de l'analyse ». —
(z) Voir la belle étude de Karl Holl, Luthers Beieutung für len Fortschritt 1er

Auslegungskunst (Gesammelte Aufsätze... Bd I, p. 544-582. Tübingen, 1923, 2e et
3e éd.).



142 EDOUARD BURNIER

de l'Eglise ; elle ne faisait que donner à celle-ci des critères plus
justes. Combien cette nouvelle exégèse devait être féconde pour la
véritable pénétration de l'Ecriture Et combien, solidement attachée

au document chrétien primitif, elle devait cependant
permettre à l'esprit moderne de faire bénéficier la science théologique

de son trésor d'érudition critique et de ses nouvelles méthodes

d'exégèse théologique Quelle révolution permanente inaugurait
la création de cette science biblique

Il n'empêche que cette science devait se trouver devant des

problèmes de méthode et d'autorité sans cesse plus délicats. Les traditions

si diverses dont on se réclame, aujourd'hui même, pour procéder
à une restauration de la théologie biblique sont nées précisément de

l'impossibilité dans laquelle se trouvèrent les Réformateurs de

formuler des principes d'exégèse théologique valables sans équivoque

pour quiconque admettait la base scripturaire. Qu'est-ce à dire,
sinon que cette base ne nous est pas fournie comme une donnée immédiate,

mais qu'elle est une « matière théologique » dans l'élaboration
et la présentation de laquelle la tradition et l'autorité des Eglises

jouent un rôle considérable
Cette élaboration est, en effet, intimement liée à l'institution même

qui est chargée de conserver la lettre et l'esprit de la Bible : Les
postulats théologiques grâce auxquels nous avons accès à la Bible comme
source de Révélation et qui fondent son autorité comme telle, ne

sont jamais le produit de la seule activité indépendante de notre
expérience personnelle. Très rares sont en fait les théologiens, les

systématiciens surtout, qui travaillent en dehors de tout cadre

ecclésiastique.

La théologie, même la plus révolutionnaire, la plus « émancipée »

est, de toutes les sciences, celle qui reste le plus étroitement liée à

une institution sociale. Cela est l'évidence même pour certaines

dogmatiques strictement ecclésiastiques dont l'objet et la méthode sont
fournis d'autorité par la tradition confessionnelle. Cela suppose que
l'activité de l'exègète aussi est entièrement soumise au contrôle d'une
autorité qui décide, une fois pour toutes, quelles vérités de foi sont
scripturaires et quel est le fondement de l'autorité de la Bible. On ne
saurait dire que, dans ce cas, les relations de la Bible et de la théologie
soient de telle nature que celle-ci soit soumise à celle-là. La notion
de dogme, liée à celle d'Eglise — et qui d'ailleurs cherche toujours à se

donner un fondement scripturaire — vient renverser cette relation



LA BIBLE, L'ÉGLISE ET LA PENSÉE THÉOLOGIQUE 143

et soumet la Bible à l'Eglise. Mais même quand l'Eglise ne dicte pas
à la théologie biblique sa méthode, même quand elle se contente de

lui fournir son objet sans condition, ce serait une illusion de croire

que l'influence de la tradition ecclésiastique ne se fait pas sentir, et
de façon parfois déterminante, dans l'élaboration théologique de la
Bible. Dans la mesure où il travaille au sein d'une Eglise, où il est

appelé à enseigner de futurs pasteurs et à prêcher lui-même dans la

chaire chrétienne, dans la mesure où il a été formé par une Eglise et
consacré par elle dans son ministère intellectuel, le théologien sait
bien qu'il est soumis à une tradition et que celle-ci est le premier,
sinon le seul chemin par lequel il a accès au livre de la Révélation W,

Soumis, non certes, dans plusieurs Eglises protestantes, à une autorité

extérieure, encore qu'il n'y ait — et bien heureusement —
aucune faculté de théologie qui n'ait des liens moraux étroits avec

une Eglise W. Mais, soumis à un ensemble de méthodes, de principes,
de points de vue fournis par la tradition de chaque Eglise ; soumis à

la tradition herméneutique de sa confession ecclésiastique, dont son

travail ne représente qu'un chaînon, le théologien, dans toutes les

Eglises, est toujours un homme lié, dans une certaine mesure. Il est
d'abord l'homme d'une tradition historique. Et il le serait encore en

rompant avec son Eglise, car il n'est aucune manifestation de la vie
et de la pensée chrétiennes qui ne soit marquée de l'empreinte
indélébile d'une expérience communautaire. Pas plus qu'il n'y a de

vérité qui n'implique, à un titre quelconque, la notion d'universalité,

il n'y a de théologie qui n'emprunte sa substance à une Eglise.
Il est vain de se demander si cette condition est bonne ou

mauvaise, car elle ne saurait être autre. Le théologien est lié à une
tradition par un véritable devoir d'état, par la nature même de son métier.

(i) Sur les relations de la théologie et de l'Eglise, voir, en particulier, A. Reymond,
De la méthoie Ians la recherche métaphysique, Recueil de travaux publiés par la
Faculté des lettres, Lausanne, 1937, p. 15 et 16 et Philosophie et théologie iialectique,
dans cette Revue, 1935, p. 255-281. Cf. René Guisan par ses lettres, Lausanne, 1940,
t. II, p. 405 ss. où l'on trouve une si persuasive défense des droits et des devoirs
de l'Eglise envers toute activité théologique. Voir aussi Ed. Mauris, Comment
iéfinir la théologie moiernef, dans cette Revue, 1940, p. 312-323, qui donne une
autre citation de René Guisan, et E. Brunner, Offenbarung uni Vernunft, Zurich,
1941, p. 137 ss. Ce que ces auteurs disent de l'ensemble des disciplines théologiques
vaut a fortiori pour la théologie biblique. — (2) En Suisse romande, le statut
d'autonomie que la Faculté de Genève a reçu il y a quelques années, et que va
recevoir la Faculté de théologie de l'Eglise neuchâteloise unie, marque un resserrement

des liens qui unissent ces Facultés à leur Eglise.



144 EDOUARD BURNIER

La Bible ne lui est pas accessible directement, parce que la question

qu'il lui pose est d'abord celle de son autorité. Or la détermination

de cette autorité, pas plus que son maintien et son exercice

ne peuvent être assurés par la Bible seule. Il lui faut un organe —¦

visible ou invisible, Saint-Esprit ou magistère de l'Eglise. Il lui faut
des règles d'interprétation et d'application : analogia entis, analogia
fidei, symbolisme, littéralisme. Il faut, appuyant ces règles, quelque
principe métaphysique, si général soit-il. (En fait, toute déclaration

sur l'autorité de la Bible tranche dans un sens ou dans l'autre le

problème de l'immanence ou de la transcendance divine, celui du
réalisme ou de l'idéalisme, etc.) Il faut aussi un lieu où cette autorité
s'exerce, un canal qui transmette cet Esprit et cette Parole. L'Esprit
ne parle que pour l'édification de l'Eglise <*>.

Il paraît, de plus, évident que la forme particulière sous laquelle le

message biblique est prêché exerce une certaine influence, sinon sur
son contenu même, du moins sur l'interprétation à laquelle le

théologien soumet son texte.
Prenons un exemple: L'une des caractéristiques les plus frappantes

de la théologie biblique telle qu'elle est mise aujourd'hui à la base

de certaines dogmatiques, c'est qu'elle est considérée essentiellement

au point de vue «kérygmatique»; elle est Evangile dans le plein sens

fonctionnel de ce mot. La théologie de la « Parole », base de la dogmatique

ecclésiastique (Kirchliche Dogmatik) de Karl Barth, projette
tout le témoignage biblique dans une certaine perspective, celle de

la prédication. Mais la critique méthodologique n'oblige-t-elle pas
à se demander dans quelle mesure cette fonction ecclésiastique ne
crée pas l'organe biblique Nul doute que cette prédication ne soit

biblique. Mais il reste à savoir si, sous cette forme exclusivement
« kérygmatique », nous entendons encore toute la Bible, et quelle
Bible Il reste aussi à se demander, par exemple, si la structure
dialectique de la « Parole de Dieu » rend compte fidèlement de la

structure organique de la Révélation biblique dans toute sa complexe
et vivante manifestation. Nous ne faisons que signaler ici le danger

qu'il y a à ramener la Bible à la seule notion de la « Parole ».

Il faudrait enfin se demander dans quelle mesure la prédication qui

(') C'est pourquoi le problème de l'autorité de la Bible vis-à-vis de l'Eglise ne

peut être tranché en renvoyant simplement au témoignage souverain du Saint-
Esprit. Car il est bien évident que cette notion, elle aussi, est déterminée par les
diverses traditions confessionnelles.



LA BIBLE, L'ÉGLISE ET LA PENSÉE THÉOLOGIQUE 145

se fait toujours au sein d'une communauté historique donnée et selon

une tradition ecclésiastique plus ou moins normative peut prétendre
soustraire à ces contingences le « pur » message biblique. Nous parlons
ici, non plus de la tradition théologique de telle Eglise, mais de

l'influence que la structure sociale, la situation politique, 1'« éthique
banale » de chaque communauté peuvent exercer sur l'exégèse biblique
de son pasteur, interprète sacré de la « tribu » qui subsiste dans toute
paroisse. Nulle théologie contemporaine n'a voué une attention
aussi perspicace que celle de la théologie dialectique au problème
des relations de la parole humaine et de la Parole de Dieu, soit dans

le texte biblique, soit dans le témoignage du prédicateur ou dans

l'enseignement du docteur de l'Eglise. Il nous paraît que la théologie
dialectique dans sa radicale distinction des deux « paroles », dans sa

vigilance farouche à ne pas confondre l'une et l'autre, occupe une

position théorique parfaitement juste. La question est posée avec

une lucidité et une constance sans défaut tout au long de la dogmatique

de Karl Barth. Mais nous avons de la peine à trouver aussi

claire la réponse de principe qui lui est faite et il nous paraît qu'en
fait la parole humaine prête souvent sa structure, sinon son

contenu, à la Parole de Dieu.
Cette discrimination des deux « paroles » repose essentiellement,

on le sait, sur le principe de l'analogie de la foi. Or ce principe, tel que
l'applique Karl Barth, ne garantit nullement, à lui seul, que la
distinction de la parole humaine et de la parole divine soit pleinement

respectée. Pour qu'elle le fût, il faudrait que cette analogie
eût elle-même une garantie ontologique ; mais Karl Barth refuse de

la donner à sa notion purement « existentielle » de la connaissance

révélée. Il en résulte que cette dialectique de la foi qui doit distinguer
la parole humaine et la Parole de Dieu, les confond en fait l'une avec
l'autre ; en l'absence de toute distinction métaphysique entre l'être
et sa manifestation dans la Révélation, il devient impossible de

savoir si la parole humaine ne détermine pas la Parole de Dieu tout
autant qu'elle est déterminée par elle.

Mais nous convenons volontiers que le cas de la théologie dialectique

est un cas extrême. Toutes les dogmatiques ne s'intitulent pas
Kirchliche Dogmatik et toutes celles qui partent de la notion d'Eglise
ne circonscrivent pas son ministère à l'administration de la Parole

(ou du sacrement lié à celle-ci).

Il n'en reste pas moins que les relations de la Bible et de la théo-

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXX (n° I23, I942). IO



146 EDOUARD BURNIER

logie sont partiellement déterminées par l'exercice de la prédication,
sous toutes ses formes. D'une part, la forme même du texte biblique,
du Nouveau Testament surtout, est le plus souvent « kérygmatique »,

que ce soit dans le style direct d'une exhortation, d'un témoignage

ou dans le style indirect d'un récit missionnaire. D'autre part,
la tradition des Eglises, dont nous rappelions tout à l'heure l'influence

plus ou moins directe sur la formation et le développement de la

pensée théologique, s'exprime essentiellement sous la forme de la

prédication dont la fonction est avant tout de transmettre le témoignage

scripturaire. Il serait vraiment surprenant que la forme n'ait
pas, en quelque manière, exercé son influence sur le contenu de ce

témoignage et que les conceptions successives de la prédication
n'aient pas contribué, pour une part, à l'élaboration de la théologie
biblique de chaque génération. La prédication de l'Eglise est donc
l'une des voies naturelles, qui nous amènent à formuler certains

problèmes de théologie scripturaire. Quelle illusion de croire faire
de la théologie biblique « pure » Comme Karl Barth a raison de

déclarer que sa dogmatique est une dogmatique « ecclésiastique ».

Il n'y en aura jamais d'autres. Il n'est pas possible de faire une dogmatique

purement, exclusivement, authentiquement biblique, en ce

sens que la Bible en tant qu'objet d'une dogmatique n'est lue, crue et
obéie que dans l'Eglise.

Mais, dira-t-on, cette Eglise est constituée elle-même, à l'exclusion
de tout autre moyen et de toute autre valeur, par la Parole de Dieu
précisément ; il faut retourner votre définition et dire, avec Karl
Barth, que l'Eglise est le lieu où la Parole est entendue, crue et obéie.

La Bible, prêchée dans l'Eglise qu'elle constitue ainsi elle-même, ne
saurait être mutilée ou altérée par elle. La parole de l'Eglise, si elle

est biblique, jouit du même privilège que le texte de l'Ecriture, s'il
est canonique : ils sont l'un et l'autre des canaux par lesquels l'Esprit
peut, si et quand il le veut, nous faire entendre vraiment la Parole de

Dieu.
Cela est vrai en principe. Et c'est pourquoi la notion de l'Eglise,

telle que l'a restaurée Karl Barth, s'est révélée d'une si magnifique
fécondité pour la théologie réformée. Conçue tout entière selon l'analogie

de la foi, cette notion est la seule qui puisse justifier la critique
radicale que le protestantisme prétend adresser à la notion catholique

de l'Eglise. Il est bien vrai qu'en principe l'Eglise telle que la

conçoit Karl Barth — et, d'accord avec lui sur ce point, l'immense



LA BIBLE, L'ÉGLISE ET LA PENSÉE THÉOLOGIQUE 147

majorité des théologiens protestants — n'est qu'une création de la

Parole de Dieu. On ne saurait trop insister sur l'efficacité de ce principe

qui règle une fois pour toutes les relations de la Bible et de l'Eglise
en soumettant celle-ci à celle-là dans la plus totale et la plus légitime
subordination. C'est même trop peu dire. Il ne s'agit pas de deux

grandeurs, dont l'une serait soumise à l'autre, étant d'un moindre

degré de perfection. Il s'agit d'une hiérarchie de fonctions, l'Eglise
n'existant que par et pour la Bible, sa prédication et ses sacrements
n'étant que le véhicule d'une Parole dont ils ne disposent en aucun
cas.

Mais, cela dit, en rappelant avec reconnaissance ce que nous devons
à Karl Barth et à son école pour avoir réaffirmé avec tant de force ce

principe fondamental, comment fermer les yeux sur les difficultés

théologiques et pratiques que rencontre son application Ces

difficultés, empressons-nous de le dire, ne doivent nullement nous faire

renoncer à un principe que nous tenons pour le seul authentiquement
biblique en cette matière. Mais c'est précisément le livrer à toutes
les altérations que d'ignorer les conditions intellectuelles et
historiques dans lesquelles l'Eglise elle-même se trouve placée pour l'appliquer.

En fait, sinon en droit, l'Eglise n'arrive jamais à exercer purement

le ministère de la Parole. Nous ne parlons pas, bien entendu, de

pureté morale — il n'est que trop certain que l'Eglise pèche ¦—, ni de

fidélité — il n'est que trop visible que l'Eglise est toujours infidèle
ici ou là. Sur la « sainteté » de l'Eglise, qui n'est réelle qu'au sens

paulinien de cette notion, nous sommes probablement en plein
accord avec les représentants de la théologie dialectique (•). Il ne

s'agit pas de la manière dont l'Eglise remplit sa tâche théologique,
mais de la définition même de cette tâche et des conditions réelles

qui lui sont faites.
C'est ici que nous nous heurtons à la pétition de principe

évidente qui permet actuellement à certaines dogmatiques «ecclésiastiques

» d'esquiver le problème des relations de l'Eglise et de la
théologie. Il faut aller plus loin et constater que c'est la définition
même de la théologie et de sa tâche qui est ainsi mise en cause par la

fonction attribuée à l'Eglise. L'Eglise, en effet, fournit à la théologie
sa matière et sa méthode. La théologie est fonction de l'Eglise. Mais

(1) Cf. K. Barth, Der Begriff 1er Kirche, in : Die Theologie uni lie Kirche, Munich,
1928, p. 285 ss., en particulier p. 291 ss.



148 EDOUARD BURNIER

cette fonction consiste à contrôler la prédication (au sens large de ce

mot, Verkündigung) de l'Eglise. On voit mal comment cette fonction

peut s'exercer et en quoi consiste cette Selbstprüfung dont la

dogmatique, en tant que discipline « scientifique », est chargée G).

Même pétition de principe en ce qui concerne les relations de la
Bible et de la théologie : « La dogmatique est l'étude critique du

dogme, c'est-à-dire de la Parole de Dieu contenue dans la prédication
(Verkündigung) de l'Eglise ; ou, d'une manière concrète : la dogmatique

est l'étude critique de l'accord de la prédication humaine de

l'Eglise et de la Révélation attestée dans l'Ecriture » <2). On ne voit
guère comment cette étude peut être critique, étant privée de tout
critère. Car c'est l'objet même de la dogmatique, la Parole de Dieu, qui
sert en même temps de norme critique. De deux choses l'une : ou
bien la théologie est fournie comme telle par la Bible, le dogme est
élaboré sous sa forme ecclésiastique par l'Ecriture elle-même —¦ et
la théologie ne consiste plus qu'à administrer cette vérité, sans aucune
compétence critique. Ou bien la dogmatique est chargée d'élaborer
le message fourni à l'Eglise par la Bible et de soumettre la prédication
de l'Eglise à une authentique et légitime critique théologique —¦

mais alors quelles sont les normes de cette critique, dont la Bible

nous fournit la matière, mais non les règles La dogmatique ainsi

chargée de veiller à la pureté biblique de la prédication de l'Eglise
est constamment gênée dans l'exercice de sa fonction, parce qu'elle
ne possède ni critère ni objet propre. En fait, son activité est absorbée

à l'avance par celle de l'Eglise qui ne lui donne accès à la Bible que

par l'intermédiaire et sous la forme de sa prédication. Cette «

dogmatique ecclésiastique » est assurément viable — les gros volumes,
riches de matière, en cours de publication sous ce titre en font foi.
Mais son principe n'a plus rien de critique ni de scientifique G). Or,
il semble que son auteur tienne fort à ces deux épithètes, comme il
tient, par exemple, à souligner le caractère historico-critique que doit
conserver l'exégèse christologique de l'Ancien Testament qui seule

lui paraît justifiable théologiquement.

(ï) K. Barth,Dogmatik, I, i, § i. — (z) Ouvr. cité, I, i, p. 261. — (3) L'insuffisance

critique de cette méthode ne doit pas nous empêcher de rendre hommage
à la remarquable information dont témoigne l'oeuvre capitale de K. Barth,
qui est une véritable anthologie de la théologie patristique et réformée, dans
certains de ses chapitres. Il restera de cette dogmatique, —entre beaucoup d'autres
choses excellentes — ses citations.



LA BIBLE, L'ÉGLISE ET LA PENSÉE THÉOLOGIQUE 149

Cette dialectique de l'Eglise et de la Bible, de l'Eglise et de la
théologie, et en troisième lieu, de la Bible et de la théologie, enferme la

pensée barthienne dans un cercle qu'il faut bien appeler vicieux, au

point de vue logique, puisqu'il est constitué par une pétition de principe

flagrante. La théologie dialectique, prise dans les termes de ses

propres formules, évite assurément de tomber dans l'un ou l'autre
abîme qu'elle signale elle-même de chaque côté de sa route :

l'illuminisme et le réalisme substantialiste. Mais elle n'échappe à l'une
ou l'autre hérésie qu'en vivant du conflit des deux tendances. La
véritable matière théologique de la dogmatique barthienne, ce n'est

pas l'expérience biblique elle-même, c'est, sous le symbole de la Parole
de Dieu, l'éternel conflit entre l'Esprit et la lettre, entre le témoignage

intérieur de l'Esprit et le témoignage extérieur de l'Eglise,
entre la Révélation et le dogme. La dogmatique dialectique oscille

entre une pneumatologie réaliste, qui fait du témoignage de l'Esprit
le seul garant — et, en définitive, la seule matière — de la Révélation
et un dogmatisme fondé sur la reconnaissance implicite de normes
extérieures à cet Esprit ; ce dogmatisme l'oblige à procéder à une

objectivation toujours plus poussée de la Révélation, considérée non
plus seulement dans la personne de Jésus-Christ, mais dans le canon

scripturaire et dans certaines formules empruntées aux symboles
ecclésiastiques. Position éminemment dialectique, en ce sens qu'elle
tente d'échapper à l'illuminisme du pneumatisme en conférant à

la Révélation une structure interne reconnaissable et formulable
dans un Credo, et qu'elle essaie, d'autre part, d'éviter le

substantialisme, qui menace toute formule dogmatique, en plaçant celle-ci

sous la garantie immédiate de l'Esprit et en maintenant une différence
essentielle entre l'analogie de la foi et celle de la nature.

L'inévitable question qui se pose alors est de savoir dans quelle
mesure on peut vraiment échapper à cette alternative : ou
spiritualiser le dogme — et tomber dans le symbolisme — ou objectiver
la foi, la considérer comme une véritable nature, et tomber dans le

substantialisme M.
Nous nous sommes arrêté un instant à cette question, évoquée

à propos des relations de l'Eglise et de la Bible, parce que la

conception dialectique du rapport de ces deux notions nous paraît

(1) Nous ne faisons ici que formuler cette question, sur laquelle nous reviendrons
dans la conclusion générale de notre livre.



150 EDOUARD BURNIER

équivoque ; elle nous place, en effet, devant une alternative dont
K. Barth a dénoncé le péril avec plus de perspicacité et de vigueur

que personne. Or, si nous voyons que la théologie dialectique
affirme sa volonté de ne céder ni à l'une ni à l'autre des deux
déformations dont la dogmatique réformée est menacée, pour
ainsi dire, en permanence, nous ne voyons pas comment K. Barth
entend échapper à l'alternative dont il nourrit sa dialectique de la
foi. Nous ne sommes même pas tout à fait certain — mais la question
demanderait un examen approfondi — que cette notion dialectique
de la foi ne soit pas, en fait, utilisée comme un pur concept, c'est-à-
dire comme une objectivation intellectuelle et non plus comme une
vérité existentielle. Il resterait à préciser d'ailleurs si la caractéristique

d'« existentielle » confère à la réalité une nature particulière
quelque peu définissable et quelle est la portée ontologique et

épistémologique de ce terme qui divise si vivement aujourd'hui les

philosophes comme les théologiens.
En ne voulant voir dans l'Eglise qu'une fonction de la Bible —¦ ce

qu'elle est aussi, et d'abord — alors qu'elle se présente à nous
historiquement comme un organisme vivant prenant une part active
et légitime à l'élaboration indispensable du témoignage de la Bible,
ne risque-t-on pas de soustraire par avance à la critique théologique
cette activité de l'Eglise En ne considérant dans l'Eglise que le

lieu et l'organe de la Parole de Dieu, ne s'expose-t-on pas à ignorer
toutes les autres conditions de la Révélation actuelle — toute la

part que l'Eglise y prend, comme institution visible, comme école

de la vérité, comme autorité traditionnelle Or cette part, si périlleuse

pour la pure doctrine évangélique, cette participation de l'Eglise
à la Parole de Dieu qui peut si bien compromettre l'exercice de

l'autorité du témoignage du Saint-Esprit, on les ignore en fait, en
considérant la fonction de l'Eglise in abstracto. Cette fonction est beaucoup

plus complexe qu'on ne nous le fait voir, en ce sens que l'Eglise
n'est pas seulement porteuse de la Parole ; elle est une institution,
un organisme vivant. L'Eglise est, elle aussi, incarnation. L'Eglise
incarne la Parole de Dieu, non seulement dans ses actes, mais dans

sa prédication même et dans sa théologie. Cette incarnation se fait
dans le péché. Et pourtant, il n'y a pas de prédication et, en ce sens,

pas de salut sans elle. La vraie dialectique consiste, dans ces conditions,

à ne jamais céder à l'illusion de saisir théologiquement la Parole
de Dieu dans la prédication de l'Eglise par une simple « abstraction »



LA BIBLE, L'ÉGLISE ET LA PENSÉE THÉOLOGIQUE 151

de sa fonction révélatrice. L'analogie de la foi que l'on veut appliquer
au ministère de l'Eglise est une illusion aussi dangereuse que celles

de l'illuminisme qui nous fait disposer inconsciemment du Saint-

Esprit ou du dogmatisme qui nous met en possession toute arbitraire
de la Révélation. En fait, la fonction révélatrice de l'Eglise ne peut
être dissociée des moyens, tout humains, par lesquels elle s'exerce.

L'autorité théologique de l'Eglise ne peut être distinguée absolument
de son pouvoir matériel ou spirituel, de sa tradition historique, de sa

psychologie confessionnelle particulière. Il nous paraît qu'il y a,
dans l'abstraction à laquelle se livre la pensée dialectique à propos
de cette pure « fonction » de l'Eglise, le même danger d'angélisme

théologique que connaît l'illuminisme — et l'on sait assez que ces

tentatives aboutissent tôt ou tard à des cristallisations, à des objec-
tivations qui sont le fruit empoisonné de ces efforts d'abstraction
incontrôlés : la notion de dogme, telle que l'utilise déjà la théologie

dialectique, en est un exemple significatif.
En résumé, le recours à l'analogie de la foi pour établir l'autorité

de l'Eglise en matière de dogmatique biblique ne nous paraît pas
tenir compte suffisamment de la différence essentielle qu'il y a, au

point de vue de l'élaboration du témoignage biblique, entre un livre
consignant une expérience historique et une institution vivante,
interprétant nécessairement cette expérience, l'incarnant et lui
donnant une forme théologique, liturgique et sociale aussi indispensable

qu'insuffisante. La tentative magistrale faite par K. Barth

pour dissocier dans cette activité de l'Eglise l'institution humaine

et la Parole divine est l'une des plus vigoureuses auxquelles la théologie

protestante moderne se soit livrée. Elle mérite mieux que les

sarcasmes de certains libéraux — ou de certains orthodoxes. Elle

pose le problème capital de toute dogmatique protestante qui veut
être à la fois biblique et ecclésiastique. On ne saurait donc vouer

trop d'attention à la solution dialectique de ce problème. Mais ce

serait une illusion de croire que cette solution réponde pleinement
à la question cruciale de notre théologie réformée. En fait, elle esquive,
dans sa réponse, ce qui fait le véritable objet du débat, dont elle

conserve les termes sans en maintenir intégralement le contenu.
La question, en effet, est de montrer comment et dans quelle

mesure la prédication de l'Eglise est parole humaine et Parole de

Dieu tout à la fois. Or, en définissant cette prédication comme une
fonction réellement « objective » de la Révélation biblique, on ignore



152 EDOUARD BURNIER

la question bien plus qu'on ne la résout. Quel est donc l'organe de

cette fonction Si c'est la Bible elle-même, le rôle de l'Eglise est
manifestement réduit à celui d'un simple canal, d'une voix épelant un

texte qui se suffit entièrement à lui-même, puisque le sui ipsius
interpres est la seule règle exégétique valable. En fait, l'Eglise n'est

plus un organe (si ce n'est au sens où la voix est l'organe de la parole),
elle n'est plus une « parole », mais simplement une voix. Si, d'autre

part, on veut maintenir la vivante et complexe activité de l'Eglise
comme celle d'un organe chargé d'une fonction, on ne voit plus
comment la notion dialectique de la Parole de Dieu peut permettre à

cet organe de remplir sa fonction. Le jeu des définitions dialectiques
dans lesquelles se meut cette pensée, à la fois massive et subtile, a

bientôt fait de paralyser notre activité de jugement. La Parole de

Dieu est tout ensemble matière, fonction et organe. En fait, elle se

suffit absolument à elle-même et l'on ne voit plus en quoi consiste

l'activité propre de l'Eglise, qui est constamment définie comme un
organisme nécessaire sans qu'on lui reconnaisse jamais la structure
ni les moyens propres à exercer une fonction.

L'analogie de la foi, pratiquée par Karl Barth, avec autant de

souplesse que de vigueur, veut tenter la gageure logique et théologique
de nous garantir, entre la Bible et l'Eglise, le même rapport qu'entre
la Révélation et la Bible; cette analogie veut même s'étendre à

l'ensemble des relations de la théologie et de l'Eglise. En définitive, tout
le système est conçu comme une protection de la souveraineté absolue
de Dieu dans l'économie de la Révélation et dans son élaboration

théologique. Ce qui est incontestablement légitime. Mais ce système,
dans son étanchéité parfaite, finit par nier les conditions de toute
théologie et même de toute Révélation, en laissant absorber l'organe

par la fonction (l'Eglise et la dogmatique ecclésiastique, par la Bible),
puis la fonction par son contenu (la Bible par la Parole), et enfin ce

contenu par Dieu lui-même (la Parole par l'Esprit).
Nous sommes ainsi enfermés dans un circuit où l'Esprit est à la

fois sujet, objet et instrument de sa Révélation. Sans doute, toute
intervention humaine est-elle exclue — théoriquement tout au moins,

car, en fait, concepts théologiques, dogmes, canon, sacrements,
symboles ecclésiastiques sont subrepticement réintroduits dans l'élaboration

de cette œuvre spéculative. Mais, à éliminer ainsi l'intervention

active de l'homme, de la Bible, de l'Eglise, n'en vient-on pas à

dépouiller la Révélation elle-même de son contenu et de sa fonction



LA BIBLE, L'ÉGLISE ET LA PENSÉE THÉOLOGIQUE 153

Pour qu'il y ait Révélation, il faut qu'il y ait une activité réceptrice,
organisatrice et, en un sens, nécessairement créatrice, de l'homme —
simple croyant ou théologien — à qui elle est adressée. Il faut que
l'activité des organes de cette Révélation (Bible, Eglise, théologie)
soit maintenue positivement, qu'ils ne soient pas de simples miroirs
reflétant un rayon que nul autre œil ne peut voir jamais, si ce n'est
celui de Dieu, d'où il jaillit. On a souvent reproché à la théologie
dialectique d'aboutir en fait à cette négation de la Révélation. Le

reproche ne nous paraît légitime que si l'on montre le défaut
épistémologique dont souffre cette théorie de la Révélation. Ce défaut se

ramène essentiellement à ceci.

La dialectique de la foi prétend suppléer à toute doctrine de l'être.
Pour mieux échapper au danger de l'objectivation, la théologie
dialectique tente de faire de la foi un mode de connaissance sui generis,
le seul capable de maintenir le paradoxe d'un Dieu à la fois
inconnaissable et révélé. La foi, prétend, en effet, connaître Dieu en tant
que sujet absolu et sans jamais «disposer» en quoi que ce soit de

cette connaissance. Elle prétend tenir cette gageure de réaliser la
connaissance existentielle par excellence, qui transcende la relation
sujet — objet C). Elle vit de l'illusion, bien moderne, d'atteindre
immédiatement le plan de l'existence sans se prononcer sur le
problème de l'être et du connaître. Mais cette tentative conduit
fatalement à la négation de toute dogmatique positive, de toute
affirmation historique, de toute expression philosophique, de toute
institution ecclésiastique qui postulent expressément une objectivation,
plus ou moins poussée, de la Révélation.

Comme cette position est théologiquement intenable, force est
bien de réintroduire dans le système dialectique qui déclarait
suffisante l'analogie de la foi appliquée à la Parole de Dieu, ces concepts,
ces dogmes, ces sacrements, ces symboles dont nous constations

tout à l'heure la présence et l'activité, et qui sont autant d'objecti-
vations, de généralisations plus ou moins rationnelles de cette Révé-

(1) Dans sa doctrine de la connaissance de Dieu, K. Barth admet pleinement le
caractère objectivé (Gegenstànllichkeit) de Dieu. Mais il lui confère aussitôt une
nature qui soustrait cet objet divin à toute activité de jugement et, en définitive, à

toute expérience. On peut se demander si le dogmaticien ne confond pas, ici, la
réalité ontologique et l'objectivation. Voir Kirchl. Dogm., II, I, p. 12 ss. Et
n'oublions pas la phrase qui commande tout le développement auquel nous faisons
allusion : « ...es geht uns zunächst nicht iarum, len Glauben als Erkenntnis Gottes,
sonlern lie Erkenntnis Gottes als Glauben zu verstehen » (p. 13).



154 EDOUARD BURNIER

lation livrée ainsi aux opérations de la spéculation philosophique.
On veut les mettre après coup au bénéfice de l'analogie de la foi. Mais
elles sont bel et bien des produits de l'expérience et de la réflexion

logique conjuguées. Car de deux choses l'une : ou bien la foi nous livre
Dieu comme un objet —• sans doute privilégié — ou bien elle se fait
elle-même objet. Ou bien la Révélation nous communique vraiment
une connaissance, ou bien elle cesse de révéler pour s'absorber dans

un acte de foi « pur », dont on ne voit plus ce qui en fait encore un

acte, ni ce qui le définit comme une foi. Ainsi la théologie dialectique
aboutirait à un « fidéisme » qui, pour n'avoir pas le caractère
symboliste de celui d'un Sabatier, ne met pas moins en danger la pensée

réformée. Sans doute la théologie dialectique gardera-t-elle toujours
le mérite eminent d'avoir dénoncé certains périls mortels pour toute
pensée théologique qui entend conserver le fait historique et la notion
de la Révélation. Mais après avoir écarté avec une égale vigueur le

réalisme thomiste, l'illuminisme mystique, le symbolisme fidéiste,
elle n'apporte pas de solution au problème qu'elle pose elle-même,

en termes si nets, celui de la valeur épistémologique de la foi, c'est-
à-dire de ses relations avec notre activité de jugement. Force est
bien de reconnaître la disparité essentielle qui existe entre le sola fide

théologique de Karl Barth et la méthode spéculative à laquelle il a

recours pour élaborer, par le moyen d'objectivations toujours plus
arbitraires et plus massives, son imposante dogmatique ecclésiastique.

Nous nous sommes tenu strictement à ce point de méthode, dans

ces quelques réflexions, parce que nous avouons que le nombre et la

complexité des questions particulières soulevées par l'œuvre dépasse

nos forces et notre compétence ; mais aussi parce que nous sommes

certain, après avoir lu et médité l'œuvre de K. Barth pendant dix

ans, que le moment est venu de reprendre à la base l'évaluation de

cette magistrale production en tentant une analyse, tout au moins

partielle, de sa structure épistémologique et plus particulièrement
du type de raisonnement qui commande tout le mécanisme de la

logique dialectique, l'analogie de la foi. Ce sera l'objet de l'étude qui
fera suite à ces considérations préliminaires, dans l'ouvrage dont
la Revue a bien voulu accepter de publier les quelques pages qu'on
vient de lire.

Edouard BURNIER.


	Les notions de Bible et d'Église, et leur fonction dans la pensée théologique

