Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 123

Artikel: La signification du baptéme dans le nouveau testament
Autor: Cullmann, Oscar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380414

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA SIGNIFICATION DU BAPTEME
DANS LE NOUVEAU TESTAMENT

Le judaisme n’ignore pas la pratique du baptéme et, au berceau
méme du christianisme, on trouve le mouvement baptismal suscité
par Jean-Baptiste. Quoique le Nouveau Testament attribue I'ordre
de baptiser au Christ ressuscité (Mat. xxvi, 19), 'acte méme du
baptéme n’a pas été créé par lui. Sous ce rapport, le baptéme se dis-
tingue de ’autre sacrement chrétien, la sainte Céne, dont la forme par-
ticuliere remonte au Christ. Durant son ministére, Jésus n’a pas bap-
tisé . L’acte extérieur du baptéme, tel que les chrétiens 'ont pratiqué
plus tard, a été emprunté a Jean-Baptiste. D’ailleurs nous rencon-
trons, dans le Nouveau Testament, des chrétiens dont il est dit qu’ils
ne connaissent que le baptéme de Jean-Baptiste. La question se pose
donc : qu’y a-t-il de nouveau dans le baptéme chrétien ? Bien que
Jésus lui-méme n’ait pas baptisé, apres lui les chrétiens se sont mis
a baptiser ceux qui étaient parvenus a la foi. En agissant ainsi sont-
ils simplement revenus en arriére ? Sinon, en quoi le baptéme admi-
nistré par les Apétres se distingue-t-il de celui que quelques-uns
d’entre eux au moins avaient re¢u de Jean-Baptiste ?
 Jean-Baptiste lui-méme a pris soin de définir la différence entre
son baptéme et celui du Christ a venir : « Quant a moi, je vous baptise

(1) L’Evangile de Jean, dans m, 22, prétend, il est vrai, qu’il aurait baptisé.
Mais dans 1v, 2, cette notice est corrigée en ce sens que ce ne serait pas Jésus lui-
méme, mais ses disciples qui aurailent baptisé. Ce dernier verset n’est peut-étre
qu'une glose rectificative introduite aprés coup. Dans ce cas, 'affirmation de 111, 22
pourrait se rapporter a une période ou Jésus aurait encore été disciple de Jean-
Baptiste. Mais en tout cas, il est certain que, durant son propre ministére, Jésus n’a
pas administré le baptéme.



122 OSCAR CULLMANN

d’eau... lui vous baptisera d’Esprit saint et de feu» (Mat. 111, 11 et
Luc 111, 16). Le feu est une allusion au feu du jugement dernier. Le
baptéme du Christ sera donc un baptéme définitif qui fera entrer les
baptisés dans le Royaume a venir, mais dans l'intervalle dans lequel
le christianisme primitif a conscience de se trouver entre la résurrec-
tion du Christ et son retour, ’essentiel, c’est le don du Saint-Esprit.
Ce don a une portée a la fois immédiate et eschatologique, car le
Saint-Esprit, élément essentiellement eschatologique, est la partie
de 'avenir qui est réalisée dés maintenant (appapwv, II Cor. 1, 22
et v, §; amopxn, Rom. v, 23). Cest ce qui explique que Marc ait
pu se borner 4 mentionner le baptéme d’Esprit. D’aprés Jean-Baptiste
lui-méme, le Saint-Esprit constitue donc I’élément nouveau dans le
baptéme chrétien. Grice a ce don, le baptisé vit dés maintenant
une réalisation partielle de ’avenir. Son corps ne sera transformé qu’a
la fin des temps, mais son homme intérieur est déja saisi par ’Esprit.

Si tel est bien I’élément nouveau du baptéme chrétien, une premiére
conclusion s’impose : le baptéme chrétien ne devient possible qu’a
partir du moment ou I'Eglise a été constituée par le Saint-Esprit.
Avant Pentecéte, le baptéme chrétien n’est pas possible. Mais aprés
cet événement, il a pour effet d’introduire le croyant dans une com-
munauté fondée par une effusion du Saint-Esprit: ’ékxAnoia. Le
baptéme n’est donc pas simplement un acte d’initiation introduisant
dans une société quelconque, mais il marque ’entrée dans une com-
munauté dont la base essentielle est le Saint-Esprit. Cette commu-
nauté constitue le lieu ou le croyant peut recevoir ce don du Saint-
Esprit conféré par le baptéme. C’est pourquoi le livre des Actes ne
mentionne les premiers baptémes chrétiens qu’aprés 1’effusion du
Saint-Esprit le jour de Pentecéte. Dans Actes 11, Pierre, aprés avoir
expliqué le miracle de Pentecéte, termine son discours par un appel
au baptéme : peravonoare kol BanTioONTW €kaoTOg UMWV Eémi T
dvopamn ’Incod Xpiotod (v. 38). Ce qui s’est passé d’une manidre
collective a Pentecdte se répétera désormais individuellement pour
chaque croyant, par le sacrement du baptéme chrétien. Mais alors
une question importante se pose : pourquoi ce sacrement qui con-
feére le Saint-Esprit continue-t-il de s’appeler « baptéme» ? Quel
rapport y a-t-il entre le Saint-Esprit et acte de BanrtiZewv, « plonger
dans eau » ? Dans le sacrement de Jean-Baptiste, cet acte se justi-
fiait, puisque Dleffet de ce sacrement était le pardon des péchés:
comme J’eau ordinaire purifie physiquement le corps, de méme ’eau



LA SIGNIFICATION DU BAPTEME DANS LE N. T. 123

du sacrement otait les péchés. Mais il est surprenant que 'acte exté-
rieur accompagnant le sacrement chrétien du Saint-Esprit consiste
aussi en un Bamniopa. On s’attendrait plutdt a ce que, précisément
par opposition au baptéme de Jean-Baptiste, le sacrement chrétien
qui le remplace efit revétu aussi une forme extérieure différente.

Mais il faut justement se demander si le baptéme de Jean, avec
sa signification précise (Luc 111, 3 : Banniopa peravoiag eig deoty
auapTV) a été considéré comme périmé depuis 'apparition du bap-
téme chrétien. Or, si nous reprenons le texte d’Actes 11, 38, nous y
constatons que 'effet du baptéme chrétien est double : d’une part,
le pardon des péchés, de 'autre, le don du Saint-Esprit (eig ageoiv
TV apapTidy Lpdv kal Muyweode v dwpedv o0 ayiov mveduarog).
Le premier de ces effets est commun au baptéme de Jean-Baptiste et
au baptéme chrétien, tandis que le second est spécifiquement chrétien.
Cela signifie donc que le baptéme pour le pardon des péchés n’est
pas aboli. Du reste, on ne saurait concevoir pour les chrétiens le seul
don du Saint-Esprit, sans la rémission des péchés. Il faut que les
deux éléments coexistent lorsqu’on entre dans ’Eglise. C’est 1a une
des raisons pour lesquelles le sacrement chrétien marquant P'entrée
dans ’Eglise est resté un baptéme, bien que I’élément nouveau, le
Saint-Esprit, n’ait en soi aucun rapport avec la forme de cet acte.

Toutefois, I’Eglise primitive a éprouvé le besoin de joindre a Pacte
extérieur du baptéme un acte spécial correspondant a la transmission
du Saint-Esprit. Car il paraissait naturel qu’aux deux significations
du baptéme, pardon des péchés et don du Saint-Esprit, correspondis-
sent également deux actes extérieurs. Ainsi I’acte ancien du baptéme,
le bain, rappelait le pardon des péchés, promis autrefois déja, tandis
que l'imposition des mains, suivant immédiatement, correspondait
a ’élément nouveau du baptéme chrétien : le don du Saint-Esprit.
Mais par la, le baptéme chrétien risquait de perdre son unité, de se
scinder en deux actes séparés produisant deux effets distincts. Ce
fut du reste bien 1a la situation dans ’Eglise 4 un moment donné, si
nous en jugeons d’apres le livre des Actes. Un exemple typique nous
est fourni, Actes vi, 12-17, dans le récit de la mission de Philippe
a Samarie. Lorsque les Samaritains eurent cru a la prédication de
Philippe, ils se firent baptiser, hommes et femmes. Apprenant cette
nouvelle, les apétres de Jérusalem envoyérent en Samarie Pierre et
Jean. Ceux-ci prierent afin que les nouveaux baptisés regussent le
Saint-Esprit : o00dénw yap fiv &m 'oldevi adTv EmmemTwkog, povov



124 OSCAR CULLMANN

bt BeBamtiouévor UmAipxov €ig TO0 Ovopa To0 xuptou ’Incod. TOTE
¢metiBedav Tag Xelpag ém adToUg, kai éAauBavov mvedua ayiov.
On voit nettement qu’ici le baptéme consiste en deux actes com-
pletement séparés: d’abord le baptéme d’eau pour le pardon des
péchés, ensuite l'imposition des mains pour la communication
du Saint-Esprit. I1 s’écoule un certain temps entre ces deux actes et,
de plus, ils sont accomplis par des personnes différentes (.

D’autres exemples encore nous montrent que le baptéme tend a
se scinder en deux actes séparés : Actes X, 44 ss. ou Pordre inverse se
présente : d’abord le don de I’Esprit, ensuite le baptéme d’eau, et
Actes x1x, 1 ss. ou il apparait clairement, d’aprés les questions de
Paul et les réponses qu’on lui fait, que les deux éléments sont séparés.
Les gens d’Ephése n’ont recu que le el 10 ’lwavvou Bannoua.
Paul les baptise alors au nom de Jésus, et il leur impose les mains
(v. 6), de sorte que le Saint-Esprit descend sur eux et qu’ils se
mettent a parler en langues.

En résumé, nous constatons que, dans I’Eglise primitive, le bap-
téme risquait de se scinder en deux sacrements, revétus de significa-
tions différentes : un bain pour le pardon des péchés, une imposition
des mains pour le don du Saint-Esprit. Le premier de ces sacrements
apparaissait comme une simple survivance du passé, une répétition
du baptéme de Jean-Baptiste. Le second, par contre, représentait a
lui seul le nouveaun sacrement chrétien. Dans Jean 11, 3-5, il y a déja
Pindication d’une réaction contre cette tendance a la scission. Clest
ainsi que le Christ johannique parle de la nécessité de renaitre « d’eau
et d’esprit », dans ’entretien avec Nicodeéme, v. § ). Du reste, il y a
la une préoccupation constante dans la littérature johannique. On lit,
par exemple, dans I Jean v, 6 que Jésus est venu olk €v T@® Udam
Hovoy @A\ év T Udam kol év T dipoTit kel TO mvedud €oTiv TO
paptupoOv.. Nous verrons plus loin pourquoi le sang est mentionné

(1) On pourrait méme étre tenté d’admettre qu’a un moment donné, les Douze
se réservérent le droit de conférer le baptéme chrétien. Nous tenons peut-étre 13
la raison pour laquelle Paul, dans ¥ Cor. 1, 16, se loue, précisément en relation avec
la formation de «partis», de n’avoir baptisé que trés exceptionnellement. —
(2) Les mots Udatog kaf sont attestés par tous les bons manuscrits. R. Burtmany,
dans son Kritisch-exegetischer Kommentar viber das Neue Testament. Das Fobannes-
Evangelium, Géttingen, 1938, p. 98, n. 2, propose de les supprimer, conformément a
sa tendance générale 4 considérer comme des additions, dans le quatriéme évangile,
toutes les allusions aux sacrements, tendance qui nous parait fausse, étant donné
le but méme que poursuit Pauteur du quatriéme évangile.



LA SIGNIFICATION DU BAPTEME DANS LE N. T. 125

également & c6té de eau et de Pesprit. Mais dés maintenant on peut
constater que, sur ce point, la littérature johannique est formelle :
elle réagit contre la tendance qui voudrait considérer le baptéme
d’eau comme un acte a part, repris simplement de Jean-Baptiste et
qui serait sans liaison avec le sacrement chrétien. D’autre part, les
textes judéo-chrétiens contenus dans les Pseudoclémentines prouvent
qu’au début du II¢ siecle il existait effectivement une fraction judéo-
chrétienne pour laquelle le baptéme était retombé au niveau d’un
rite judaique. Enfin, dans PEpitre aux Hébreux v1, 2, on peut voir une
trace des discussions qui existaient dans I’Eglise primitive au sujet
des différentes significations du baptéme. En ce passage ou l'auteur
traite du fondement de l’instruction chrétienne, il mentionne, au
pluriel, la Bammiopdv didayxn, et il ajoute 'imposition des mains.
Nous ne possédons malheureusement plus cette didayn, mais le fait
que cet enseignement soit appelé un « fondement » (Bepéhiog) prouve
Iimportance qui était attribuée a cette question.

Du reste, le probléme du rapport entre le baptéme d’eau et le
sacrement de I’Esprit préoccupa longtemps I’Eglise primitive. Ter-
tullien encore, dans son traité sur le baptéme, se voit obligé de proposer
une solution. Il s’efforce de souligner le lien qui existe entre les deux
effets du baptéme chrétien : « pardon des péchés et Saint-Esprit », en
montrant que le Saint-Esprit, de par sa nature méme, est aussi en
rapport avec 'eau. Il cite a ce propos Genese I, ou il est dit qu’au
commencement, ’Esprit de Dieu planait sur les eaux. Ainsi de tout
temps, 'eau aurait été liée a I'Esprit saint (.

Mais ce n’est pas la la vraie maniere de résoudre le probleme posé :
comment faire rentrer le baptéme pour le pardon des péchés dans le
sacrement chrétien du Saint-Esprit. La solution véritable nous est
indiquée dans le Nouveau Testament. Il s’agit de montrer, d’une part,
que le don du Saint-Esprit est 1ié au Christ et, d’autre part, que depuis
la mort du Christ le baptéme qui apporte le pardon des péchés n’est
pas simplement une répétition du baptéme de Jean-Baptiste, mais
qu’il est aussi un sacrement nouveau, précisément en tant que bap-
téme pour le pardon des péchés. Quand le passage déja cité du livre
des Actes (11, 38) affirme que les croyants doivent se faire baptiser émi
T® dvouam ‘Incod Xpiotod eig dpeowv TV auapTudy, il n’y a pas
la seulement I’énoncé d’une formule contenant le nom du Christ, mais

(1) Cf. TERTULLIEN, De baptismo, c. 3.



126 0SCAR CULLMANN

cela signifie que le baptéme pour le pardon des péchés, en tant qu’il a
cet effet, revét une signification nouvelle, spécifiquement chrétienne.
Cette signification nouvelle est la suivante: le pardon des péchés
n’est plus simplement une promesse, comme chez Jean-Baptiste, mais
un don déja accompli par la mort expiatoire du Christ. Le sacre-
ment du baptéme chrétien est un don effectif, non seulement par
rapport au Saint-Esprit, mais déja et aussi par rapport au pardon des
péchés. Ce don est offert désormais dans P’acte unique accompli par
le Christ sur la croix et qui a produit le pardon des péchés pour tous
les hommes. Tout croyant, par le baptéme, peut se mettre individuel-
lement au bénéfice de cet acte expiatoire. De cette manitre, dés que le
baptéme devient un baptéme en la mort du Christ, le danger est
écarté qui consistait a scinder le baptéme en deux actes : un acte pré-
chrétien pour le pardon des péchés et un acte chrétien pour la com-
munication du Saint-Esprit.

L’apdtre Paul a compris cela, et c’est lul qui a souligné d’une
maniére classique, pour ainsi dire, le rapport entre la mort du Christ
et le baptéme, dans le célebre chapitre vi de PEpitre aux Romains ().
Il rappelle avec insistance que le baptéme est un baptéme en la
mort de Christ et qu’il fait bénéficier le croyant du pardon des
péchés accompli dans cette mort. Il établit ainsi un rapport nou-
veau entre l’acte extérieur du bain et sa signification : le baptéme
n’est plus seulement un bain qui purifie ; mais en descendant dans
Peau, ’homme est enseveli avec Christ, en ressortant de l’eau, il
ressuscite avec lui @, De cette maniére, les deux significations du
baptéme deviennent inséparables. Le méme acte extérieur se rapporte
a la fois au pardon des péchés et au don du Saint-Esprit. D’apres

(1) 11 est intéressant de remarquer que c’est Paul aussi qui, dans I Cor. xi, 26,
a rappelé que P'autre sacrement chrétien, la sainte Céne, est en rapport avec la
mort du Christ. Car nous savons que dans le christianisme primitif il y eut une
tendance A oublier cette relation. Cf. Idyal{acic dans Actes 11, 46. Cette joie
débordante, motivée probablement par le souvenir des apparitions du Christ qui
a Piques avaient eu lieu lors d’un repas (cf. O. CurLmann, La signification de
la 8. Céne dans le christianisme primitif, dans Revue d’bist. et de pbilos. relig.,
1936, p. 1 ss.) parait avoir pousssé quelques personnes & s’enivrer: I Cor. xi, 21.
— (2) Le rapport avec les rites analogues des religions de mystéres existe (cf.
surtout A. DieTERICH, Eine Mithrasliturgie, 1903, p. 157 ss.; R. REITZENSTEIN,
Hellenistische Mysterienreligionen, 3¢ éd., 1927, p. 259; F. CumonT, Les religions
orientales dans le paganisme romain, 1907 ; C. CLEMEN, Religionsgeschichtliche
Erklarung des Neuen Testaments, 1924, 2° éd., p. 168 ss.), mais n’a pas d’impor-
tance pour la question que nous traitons ici.



LA SIGNIFICATION DU BAPTEME DANS LE N. T. 127

Rom. vi, 5, nous devenons une seule plante avec Christ, d’une part,
dans sa mort et, d’autre part, dans sa résurrection. Le résultat, indi-
qué au v. 4, c’est que oUTWG Kat flpelg év kavoTT Lwilg TEPITATA-
owpev. Marcher en «nouveauté de vie», c’est marcher év mvevpan
dyiw. Cette solution du probléme du baptéme chrétien est la plus
heureuse pour trois raisons principales : I. elle met en évidence I’as-
pect chrétien du pardon des péchés, 1ié a la mort expiatoire du Christ;
2. elle réunit ainsi par un lien interne les deux dons du baptéme :
pardon des péchés et Saint-Esprit; 3. elle montre la relation des deux
significations avec lacte extérieur du BantiZeg@o. Par 13, Paul nous
a donné la vraie doctrine du baptéme chrétien. La synthese entre les
deux aspects de cet acte y est parfaite. Bien que le mvedupa ne soit
pas nommé explicitement, ’allusion est pourtant claire: le Saint-
Esprit, c’est la participation a la résurrection du Christ, comme le
pardon des péchés, c’est la participation a la mort du Christ.

S’agit-il 1a d’une théorie isolée dans le Nouveau Testament ? Sans
doute, 'image de ’ensevelissement et de la résurrection du croyant
dans le baptéme ne se trouve-t-elle pas ailleurs. Mais I'idée essentielle
qui en est la base, & savoir qu’étre baptisé, c’est mourir avec Christ
et par la s’approprier l'effet de sa mort expiatoire, cette idée, on peut
la retrouver a travers tout le Nouveau Testament, en remontant jus-
qu’au baptéme que Jésus lui-méme a regu. On la trouve tout d’abord
dans un autre passage de Paul, dans I Cor. 1, 13, ot le baptéme est
considéré comme une participation a la croix du Christ : « Paul a-t-il
été crucifié pour vous ! Ou bien avez-vous été baptisés au nom de
Paul ? » Les deux expressions « étre baptisé » et « étre crucifié » sont
considérées ici comme des synonymes. Cela prouve donc que le bap-
téme est un baptéme dans la mort du Christ. Ensuite, c’est aussi
manifestement 1’idée de I'épitre aux Hébreux vi, 6: il est question
des baptisés, de ceux qui sont amag QwTIGOévTag et qui, 4 la suite du
baptéme, ont eu part au Saint-Esprit : peroxoug yevnOévrog mved-
patog ayiov. Ce passage affirme que la grice baptismale est unique
et que, par conséquent, le baptéme est un acte qui ne peut pas
étre répété. Car il est impossible dvaotavpodvrag €avtoig TOV vidy
100 0€0D. Cela signifie clairement que « étre baptisé», c’est «avoir
part a la croix du Christ », c’est obtenir le pardon des péchés par la
croix du Christ.

D’autre part, nous avons déja mentionné le quatriéme évangile.
Nous avons vu aussi que dans I Jean v, 6, 'eau est associée a esprit



128 0SCAR CULLMANN

et au sang. Maintenant nous sommes en mesure de comprendre
pourquoi il importe tant 4 Pauteur de la premiere épitre johannique
d’ajouter le sang. Certes, en le faisant, il pense au deuxiéme sacrement
chrétien, a la sainte Céne. Mais il est indéniable qu’en associant ces
trois éléments il veut aussi souligner le rapport du baptéme avec la
mort du Christ. C’est 1a, du reste, une préoccupation que la premiére
épitre johannique a en commun avec I’évangile johannique. Au cha-
pitre XIx, 34, ’évangéliste mentionne le coup de lance qui fait jaillir
de Peau et du sang. Il voit certainement dans ce fait une allusion au
rapport existant entre le baptéme et la mort du Christ. Enfin, il faut
mentionner surtout, dans le chapitre xr1, la péricope du lavement
des pieds. La aussi, ’évangéliste veut souligner le rapport entre le
baptéme et la Céne, entre le baptéme et la mort du Christ ®. Ensuite,
cette péricope semble indiquer aussi que I'acte du baptéme, différant
en cela de la sainte Céne, ne saurait étre répété.

En résumé, nous voyons que I'idée de Rom. vi, selon laquelle le
baptéme chrétien est une participation a la mort expiatoire du Christ,
n’est pas une idée inconnue des autres écrits du Nouveau Testament.
Il nous reste surtout a remonter au baptéme que Jésus lui-méme
a regu, car, en derni¢re analyse, ce rapprochement que Paul a établi
entre le baptéme chrétien et la mort du Christ, remonte & Jésus lui-
méme ou plutét a ce fait de sa vie que les évangiles sont unanimes a
placer au début de son ministére, a savoir son baptéme par Jean-
Baptiste.

Quel est le sens de ce baptéme regu par Jésus ? Qu’a signifié pour
Jésus lni-méme son propre baptéme ? C’est la une question que 'on
s’est souvent posée, déja dans l’antiquité, comme en témoignent
I’évangile apocryphe des Ebionites et celui des Nazaréens. Pourquoi
Jésus qui a été sans péché s’est-il fait baptiser ! Le baptéme de
Jean-Baptiste était destiné a des pécheurs. L’évangile de Matthieu
a bien senti la difficulté, puisqu’il place en téte de son récit objection
de Jean-Baptiste 111, 14 : &yl Xpetav éxw UmO 000 BamTioBAval, kol
o €pxn mpog pé. Jésus répond: ageg dptic oUtwg Yap mpémov
¢ativ fuilv mAnploon wdoav dikowoalvny.

(1) Contralrement a R. BuLTMANN, ouvr. cité, p. 357, D. 5, nous considérons les
mots €l uf Toug médag comme primitifs et nous les rapportons a la sainte Céne,
tandis que nous rapportons AoUedBatl au baptéme. Il y a 1 encore une polemlquc
contre la pratique judéo-chrétienne (voir plus haut, p.125) quifait du baptéme unrite
juif. R. Bultmann croit devoir écarter ici, comme partout ailleurs, toute allusion aux
sacrements.



LA SIGNIFICATION DU BAPTEME DANS LE N. 7. 129

Toutefois le récit du baptéme de Jésus, tel qu’il est rapporté
dans les trois évangiles synoptiques (Marc 1, 9-11; Mat. 111, 13-17;
Luc 1, 21-22) implique déja la vraie réponse a cette question. Elle
est contenue dans cette voix venant du ciel : « Tu es mon fils bien-aimé
en qui j’ai pris plaisir ». Généralement, on ne tient pas assez compte du
contenu de cette voix, qui revét pourtant une importance capitale, si
Pon veut dégager la signification qu’a eue pour Jésus son propre bap-
téme. Les trois synoptiques rapportent le méme texte, avec cette diffé-
rence que Matthieu écrit olUtog, les deux autres g¥. Elle est due au
simple fait que Matthieu s’efforce de donner a I’événement un carac-
tére objectif : non seulement Jésus, mais tout le monde a entendu la
voix et elle se serait adressée a tous. Dans ce cas, il faudra probable-
ment donner la préférence a Marc et 4 Luc. Mais ce qui importe, c’est
que les trois évangiles s’accordent pour le reste, en ce qui concerne
le contenu de la voix céleste. Il est vrai que le manuscrit D, avec
d’autres témoins du texte «occidental», présente dans le texte de
Luc une variante selon laquelle la voix aurait été autre : « Aujour-
d’hui je t’ai engendré ». Ce serait une citation du Psaume 11, 7. Cette
méme citation se retrouve dans Actes xi11, 33 () et, 4 cet endroit,
elle s’applique a la résurrection et non pas au baptéme. Les chrétiens
ont donc trouvé une attestation de la filialité divine dans ce psaume
royal ou le roi est appelé fils de Dieu. C’est parce que cette parole
s’adresse primitivement au roi que Actes xi1, 33 la considere comme
une preuve scripturaire du fait que le Christ serait devenu fils de
Dieu par sa résurrection. En effet, depuis et par sa résurrection,
Christ est devenu roi. Donc, en tant qu’il est devenu fils de Dieu
comme roi, la parole du psaume 11, 7 s’applique bien a lui. Dans
Actes x111, 33, cette citation est vraiment a sa place. Par contre, dans
le récit du baptéme, elle n’est trés probablement pas primitive. Ici,
lors du baptéme, Jésus n’a pas encore été proclamé roi. Il faut donc
donner la préférence a la legon habituelle : é&v ool ebdoknao.

Lors du baptéme, Jésus a été proclamé vidg. Mais dans quel sens
a-t-il été appelé ici viog, §’il n’a pas encore été proclamé roi ? Pour
pouvoir répondre a cette question, il faut noter que cette Quwvn est
aussi une citation de ’Ancien Testament, mais tirée, non pas d’un
psaume royal ou il s’agit du régne, mais des chants de 'Ebed ¥ abvé
dans le Deutéro-Esaie, ou il s’agit de la souffrance substitutive. C’est

(r) De méme et dans un sens identique dans Hébr. 1, 5 et v, 5.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N, 8., t. XXX (NO 123, 1942). 9



130 0SCAR CULLMANN

une citation d’Es. xvr11, 1, passage qui fait partie de ces chants de
VEbed Vahvé dont Esaie vrir est le plus connu. Cette constatation
est trés importante pour la question qui nous préoccupe. Au moment
donc ou Jésus est baptisé par Jean-Baptiste, la voix venant du
ciel lui annonce qu’il est viog de Dieu, non point comme roi, mais
au contraire comme celui qui devra souflrir a la place de son peuple,
qui devra jouer le role assigné a ’Ebed Y abvé chargé de prendre sur
lui les péchés de son peuple. Cest seulement en partant de cette
donnée que nous pouvons saisir la signification profonde du baptéme
de Jésus, et c’est la que nous trouvons, en derni¢re analyse, la réponse
a la question qui est posée dans Matthieu et plus tard dans les évan-
giles apocryphes : quelle signification le baptéme pour le pardon des
péchés a-t-il eue pour Jésus ? Nous pouvons formuler cette réponse
de la maniere suivante : lors de son baptéme, Jésus a été chargé du
rdle de ’Ebed ¥ahvé qui prend sur lui les péchés de son peuple. Les
autres hommes sont baptisés par Jean-Baptiste pour leurs propres
péchés. Jésus, par contre, au moment ou il est baptisé, entend une
voix divine, qui est en méme temps un ordre, et qui lui montre que
lui, il est baptisé pour le pardon des péchés du peuple tout entier,
car il est le fils dont parle Esaje. C’est dire que Jésus est baptisé en
vue de sa souffrance substitutive, en vue de sa mort qui signifie le
pardon des péchés pour son peuple.

C’est la raison pour laquelle Jésus doit se solidariser dans le bap-
téme avec tout son peupleetserendre aupres de Jean-Baptiste comme
tout le monde. De ce fait, les mots de Matthieu (11, 15) regoivent un
sens treés précis : mAnpwoat Tdcav dikooouvny. Le baptéme de Jésus
est en rapport avec la dbikaooUvn, pas avec la sienne propre, mais
avec celle de tout le peuple. Il faut souligner, a notre avis, le mot
naoav. Cette parole, que les exégetes ont de la peine a expliquer,
prend alors un sens trés concret : Jésus procurera un pardon général.
Luc qui, comme Marc, ne rapporte pas cette parole relative a la
ndoa dikaoovvn, souligne pourtant le méme fait 4 sa manitre au
v. 21: «lorsque tout le peuple (@mavra TOv Aadv) se fit baptiser,
Jésus lui aussi se fit baptiser ». Nous connaissons la raison pour laquelle
Jésus doit agir dans cette circonstance comme tous les autres, comme
tout le peuple élu de Dieu qui a besoin de repentance. §’il n’agissait
pas comme tous les pécheurs doivent le faire, sa mission d’Ebed ¥ ahbvé
ne serait pas accomplie. Mais justement pendant ce baptéme qu’il
accepte avec tous les autres, il est quand méme mis a part du peuple



LA SIGNIFICATION DU BAPTEME DANS LE N. 7. 131

qu’il représente, précisément par cet ordre divin qu’aucun autre
jusqu’ici n’a entendu parmi ceux qui ont regu le baptéme de Jean-
Baptiste. Mais, malgré cette « élection » unique, cet ordre divin lui-
méme le renvoie au peuple dont il doit prendre sur lui les péchés.
Ainsi compris, ce baptéme prend le sens d’une proclamation de Jésus
au rang d’Ebed YVabvé ou plutét d’une vocation a accomplir cette
mission. L’Ebed Vahvé, comme le Messie, était une figure connue
du judaisme. Mais ce qui était absolument inconcevable pour le
judaisme, c’était la réunion des deux en une méme personne. Le
Messie ne pouvait pas souffrir. Le titre d’Ebed Y ahvé fut parfois
appliqué au Messie, mais jamais son réle. Il est instructif, a cet égard,
d’étudier le Targoum d’Esaie v ®.

Jésus se sait appelé a prendre le role de PEbed ¥ abvé. Voila I'im-
mense importance de son baptéme. Sil’on tient compte de cette signi-
fication du baptéme de Jésus par Jean-Baptiste, on comprend aussi
que I’évangile de Marc appelle ’activité de Jean-Baptiste : apyn Tod
evayyediov. Ce « commencement » renvoie déja a la fin, au point
culminant de I’évangile, a la mort du Christ, ol s’accomplira ce que
le baptéme de Jean-Baptiste s’était proposé : obtenir le pardon des
péchés de tout le peuple d’Israél. Jésus, qui lors de son propre bap-
téme a regu ’ordre de se substituer a son peuple, accomplit ce baptéme
dans sa mort.

L’interprétation du baptéme de Jésus que nous proposons est
confirmée par la signification que prend le mot BamriZew dans sa
bouche. Nous avons déja vu que Jésus lui-méme n’a pas baptisé.
Nous comprendns maintenant pourquoi il ne ’a pas fait: c’est que,
pour lui, « é&tre baptisé » signifie, en vertu de la mission qu’il a recue
lors de son propre baptéme, «souffrir, mourir pour son peuple ».
Deux logia ou Jésus emploie le verbe BumtiZewv nous le montrent :
1) Marc x, 30 : « Pouvez-vous étre baptisés du baptéme dont je suis
baptisé ? » « Etre baptisé» signifie ici « mourir». 2) Luc xu, 50:
« J’al un baptéme dont je dois €tre baptisé, et combien il me tarde
que ce soit accompli». La encore, « étre baptisé » signifie « mourir ».
Les deux fois c’est Jésus qui parle, montrant par la quelle significa-
tion le baptéme a pour lui et pourquoi il n’a lui-méme pas baptisé.
Il ne baptisera pas des particuliers, mais il accomplira un baptéme

(1) Cf. & ce propos P. SEDELIN, « Der Ebed _]ahvé und die Messiasgestalt im
Jesajatargum » dans Zeitschrift fiir die Neutestl. Wissenschaft, 1936, p. 197 ss.



132 O0SCAR CULLMANN

général, une fois pour toutes, au moment ou il subira la mort expia-
toire en vertu de la vocation baptismale qu’il a reque dans les eaux
du Jourdain. Plus tard, les disciples baptiseront des particuliers pour
les faire participer a cette mort.

Nous trouvons une confirmation de cette explication du récit
synoptique dans l’allusion que I'évangile de Jean (1, 29-34) fait au
baptéme de Jésus. Celui-ci n’est raconté que sous la forme d’une
uoptupta, d'un témoignage rendu au Christ par Jean-Baptiste a la
suite du baptéme regu par Jésus. Ce témoignage se résume dans ces
mots : « Voici agneau de Dieu qui 6te le péché du monde». Clest,
pour ainsi dire, le commentaire le plus ancien dont nous disposons
sur le récit synoptique du baptéme de Jésus. On peut voir que, d’apres
ce texte, le récit a précisément le sens que nous lui avons attribué.
Au v. 33, Jean-Baptiste rappelle qu’il «a vu le Saint-Esprit descendre
sur Jésus et reposer sur lui», et il ajoute (v. 34) la conclusion : « Je
I’ai vu, et j’ai rendu témoignage que celui-ci est 1’élu de Dieu ». Cest
la une allusion manifeste a la voix divine qui s’est fait entendre lors
du baptéme pour désigner le Christ dans les termes d’Es. xui, 1.
Nous adoptons ici la legon &khekTOg qui est attestée par le Sinaiticus,
par de vieilles versions latines et les deux vieilles versions syriaques.
C’est pour harmoniser le texte avec le récit synoptique qu’on a sans
doute remplacé ékhextog par vidg. Si ékhekTOg est la legon primi-
tive, le rapport entre Jean 1, 34 et Es. xL11, 1 est encore plus clair,
car éxkhextdg est la traduction exacte que les Septante donnent
du mot hébreu bachir de Es. xrir, 1. D’apreés le récit synopti-
que, l’allusion a la souffrance substitutive du Christ est contenue
uniquement dans la voix céleste qui désigne Jésus comme I’Ebed
Yahvé. Le quatrigme évangile est plus explicite : Jean-Baptiste tire
la conclusion de P’appel céleste en spécifiant que Jésus est I’aGuvog
100 0e0d O aipwv TV dpaptiav Tod kdopov. Le fait que c’est Jean-
Baptiste qui rend ce témoignage, et précisément en se basant sur
les circonstances du baptéme de Jésus, nous parait étre la preuve
certaine que ’évangile johannique a compris la voix céleste men-
tionnée par les synoptiques dans le sens d’un appel adressé a Jésus
pour qu’il remplisse le r6le de 'Ebed ¥ ahvé .

(1) Le rapport entre I'duvég To0 000 et I'Ebed Yahbvé est plus manifeste encore,
lorsque nous tenons compte, d’une part, du fait qu’Es. ri11, 7 compare I'Ebed ¥ abvé
4 un agneau, d’autre part, du fait philologique signalé par C. BurnEy, The aramaic
origin of the fourth Gospel (Oxford 1922) que I'équivalent araméen de auvédg Tod Beod



LA SIGNIFICATION DU BAPTEME DANS LE N. T. 133

En partant de cette signification du baptéme de Jésus, un rapport
s’établit aussi avec la double signification du baptéme chrétien dont
nous avons parlé. Au moment de son baptéme, Jésus recoit aussi
I’Esprit. La encore, il y a un rapport avec Es. xi11, 1. En effet, lorsque
nous examinons dans ’Ancien Testament, dans Es. xvi1, 1, la seconde
moitié de ce verset dont le début est cité dans la voix céleste, nous y
trouvons ceci: « Je lui (& ’Ebed) ai donné mon esprit, il répandra la
justice parmi les paiens ». Nous constatons donc que la possession du
Saint-Esprit est promise dans le méme verset précisément a I'Ebed
Yahvé. Cest en vertu de cet esprit que le Christ accomplira les
buvauerg et c’est avec raison que Matthieu met les miracles du Christ
en rapport avec ce quEs. xvi1, 1 dit de ’Ebed Y abvé .

Si Pon interprete de cette maniere le récit du baptéme, cela a des
conséquences de premiere importance pour toute la fagon de conce-
voir ’ceuvre et ’enseignement du Christ. Deés le début de son minis-
tére, inauguré par le baptéme dans le Jourdain, le secret divin de
Jésus consistait en ceci: il aura a accomplir la mission de I’Ebed
Yahvé. Mais nous n’avons pas a poursuivre ici cette idée. Ce qui
nous intéresse, ce sont les conséquences que cette maniere de voir
entraine pour la conception du baptéme chrétien, tel qu’il fut pra-
tiqué apreés la mort de Jésus dans la communauté primitive.

Nous avons vu qu’apres la mort de Jésus on est revenu au baptéme,
car le Royaume de Dieu n’est pas encore la. Quoique par la mort du
Christ Pévénement décisif pour le Royaume de Dieu et pour le par-
don des péchés ait déja eu lieu, cependant le Royaume de Dieu lui-
méme n’est pas encore réalisé. La fin n’est pas encore 13, et le péché
subsiste. Les hommes ont toujours besoin du pardon des péchés.
C’est pourquoi on revient au baptéme. Mais maintenant il y a deux
éléments nouveaux et décisifs : 1. le pardon des péchés n’est plus
une promesse, mais il est déja accompli, il est déja une réalité dans
la mort expiatoire de Jésus-Christ, Ebed ¥V abvé; 2. au pardon des
péchés, s’ajoute le don positif du Saint-Esprit. Les deux aspects ont

thalja delaba signifie a la fols « agneau de Dieu» et « serviteur de Dieu ». De méme
équivalent araméen de aipw nathal peut signifier également @épewv ce qui rendrait
le rapport entre I'duvog Tod Beol de Jean 1, 29 et la voix céleste concernant 'Ebed
Yahvé encore plus étroit. Mais, méme en dehors de ces considérations, ce rapport
est suffisamment établi.

(1) Cf. Mat. vin, 16-17 et x11, 17-22. C’est seulement dans cette derniére citation
que Ebed est traduit plus correctement par Tai..



134 OSCAR CULLMANN

désormais un caractere essentiellement chrétien, et ils sont préfigurés
dans le baptéme de Jésus lui-méme. Ils sont'liés a la mort et a la
résurrection du Christ. En effet, le don du Saint-Esprit, qui existe
seulement depuis Pentecdte, présuppose aussi la mort et la résurrec-
tion du Christ. Il y a lieu de rappeler, sous ce rapport, Jean vii, 39 :
« Le Saint-Esprit n’existait pas encore, car Jésus n’avait pas encore
été glorifién, et Jean xv1, 7: « Si je ne m’en vais pas, le paraclet ne
viendra pas vers vous ». '

Ainsi la doctrine baptismale que I’ap6tre Paul donne dans Rom. v1
ne représente pas un élément étranger dans le Nouveau Testament,
mais, ancrée dans P’évangile lui-méme, elle est la seule solution chré-
tienne du probléme du baptéme.

Oscar CULLMANN.



	La signification du baptême dans le nouveau testament

