
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 123

Artikel: La signification du baptême dans le nouveau testament

Autor: Cullmann, Oscar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA SIGNIFICATION DU BAPTEME
DANS LE NOUVEAU TESTAMENT

Le judaïsme n'ignore pas la pratique du baptême et, au berceau

même du christianisme, on trouve le mouvement baptismal suscité

par Jean-Baptiste. Quoique le Nouveau Testament attribue l'ordre
de baptiser au Christ ressuscité (Mat. xxvin, 19), l'acte même du

baptême n'a pas été créé par lui. Sous ce rapport, le baptême se

distingue de l'autre sacrement chrétien, la sainte Cène, dont la forme
particulière remonte au Christ. Durant son ministère, Jésus n'a pas baptisé

('). L'acte extérieur du baptême, tel que les chrétiens l'ont pratiqué
plus tard, a été emprunté à Jean-Baptiste. D'ailleurs nous rencontrons,

dans le Nouveau Testament, des chrétiens dont il est dit qu'ils
ne connaissent que le baptême de Jean-Baptiste. La question se pose
donc : qu'y a-t-il de nouveau dans le baptême chrétien Bien que
Jésus lui-même n'ait pas baptisé, après lui les chrétiens se sont mis
à baptiser ceux qui étaient parvenus à la foi. En agissant ainsi sont-
ils simplement revenus en arrière Sinon, en quoi le baptême
administré par les Apôtres se distingue-t-il de celui que quelques-uns
d'entre eux au moins avaient reçu de Jean-Baptiste

Jean-Baptiste lui-même a pris soin de définir la différence entre
son baptême et celui du Christ à venir : « Quant à moi, je vous baptise

L'Evangile de Jean, dans ni, 22, prétend, il est vrai, qu'il aurait baptisé.
Mais dans iv, 2, cette notice est corrigée en ce sens que ce ne serait pas Jésus lui-
même, mais ses disciples qui auraient baptisé. Ce dernier verset n'est peut-être
qu'une glose rectificative introduite après coup. Dans ce cas, l'affirmation de ni, 22

pourrait se rapporter à une période où Jésus aurait encore été disciple de Jean-
Baptiste. Mais en tout cas, il est certain que, durant son propre ministère, Jésus n'a

pas administré le baptême.



122 OSCAR CULLMANN

d'eau... lui vous baptisera d'Esprit saint et de feu» (Mat. m, il et
Luc m, 16). Le feu est une allusion au feu du jugement dernier. Le

baptême du Christ sera donc un baptême définitif qui fera entrer les

baptisés dans le Royaume à venir, mais dans l'intervalle dans lequel
le christianisme primitif a conscience de se trouver entre la résurrection

du Christ et son retour, l'essentiel, c'est le don du Saint-Esprit.
Ce don a une portée à la fois immédiate et eschatologique, car le

Saint-Esprit, élément essentiellement eschatologique, est la partie
de l'avenir qui est réalisée dès maintenant (appaßiuv, II Cor. i, 22

et v, 5 ; cbrapxn., Rom. vin, 23). C'est ce qui explique que Marc ait
pu se borner à mentionner le baptême d'Esprit. D'après Jean-Baptiste
lui-même, le Saint-Esprit constitue donc l'élément nouveau dans le

baptême chrétien. Grâce à ce don, le baptisé vit dès maintenant
une réalisation partielle de l'avenir. Son corps ne sera transformé qu'à
la fin des temps, mais son homme intérieur est déjà saisi par l'Esprit.

Si tel est bien l'élément nouveau du baptême chrétien, une première
conclusion s'impose : le baptême chrétien ne devient possible qu'à
partir du moment où l'Eglise a été constituée par le Saint-Esprit.
Avant Pentecôte, le baptême chrétien n'est pas possible. Mais après
cet événement, il a pour effet d'introduire le croyant dans une
communauté fondée par une effusion du Saint-Esprit : l'èKKXr)CT{a. Le
baptême n'est donc pas simplement un acte d'initiation introduisant
dans une société quelconque, mais il marque l'entrée dans une
communauté dont la base essentielle est le Saint-Esprit. Cette communauté

constitue le lieu où le croyant peut recevoir ce don du Saint-

Esprit conféré par le baptême. C'est pourquoi le livre des Actes ne
mentionne les premiers baptêmes chrétiens qu'après l'effusion du

Saint-Esprit le jour de Pentecôte. Dans Actes 11, Pierre, après avoir
expliqué le miracle de Pentecôte, termine son discours par un appel
au baptême : LieTCtvofjcraTe xa\ ßcmricT0f|Tui ëKacrioç ûuûiv èir\ tuj
avouait 'lr)(ToO XpiCfroO (v. 38). Ce qui s'est passé d'une manière
collective à Pentecôte se répétera désormais individuellement pour
chaque croyant, par le sacrement du baptême chrétien. Mais alors

une question importante se pose : pourquoi ce sacrement qui confère

le Saint-Esprit continue-t-il de s'appeler « baptême » Quel

rapport y a-t-il entre le Saint-Esprit et l'acte de ßcnmCeiv, « plonger
dans l'eau » Dans le sacrement de Jean-Baptiste, cet acte se justifiait,

puisque l'effet de ce sacrement était le pardon des péchés :

comme l'eau ordinaire purifie physiquement le corps, de même l'eau



LA SIGNIFICATION DU BAPTÊME DANS LE N. T. 123

du sacrement ôtait les péchés. Mais il est surprenant que l'acte extérieur

accompagnant le sacrement chrétien du Saint-Esprit consiste
aussi en un ßctrtTirjLia. On s'attendrait plutôt à ce que, précisément

par opposition au baptême de Jean-Baptiste, le sacrement chrétien

qui le remplace eût revêtu aussi une forme extérieure différente.
Mais il faut justement se demander si le baptême de Jean, avec

sa signification précise (Luc m, 3 : ßaTTncrua ueTavoiaç eiç aq)€Oïv

duapTiâiv) a été considéré comme périmé depuis l'apparition du
baptême chrétien. Or, si nous reprenons le texte d'Actes n, 38, nous y
constatons que l'effet du baptême chrétien est double : d'une part,
le pardon des péchés, de l'autre, le don du Saint-Esprit (eiç atpecîiv
tûiv duapTiâiv ÙLiâiv koù XfjuipecTGe Tr|v owpeàv toû àflou nveuLiaToç).

Le premier de ces effets est commun au baptême de Jean-Baptiste et
au baptême chrétien, tandis que le second est spécifiquement chrétien.
Cela signifie donc que le baptême pour le pardon des péchés n'est

pas aboli. Du reste, on ne saurait concevoir pour les chrétiens le seul

don du Saint-Esprit, sans la rémission des péchés. Il faut que les

deux éléments coexistent lorsqu'on entre dans l'Eglise. C'est là une
des raisons pour lesquelles le sacrement chrétien marquant l'entrée
dans l'Eglise est resté un baptême, bien que l'élément nouveau, le

Saint-Esprit, n'ait en soi aucun rapport avec la forme de cet acte.

Toutefois, l'Eglise primitive a éprouvé le besoin de joindre à l'acte
extérieur du baptême un acte spécial correspondant à la transmission
du Saint-Esprit. Car il paraissait naturel qu'aux deux significations
du baptême, pardon des péchés et don du Saint-Esprit, correspondissent

également deux actes extérieurs. Ainsi l'acte ancien du baptême,
le bain, rappelait le pardon des péchés, promis autrefois déjà, tandis

que l'imposition des mains, suivant immédiatement, correspondait
à l'élément nouveau du baptême chrétien : le don du Saint-Esprit.
Mais par là, le baptême chrétien risquait de perdre son unité, de se

scinder en deux actes séparés produisant deux effets distincts. Ce

fut du reste bien là la situation dans l'Eglise à un moment donné, si

nous en jugeons d'après le livre des Actes. Un exemple typique nous
est fourni, Actes vm, 12-17, dans le récit de la mission de Philippe
à Samarie. Lorsque les Samaritains eurent cru à la prédication de

Philippe, ils se firent baptiser, hommes et femmes. Apprenant cette
nouvelle, les apôtres de Jérusalem envoyèrent en Samarie Pierre et

Jean. Ceux-ci prièrent afin que les nouveaux baptisés reçussent le

Saint-Esprit : oùoérrai yàp fiv ètr 'oùbevi aÙTiîiv èmTrenTUJKOç,, uóvov



124 OSCAR CULLMANN

bè ßeßcm-TKTLievoi ün-fjpxov eiç tò övoua toO Kupiou 'IrjcroO. tótc
èîteTieecTav Tàç xeîpaç èrr 'auToûç, koù eXctußavov rrveOua crfiov.
On voit nettement qu'ici le baptême consiste en deux actes

complètement séparés : d'abord le baptême d'eau pour le pardon des

péchés, ensuite l'imposition des mains pour la communication
du Saint-Esprit. Il s'écoule un certain temps entre ces deux actes et,
de plus, ils sont accomplis par des personnes différentes <").

D'autres exemples encore nous montrent que le baptême tend à

se scinder en deux actes séparés : Actes x, 44 ss. où l'ordre inverse se

présente : d'abord le don de l'Esprit, ensuite le baptême d'eau, et
Actes xix, 1 ss. où il apparaît clairement, d'après les questions de

Paul et les réponses qu'on lui fait, que les deux éléments sont séparés.
Les gens d'Ephèse n'ont reçu que le eiç to 'lujcivvou ßarmcTiia.

Paul les baptise alors au nom de Jésus, et il leur impose les mains

(v. 6), de sorte que le Saint-Esprit descend sur eux et qu'ils se

mettent à parler en langues.
En résumé, nous constatons que, dans l'Eglise primitive, le

baptême risquait de se scinder en deux sacrements, revêtus de significations

différentes : un bain pour le pardon des péchés, une imposition
des mains pour le don du Saint-Esprit. Le premier de ces sacrements

apparaissait comme une simple survivance du passé, une répétition
du baptême de Jean-Baptiste. Le second, par contre, représentait à

lui seul le nouveau sacrement chrétien. Dans Jean m, 3-5, il y a déjà
l'indication d'une réaction contre cette tendance à la scission. C'est
ainsi que le Christ johannique parle de la nécessité de renaître « d'eau

et d'esprit », dans l'entretien avec Nicodème, v. 5 <2>. Du reste, il y a

là une préoccupation constante dans la littérature johannique. On lit,
par exemple, dans I Jean v, 6 que Jésus est venu oùk èv tw ubcm
uóvov àXX' èv tû) uòcm koù èv tiîj aïucui • kcù tò rcveuuci èrjTiv tò
uaprupoûv... Nous verrons plus loin pourquoi le sang est mentionné

On pourrait même être tenté d'admettre qu'à un moment donné, les Douze
se réservèrent le droit de conférer le baptême chrétien. Nous tenons peut-être là
la raison pour laquelle Paul, dans i Cor. 1, 16, se loue, précisément en relation avec
la formation de « partis », de n'avoir baptisé que très exceptionnellement. ¦—
(z) Les mots ubaroç Kai sont attestés par tous les bons manuscrits. R. Bultmann,
dans son Kritisch-exegetischer Kommentar über las Neue Testament. Das Johannes-
Evangelium, Göttingen, 1938, p. 98, n. 2, propose de les supprimer, conformément à

sa tendance générale à considérer comme des additions, dans le quatrième évangile,
toutes les allusions aux sacrements, tendance qui nous paraît fausse, étant donné
le but même que poursuit l'auteur du quatrième évangile.



LA SIGNIFICATION DU BAPTÊME DANS LE N. T. 125

également à côté de l'eau et de l'esprit. Mais dès maintenant on peut
constater que, sur ce point, la littérature johannique est formelle :

elle réagit contre la tendance qui voudrait considérer le baptême
d'eau comme un acte à part, repris simplement de Jean-Baptiste et

qui serait sans liaison avec le sacrement chrétien. D'autre part, les

textes judéo-chrétiens contenus dans les Pseudoclémentines prouvent
qu'au début du IIe siècle il existait effectivement une fraction judéo-
chrétienne pour laquelle le baptême était retombé au niveau d'un
rite judaïque. Enfin, dans l'Epître aux Hébreux vi, 2, on peut voir une
trace des discussions qui existaient dans l'Eglise primitive au sujet
des différentes significations du baptême. En ce passage où l'auteur
traite du fondement de l'instruction chrétienne, il mentionne, au

pluriel, la ßan"Tio"uutv òiòaxr|, et il ajoute l'imposition des mains.
Nous ne possédons malheureusement plus cette bibaxtj, mais le fait
que cet enseignement soit appelé un « fondement » (GeuéXiOç) prouve
l'importance qui était attribuée à cette question.

Du reste, le problème du rapport entre le baptême d'eau et le

sacrement de l'Esprit préoccupa longtemps l'Eglise primitive.
Tertullien encore, dans son traité sur le baptême, se voit obligé de proposer
une solution. Il s'efforce de souligner le lien qui existe entre les deux
effets du baptême chrétien : « pardon des péchés et Saint-Esprit », en

montrant que le Saint-Esprit, de par sa nature même, est aussi en

rapport avec l'eau. Il cite à ce propos Genèse 1, où il est dit qu'au
commencement, l'Esprit de Dieu planait sur les eaux. Ainsi de tout
temps, l'eau aurait été liée à l'Esprit saint W.

Mais ce n'est pas là la vraie manière de résoudre le problème posé :

comment faire rentrer le baptême pour le pardon des péchés dans le

sacrement chrétien du Saint-Esprit. La solution véritable nous est

indiquée dans le Nouveau Testament. Il s'agit de montrer, d'une part,
que le don du Saint-Esprit est lié au Christ et, d'autre part, que depuis
la mort du Christ le baptême qui apporte le pardon des péchés n'est

pas simplement une répétition du baptême de Jean-Baptiste, mais

qu'il est aussi un sacrement nouveau, précisément en tant que
baptême pour le pardon des péchés. Quand le passage déjà cité du livre
des Actes (11, 38) affirme que les croyants doivent se faire baptiser èrr\

toi òvóucm 'Itirjoû Xpicrroû eiç acpecnv tiùv OLtapTiûv, il n'y a pas
là seulement l'énoncé d'une formule contenant le nom du Christ, mais

(t) Cf. Tertullien, De baptisme, c. 3.



126 OSCAR CULEMANN

cela signifie que le baptême pour le pardon des péchés, en tant qu'il a

cet effet, revêt une signification nouvelle, spécifiquement chrétienne.

Cette signification nouvelle est la suivante : le pardon des péchés

n'est plus simplement une promesse, comme chez Jean-Baptiste, mais

un don déjà accompli par la mort expiatoire du Christ. Le sacrement

du baptême chrétien est un don effectif, non seulement par
rapport au Saint-Esprit, mais déjà et aussi par rapport au pardon des

péchés. Ce don est offert désormais dans l'acte unique accompli par
le Christ sur la croix et qui a produit le pardon des péchés pour tous
les hommes. Tout croyant, par le baptême, peut se mettre individuellement

au bénéfice de cet acte expiatoire. De cette manière, dès que le

baptême devient un baptême en la mort du Christ, le danger est

écarté qui consistait à scinder le baptême en deux actes : un acte
préchrétien pour le pardon des péchés et un acte chrétien pour la
communication du Saint-Esprit.

L'apôtre Paul a compris cela, et c'est lui qui a souligné d'une
manière classique, pour ainsi dire, le rapport entre la mort du Christ
et le baptême, dans le célèbre chapitre vi de l'Epître aux Romains W.

Il rappelle avec insistance que le baptême est un baptême en la

mort de Christ et qu'il fait bénéficier le croyant du pardon des

péchés accompli dans cette mort. Il établit ainsi un rapport
nouveau entre l'acte extérieur du bain et sa signification : le baptême
n'est plus seulement un bain qui purifie ; mais en descendant dans

l'eau, l'homme est enseveli avec Christ, en ressortant de l'eau, il
ressuscite avec lui <2). De cette manière, les deux significations du

baptême deviennent inséparables. Le même acte extérieur se rapporte
à la fois au pardon des péchés et au don du Saint-Esprit. D'après

(i) Il est intéressant de remarquer que c'est Paul aussi qui, dans I Cor. xx, 26,
a rappelé que l'autre sacrement chrétien, la sainte Cène, est en rapport avec la
mort du Christ. Car nous savons que dans le christianisme primitif il y eut une
tendance à oublier cette relation. Cf. l'àfaXXfaaiç dans Actes n, 46. Cette joie
débordante, motivée probablement par le souvenir des apparitions du Christ qui
à Pâques avaient eu lieu lors d'un repas (cf. O. Cullmann, La signification ie
la S. Cène ians le christianisme primitif, dans Revue l'hist. et de philos, relig.,
1936, p. 1 ss.) paraît avoir pousssé quelques personnes à s'enivrer: I Cor. xi, 21.
— (z) Le rapport avec les rites analogues des religions de mystères existe (cf.
surtout A. Dieterich, Eine Mithrasliturgie, 1903, p. 157 ss. ; R. Reitzenstein,
Hellenistische Mysterienreligionen, 3e éd., 1927, p. 259 ; F. Cumont, Les religions
orientales ians le paganisme romain, 1907 ; C. Clemen, Religionsgeschichtliche
Erklärung ies Neuen Testaments, 1924, 2e éd., p. 168 ss.), mais n'a pas d'importance

pour la question que nous traitons ici.



LA SIGNIFICATION DU BAPTÊME DANS LE N. T. 127

Rom. vi, 5, nous devenons une seule plante avec Christ, d'une part,
dans sa mort et, d'autre part, dans sa résurrection. Le résultat, indiqué

au v. 4, c'est que oîjtujç kct\ n,|ieîç èv KCtivÓTr)Ti tujfjç TrepntaTfj-

(JujLiev. Marcher en « nouveauté de vie », c'est marcher èv irveûnaTi

àftip. Cette solution du problème du baptême chrétien est la plus
heureuse pour trois raisons principales : 1. elle met en évidence

l'aspect chrétien du pardon des péchés, lié à la mort expiatoire du Christ;
2. elle réunit ainsi par un lien interne les deux dons du baptême :

pardon des péchés et Saint-Esprit; 3. elle montre la relation des deux

significations avec l'acte extérieur du ßaTrri£eo"9cu. Par là, Paul nous

a donné la vraie doctrine du baptême chrétien. La synthèse entre les

deux aspects de cet acte y est parfaite. Bien que le TtveÖLia ne soit

pas nommé explicitement, l'allusion est pourtant claire : le Saint-

Esprit, c'est la participation à la résurrection du Christ, comme le

pardon des péchés, c'est la participation à la mort du Christ.

S'agit-il là d'une théorie isolée dans le Nouveau Testament Sans

doute, l'image de l'ensevelissement et de la résurrection du croyant
dans le baptême ne se trouve-t-elle pas ailleurs. Mais l'idée essentielle

qui en est la base, à savoir qu'être baptisé, c'est mourir avec Christ
et par là s'approprier l'effet de sa mort expiatoire, cette idée, on peut
la retrouver à travers tout le Nouveau Testament, en remontant
jusqu'au baptême que Jésus lui-même a reçu. On la trouve tout d'abord
dans un autre passage de Paul, dans I Cor. 1, 13, où le baptême est
considéré comme une participation à la croix du Christ : «Paula-t-il
été crucifié pour vous Ou bien avez-vous été baptisés au nom de

Paul » Les deux expressions « être baptisé » et « être crucifié » sont
considérées ici comme des synonymes. Cela prouve donc que le
baptême est un baptême dans la mort du Christ. Ensuite, c'est aussi

manifestement l'idée de l'épître aux Hébreux vi, 6 : il est question
des baptisés, de ceux qui sont aira£ (pumcrGévTaç, et qui, à la suite du

baptême, ont eu part au Saint-Esprit : LieTOxouç TéVr)8ÉVTCtç Trveû-

LiaTOç cVfiou. Ce passage affirme que la grâce baptismale est unique
et que, par conséquent, le baptême est un acte qui ne peut pas
être répété. Car il est impossible àvaffTaupoovTaç êauTOÎç tòv uiòv
toû GeoO. Cela signifie clairement que « être baptisé », c'est « avoir

part à la croix du Christ », c'est obtenir le pardon des péchés par la

croix du Christ.
D'autre part, nous avons déjà mentionné le quatrième évangile.

Nous avons vu aussi que dans I Jean v, 6, l'eau est associée à l'esprit



128 OSCAR CULLMANN

et au sang. Maintenant nous sommes en mesure de comprendre
pourquoi il importe tant à l'auteur de la première épître johannique
d'ajouter le sang. Certes, en le faisant, il pense au deuxième sacrement
chrétien, à la sainte Cène. Mais il est indéniable qu'en associant ces

trois éléments il veut aussi souligner le rapport du baptême avec la

mort du Christ. C'est là, du reste, une préoccupation que la première
épître johannique a en commun avec l'évangile johannique. Au
chapitre xix, 34, l'évangéliste mentionne le coup de lance qui fait jaillir
de l'eau et du sang. Il voit certainement dans ce fait une allusion au

rapport existant entre le baptême et la mort du Christ. Enfin, il faut
mentionner surtout, dans le chapitre xm, la péricope du lavement
des pieds. Là aussi, l'évangéliste veut souligner le rapport entre le

baptême et la Cène, entre le baptême et la mort du Christ W. Ensuite,
cette péricope semble indiquer aussi que l'acte du baptême, différant
en cela de la sainte Cène, ne saurait être répété.

En résumé, nous voyons que l'idée de Rom. vi, selon laquelle le

baptême chrétien est une participation à la mort expiatoire du Christ,
n'est pas une idée inconnue des autres écrits du Nouveau Testament.

Il nous reste surtout à remonter au baptême que Jésus lui-même
a reçu, car, en dernière analyse, ce rapprochement que Paul a établi
entre le baptême chrétien et la mort du Christ, remonte à Jésus lui-
même ou plutôt à ce fait de sa vie que les évangiles sont unanimes à

placer au début de son ministère, à savoir son baptême par Jean-
Baptiste.

Quel est le sens de ce baptême reçu par Jésus Qu'a signifié pour
Jésus lui-même son propre baptême C'est là une question que l'on
s'est souvent posée, déjà dans l'antiquité, comme en témoignent
l'évangile apocryphe des Ebionites et celui des Nazaréens. Pourquoi
Jésus qui a été sans péché s'est-il fait baptiser Le baptême de

Jean-Baptiste était destiné à des pécheurs. L'évangile de Matthieu
a bien senti la difficulté, puisqu'il place en tête de son récit l'objection
de Jean-Baptiste ni, 14 : èfib xpeiav i%uj imo trou ßaTrnO"0fjvcu, koù

<TÙ ëpxr) Trpoç Lié. Jésus répond : atpeç apTi • outujç fàp irpérrov
èrJTÌv fjuiv TtXripûjcrm Ttâtrav oiKcuocrûvriv.

(¦) Contrairement à R. Bultmann, ouvr. cité, p. 357, n. 5, nous considérons les
mots ei Liti Toùç iro&oç comme primitifs et nous les rapportons à la sainte Cène,
tandis que nous rapportons Xou€ö9ai au baptême. Il y a là encore une polémique
contre la pratique judéo-chrétienne (voir plus haut, p-125) qui fait du baptême un rite
juif. R. Bultmann croit devoir écarter ici, comme partout ailleurs, toute allusion aux
sacrements.



LA SIGNIFICATION DU BAPTÊME DANS LE N. T. 129

Toutefois le récit du baptême de Jésus, tel qu'il est rapporté
dans les trois évangiles synoptiques (Marc 1, 9-11; Mat. ni, 13-17;
Luc ni, 21-22) implique déjà la vraie réponse à cette question. Elle
est contenue dans cette voix venant du ciel : « Tu es mon fils bien-aimé

en qui j'ai pris plaisir ». Généralement, on ne tient pas assez compte du

contenu de cette voix, qui revêt pourtant une importance capitale, si

l'on veut dégager la signification qu'a eue pour Jésus son propre
baptême. Les trois synoptiques rapportent le même texte, avec cette
différence que Matthieu écrit outoç, les deux autres crû. Elle est due au

simple fait que Matthieu s'efforce de donner à l'événement un caractère

objectif : non seulement Jésus, mais tout le monde a entendu la

voix et elle se serait adressée à tous. Dans ce cas, il faudra probablement

donner la préférence à Marc et à Luc. Mais ce qui importe, c'est

que les trois évangiles s'accordent pour le reste, en ce qui concerne
le contenu de la voix céleste. Il est vrai que le manuscrit D, avec
d'autres témoins du texte « occidental », présente dans le texte de

Luc une variante selon laquelle la voix aurait été autre : « Aujourd'hui

je t'ai engendré ». Ce serait une citation du Psaume n, 7. Cette
même citation se retrouve dans Actes xm, 33 (l) et, à cet endroit,
elle s'applique à la résurrection et non pas au baptême. Les chrétiens

ont donc trouvé une attestation de la filialité divine dans ce psaume
royal où le roi est appelé fils de Dieu. C'est parce que cette parole
s'adresse primitivement au roi que Actes xm, 33 la considère comme

une preuve scripturaire du fait que le Christ serait devenu fils de

Dieu par sa résurrection. En effet, depuis et par sa résurrection,
Christ est devenu roi. Donc, en tant qu'il est devenu fils de Dieu

comme roi, la parole du psaume 11, 7 s'applique bien à lui. Dans

Actes xm, 33, cette citation est vraiment à sa place. Par contre, dans

le récit du baptême, elle n'est très probablement pas primitive. Ici,
lors du baptême, Jésus n'a pas encore été proclamé roi. Il faut donc

donner la préférence à la leçon habituelle : èv croi eùòÓKr)cra.

Lors du baptême, Jésus a été proclamé uioç. Mais dans quel sens

a-t-il été appelé ici uioç, s'il n'a pas encore été proclamé roi Pour

pouvoir répondre à cette question, il faut noter que cette ç>uJvf| est
aussi une citation de l'Ancien Testament, mais tirée, non pas d'un

psaume royal où il s'agit du règne, mais des chants de l'Ebed Yahvé

dans le Deutéro-Esaïe, où il s'agit de la souffrance substitutive. C'est

(') De même et dans un sens identique dans Hébr. 1, 5 et v, 5.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. 3., t. XXX (n° I23, I942). 9



130 OSCAR CULLMANN

une citation d'Es. xlii, i, passage qui fait partie de ces chants de

l'Ebed Yahvé dont Esaïe lui est le plus connu. Cette constatation
est très importante pour la question qui nous préoccupe. Au moment
donc où Jésus est baptisé par Jean-Baptiste, la voix venant du
ciel lui annonce qu'il est moç de Dieu, non point comme roi, mais

au contraire comme celui qui devra souffrir à la place de son peuple,

qui devra jouer le rôle assigné à l'Ebed Yahvé chargé de prendre sur
lui les péchés de son peuple. C'est seulement en partant de cette
donnée que nous pouvons saisir la signification profonde du baptême
de Jésus, et c'est là que nous trouvons, en dernière analyse, la réponse
à la question qui est posée dans Matthieu et plus tard dans les évangiles

apocryphes : quelle signification le baptême pour le pardon des

péchés a-t-il eue pour Jésus Nous pouvons formuler cette réponse
de la manière suivante : lors de son baptême, Jésus a été chargé du

rôle de l'Ebed Yahvé qui prend sur lui les péchés de son peuple. Les

autres hommes sont baptisés par Jean-Baptiste pour leurs propres
péchés. Jésus, par contre, au moment où il est baptisé, entend une
voix divine, qui est en même temps un ordre, et qui lui montre que
lui, il est baptisé pour le pardon des péchés du peuple tout entier,
car il est le fils dont parle Esaïe. C'est dire que Jésus est baptisé en

vue de sa souffrance substitutive, en vue de sa mort qui signifie le

pardon des péchés pour son peuple.
C'est la raison pour laquelle Jésus doit se solidariser dans le

baptême avec tout son peuple et se rendre auprès de Jean-Baptiste comme
tout le monde. De ce fait, les mots de Matthieu (m, 15) reçoivent un
sens très précis : TtXripujcrai irâcrav biKcuotrûvriv. Le baptême de Jésus

est en rapport avec la biKCUocrûvr], pas avec la sienne propre, mais

avec celle de tout le peuple. Il faut souligner, à notre avis, le mot
Ttâcrctv. Cette parole, que les exégètes ont de la peine à expliquer,
prend alors un sens très concret : Jésus procurera un pardon général.
Luc qui, comme Marc, ne rapporte pas cette parole relative à la

rtâcra oiKOUOtTÛvr), souligne pourtant le même fait à sa manière au

v. 21 : «lorsque tout le peuple (ctTravTa tov Xaôv) se fit baptiser,
Jésus lui aussi se fit baptiser ». Nous connaissons la raison pour laquelle
Jésus doit agir dans cette circonstance comme tous les autres, comme

tout le peuple élu de Dieu qui a besoin de repentance. S'il n'agissait

pas comme tous les pécheurs doivent le faire, sa mission d'E bed Yahvé

ne serait pas accomplie. Mais justement pendant ce baptême qu'il
accepte avec tous les autres, il est quand même mis à part du peuple



LA SIGNIFICATION DU BAPTÊME DANS LE N. T. 131

qu'il représente, précisément par cet ordre divin qu'aucun autre

jusqu'ici n'a entendu parmi ceux qui ont reçu le baptême de Jean-

Baptiste. Mais, malgré cette « élection » unique, cet ordre divin lui-
même le renvoie au peuple dont il doit prendre sur lui les péchés.

Ainsi compris, ce baptême prend le sens d'une proclamation de Jésus

au rang d'Ebed Yahvé ou plutôt d'une vocation à accomplir cette
mission. L'Ebed Yahvé, comme le Messie, était une figure connue
du judaïsme. Mais ce qui était absolument inconcevable pour le

judaïsme, c'était la réunion des deux en une même personne. Le
Messie ne pouvait pas souffrir. Le titre d'Ebed Yahvé fut parfois
appliqué au Messie, mais jamais son rôle. Il est instructif, à cet égard,
d'étudier le Targoum d'Esaïe lui M.

Jésus se sait appelé à prendre le rôle de l'Ebed Yahvé. Voilà
l'immense importance de son baptême. Si l'on tient compte de cette
signification du baptême de Jésus par Jean-Baptiste, on comprend aussi

que l'évangile de Marc appelle l'activité de Jean-Baptiste : ctpxf| TOÛ

eûafYeMou. Ce « commencement » renvoie déjà à la fin, au point
culminant de l'évangile, à la mort du Christ, où s'accomplira ce que
le baptême de Jean-Baptiste s'était proposé : obtenir le pardon des

péchés de tout le peuple d'Israël. Jésus, qui lors de son propre
baptême a reçu l'ordre de se substituer à son peuple, accomplit ce baptême
dans sa mort.

L'interprétation du baptême de Jésus que nous proposons est
confirmée par la signification que prend le mot ßcnrri£eiv dans sa

bouche. Nous avons déjà vu que Jésus lui-même n'a pas baptisé.
Nous comprenons maintenant pourquoi il ne l'a pas fait : c'est que,

pour lui, « être baptisé » signifie, en vertu de la mission qu'il a reçue
lors de son propre baptême, « souffrir, mourir pour son peuple ».

Deux logia où Jésus emploie le verbe ßcurri£eiv nous le montrent :

1) Marc x, 30 : « Pouvez-vous être baptisés du baptême dont je suis

baptisé » « Etre baptisé » signifie ici « mourir ». 2) Luc xn, 50 :

« J'ai un baptême dont je dois être baptisé, et combien il me tarde

que ce soit accompli ». Là encore, « être baptisé » signifie « mourir ».

Les deux fois c'est Jésus qui parle, montrant par là quelle signification

le baptême a pour lui et pourquoi il n'a lui-même pas baptisé.
Il ne baptisera pas des particuliers, mais il accomplira un baptême

(J) Cf. à ce propos P. Seidelin, « Der Ebed Jahve und die Messiasgestalt im
Jesajatargum » dans Zeitschrift für lie Neutestl. Wissenschaft, 1936, p. 197 ss.



132 OSCAR CUELMANN

général, une fois pour toutes, au moment où il subira la mort expiatoire

en vertu de la vocation baptismale qu'il a reçue dans les eaux
du Jourdain. Plus tard, les disciples baptiseront des particuliers pour
les faire participer à cette mort.

Nous trouvons une confirmation de cette explication du récit

synoptique dans l'allusion que l'évangile de Jean (i, 29-34) fait au

baptême de Jésus. Celui-ci n'est raconté que sous la forme d'une

uapTupia, d'un témoignage rendu au Christ par Jean-Baptiste à la
suite du baptême reçu par Jésus. Ce témoignage se résume dans ces

mots : « Voici l'agneau de Dieu qui ôte le péché du monde ». C'est,

pour ainsi dire, le commentaire le plus ancien dont nous disposons

sur le récit synoptique du baptême de Jésus. On peut voir que, d'après

ce texte, le récit a précisément le sens que nous lui avons attribué.
Au v. 33, Jean-Baptiste rappelle qu'il « a vu le Saint-Esprit descendre

sur Jésus et reposer sur lui », et il ajoute (v. 34) la conclusion : « Je

l'ai vu, et j'ai rendu témoignage que celui-ci est l'élu de Dieu ». C'est

là une allusion manifeste à la voix divine qui s'est fait entendre lors
du baptême pour désigner le Christ dans les termes d'Es. xlii, i.
Nous adoptons ici la leçon èKXeKTOç qui est attestée par le Sinaïticus,

par de vieilles versions latines et les deux vieilles versions syriaques.
C'est pour harmoniser le texte avec le récit synoptique qu'on a sans

doute remplacé èKXeKTOç par uïoç. Si èKXeKTOç est la leçon primitive,

le rapport entre Jean 1, 34 et Es. xlii, i est encore plus clair,
car èKXeKTOç est la traduction exacte que les Septante donnent
du mot hébreu bachir de Es. xlii, i. D'après le récit synoptique,

l'allusion à la souffrance substitutive du Christ est contenue

uniquement dans la voix céleste qui désigne Jésus comme l'Ebed
Yahvé. Le quatrième évangile est plus explicite : Jean-Baptiste tire
la conclusion de l'appel céleste en spécifiant que Jésus est l'ctuvoç
toO GeoO ó oiïpuJV Trjv dtuctpTiav toû koctliou. Le fait que c'est Jean-
Baptiste qui rend ce témoignage, et précisément en se basant sur
les circonstances du baptême de Jésus, nous paraît être la preuve
certaine que l'évangile johannique a compris la voix céleste
mentionnée par les synoptiques dans le sens d'un appel adressé à Jésus

pour qu'il remplisse le rôle de l'Ebed Yahvé G).

(1) Le rapport entre l'àfivoç toû öeoO et i'Ebei Yahvé est plus manifeste encore,
lorsque nous tenons compte, d'une part, du fait qu'Es, lui, 7 compare VEbei Yahvé
à un agneau, d'autre part, du fait philologique signalé par C. Burney, The aramaic

origin of the fourth Gospel (Oxford I922)que l'équivalent araméen de àuvéç TOÛ Oeoû



LA SIGNIFICATION DU BAPTÊME DANS LE N. T. 133

En partant de cette signification du baptême de Jésus, un rapport
s'établit aussi avec la double signification du baptême chrétien dont
nous avons parlé. Au moment de son baptême, Jésus reçoit aussi

l'Esprit. Là encore, il y a un rapport avec Es. xlii, i. En effet, lorsque
nous examinons dans l'Ancien Testament, dans Es. xlii, i, la seconde

moitié de ce verset dont le début est cité dans la voix céleste, nous y
trouvons ceci : « Je lui (à l'Ebed) ai donné mon esprit, il répandra la

justice parmi les païens ». Nous constatons donc que la possession du

Saint-Esprit est promise dans le même verset précisément à l'Ebed
Yahvé. C'est en vertu de cet esprit que le Christ accomplira les

buvàueiç et c'est avec raison que Matthieu met les miracles du Christ
en rapport avec ce qu'Es, xlii, i dit de l'Ebed Yahvé W.

Si l'on interprète de cette manière le récit du baptême, cela a des

conséquences de première importance pour toute la façon de concevoir

l'œuvre et l'enseignement du Christ. Dès le début de son ministère,

inauguré par le baptême dans le Jourdain, le secret divin de

Jésus consistait en ceci : il aura à accomplir la mission de l'Ebed
Yahvé. Mais nous n'avons pas à poursuivre ici cette idée. Ce qui
nous intéresse, ce sont les conséquences que cette manière de voir
entraîne pour la conception du baptême chrétien, tel qu'il fut
pratiqué après la mort de Jésus dans la communauté primitive.

Nous avons vu qu'après la mort de Jésus on est revenu au baptême,
car le Royaume de Dieu n'est pas encore là. Quoique par la mort du

Christ l'événement décisif pour le Royaume de Dieu et pour le pardon

des péchés ait déjà eu lieu, cependant le Royaume de Dieu lui-
même n'est pas encore réalisé. La fin n'est pas encore là, et le péché
subsiste. Les hommes ont toujours besoin du pardon des péchés.
C'est pourquoi on revient au baptême. Mais maintenant il y a deux
éléments nouveaux et décisifs : 1. le pardon des péchés n'est plus
une promesse, mais il est déjà accompli, il est déjà une réalité dans

la mort expiatoire de Jésus-Christ, Ebed Yahvé ; 2. au pardon des

péchés, s'ajoute le don positif du Saint-Esprit. Les deux aspects ont

thalja ielaha signifie à la fois « agneau de Dieu » et « serviteur de Dieu ». De même

l'équivalent araméen de ai'pu) nathal peut signifier également cpepeiv ce qui rendrait
le rapport entre l'cuivoç toû 8eoû de Jean 1, 29 et la voix céleste concernant l'Ebed
Yahvé encore plus étroit. Mais, même en dehors de ces considérations, ce rapport
est suffisamment établi.

(*) Cf. Mat. vm, 16-17 et xn, 17-22. C'est seulement dans cette dernière citation

que Ebel est traduit plus correctement par Ttai'ç..



134 OSCAR CULLMANN

désormais un caractère essentiellement chrétien, et ils sont préfigurés
dans le baptême de Jésus lui-même. Ils sont liés à la mort et à la

résurrection du Christ. En effet, le don du Saint-Esprit, qui existe
seulement depuis Pentecôte, présuppose aussi la mort et la résurrection

du Christ. Il y a lieu de rappeler, sous ce rapport, Jean vn, 39 :

« Le Saint-Esprit n'existait pas encore, car Jésus n'avait pas encore
été glorifié », et Jean xvi, 7 : « Si je ne m'en vais pas, le paraclet ne
viendra pas vers vous ».

Ainsi la doctrine baptismale que l'apôtre Paul donne dans Rom. vi
ne représente pas un élément étranger dans le Nouveau Testament,
mais, ancrée dans l'évangile lui-même, elle est la seule solution
chrétienne du problème du baptême.

Oscar CULLMANN.


	La signification du baptême dans le nouveau testament

