
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 123

Artikel: La vocation de Moïse

Autor: Goy, William

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA VOCATION DE MOISE

A la mémoire de mes parents.

Un des principaux attraits des livres prophétiques consiste dans le

fait qu'ils nous mettent en contact direct avec des personnalités fort
diverses ; nous voyons entre autres comment Dieu s'y est pris pour
faire entendre à plusieurs de ces hommes qu'il les réclamait pour son
service et les mettait à part, quoi qu'ils pussent au reste penser de

cette irruption de Yahvé dans leurs vies. Certains d'entre eux —
Esaïe, Jérémie, Ezéchiel — ont laissé de leur vocation un récit qui
nous permet de pénétrer profondément dans l'intimité des solennelles

rencontres qui ont déterminé leur destinée et fait d'eux les prophètes

que l'on sait. D'autres — ainsi Amos, Osée, Michée — n'ont pas
raconté aussi explicitement l'expérience initiale de leur ministère,
mais en ont dit assez cependant pour qu'à l'aide des allusions éparses
dans leurs écrits il soit possible de reconstituer, au moins en partie,
leur vocation. Et l'examen attentif et respectueux de ces vocations

est l'une des plus sûres voies d'accès au cœur même du phénomène

prophétique, qui livre là quelque chose de son mystère.

C'est de la vocation de Moïse qu'il sera question aujourd'hui. Mais,
tandis que les autres grands récits de vocations prophétiques ont été

écrits par les prophètes eux-mêmes ou par des disciples immédiats
de ceux-ci, les narrateurs auxquels nous devons les histoires de la

N.-B. — Travail présenté à la séance d'ouverture des cours de la Faculté
de théologie de l'Eglise libre du Canton de Vaud, à Lausanne, le 22 octobre

1941. En vue de l'impression, le texte a été légèrement retouché et abrégé.

RIV. DE THÉOL. ET DE PHII. — N. S., t. XXX (n° I23, I94.2). 7



98 WILLIAM GOY

vocation de Moïse ont vécu des siècles après lui ; au cours de la longue
période de transmission orale, la forme première donnée par Moïse
à ses souvenirs s'est perdue, si bien que le témoignage authentique
de ce grand serviteur de Dieu est difficile à retrouver. D'autant plus

que cette vocation fait l'objet de plusieurs récits, comme nous allons

voir. Pour arriver jusqu'à Moïse lui-même et pour saisir la vraie nature
de sa vocation, nous avons donc à franchir des obstacles inexistants
ailleurs.

Les patients et sagaces efforts de générations de chercheurs et
d'exégètes ont ouvert le chemin, et nous ne ferons que mettre en

œuvre les résultats obtenus à force de peine par l'analyse critique
toujours plus minutieuse du texte biblique.

Tout lecteur un peu attentif de l'Exode remarque que la vocation
de Moïse, racontée une première fois dans les chapitres ni et iv, l'est
de nouveau aux chapitres vi (dès le verset 2) et vu (v. 1-7), mais

avec des différences sur lesquelles nous aurons à revenir.
C'est au verset 23 du chapitre 11 que commence le premier récit.

Dieu entend les cris des Israélites opprimés en Egypte. Au
chapitre m, se trouve d'abord (v. 1-5) la scène du buisson ardent, puis
(v. 6-22) Dieu déclare à Moïse qu'il veut délivrer les Israélites et qu'il
le charge de cette mission. Moïse se défend, et c'est dans le cours du

dialogue que se place, v. 13-15, la révélation du nom de Yahvé qui
sera désormais celui par lequel les Israélites appelleront leur Dieu.
Mais —¦ chapitre iv — Moïse n'est pas encore rassuré sur l'accueil

qu'on lui fera, et Yahvé lui confère une puissance miraculeuse, puis
lui adjoint comme aide Aaron. Après quoi Moïse se met en route pour
l'Egypte, mais le retour est troublé par un dramatique épisode. Les

deux hommes arrivent enfin auprès de leur peuple et lui apportent
la bonne nouvelle.

Ramenée ainsi à ses éléments essentiels, la narration paraît
cohérente. Mais, quand on y regarde de près, cette unité s'évanouit bientôt.

Après avoir démêlé avec plus ou moins de bonheur dans le texte
actuel deux récits parallèles, on en a discerné un troisième C). Nous

(1) Voir Eissfeldt, Hexateuch-Synopse, 1922 et Einleitung in las Alte Testament,

1934, p. 202 ss., spécialement 213 s. ; Beer, Exoius, 1939 (« Handbuch zum Alten
Testament», I, 3).



LA VOCATION DE MOÏSE 99

ne pouvons pas entrer ici dans le détail de l'analyse ; mais nous espérons

que l'emploi même que nous ferons des matériaux mis par elle

à notre disposition justifiera notre adhésion convaincue aux méthodes

et aux principales hypothèses de l'école critique contemporaine M.

Et maintenant, venons-en au fait.

La forme la plus ancienne de la tradition n'a pas été conservée en

son entier par le compilateur final, ni dans sa disposition primitive
qu'on peut rétablir avec beaucoup de vraisemblance comme suit.

u, 23act. En ce temps-là, le roi d'Egypte mourut M.

iv, i9"2oa. Yahvé dit à Moïse, en Madian : « Va, retourne en Egypte, car
tous ceux qui en voulaient à ta vie sont morts ». Moïse prit donc sa femme et

son (3) fils, les fit monter sur un âne et retourna au pays d'Egypte.
iv, 24-26. Au cours du voyage, pendant une halte nocturne, Yahvé attaqua

Moïse, et il cherchait à le tuer. Séphora prit alors une pierre tranchante,
coupa le prépuce de son fils et en toucha les parties de Moïse (4), en disant :

« Tu es bien pour moi un époux de sang ». Et Yahvé le laissa... (5).

Après quoi devaient venir des paroles de Yahvé, la vocation
proprement dite ; il n'en est resté qu'un fragment, ni, 21-22 :

« Je ferai gagner à ce peuple les bonnes grâces des Egyptiens ; aussi, quand
vous vous en irez, ne partirez-vous pas les mains vides : vos femmes demanderont

chacune à sa voisine et à celle qui séjourne dans sa maison des objets
d'argent, des objets d'or et des vêtements que vous mettrez à vos fils et
à vos filles. Ainsi vous dépouillerez les Egyptiens. »

iv, 1-9. Moïse répondit: « Et si, refusant de me croire et de m'écouter, ils
disent : Yahvé ne t'est pas apparu » Yahvé lui dit : « Qu'as-tu à la main »

Il répondit : « Un bâton. — Jette-le à terre », reprit Yahvé. Il le jeta à terre.

(') Notre unique propos est d'extraire du texte composite des chap. Ili et IV les
traditions originairement indépendantes. Nous nous abstenons délibérément de

nous prononcer sur la question du dédoublement de la source J en L ou Ji et J ou Jz.
— (z) Partout où nous l'avons pu, nous avons adopté et reproduit la traduction de
la Bible iu Centenaire (Société biblique de Paris). — (3) Et non pas ses fils, comme
porte le texte « arrangé ». Cf. u, 22 et iv, 25. — (4) Hébreu : « Ses » parties à lui,
c'est-à-dire probablement de Moïse. — (5) La fin du verset n'offre pas de sens
satisfaisant.



ioo WILLIAM GOY

Le bâton devint un serpent, devant lequel Moïse prit la fuite. Yahvé dit
alors à Moïse : « Avance la main et saisis-le par la queue, —¦ il avança la main
et le saisit, et le serpent redevint un bâton dans sa main — afin qu'ils croient

que Yahvé, le Dieu de leurs pères, t'est apparu, le Dieu d'Abraham, le Dieu
d'Isaac et le Dieu de Jacob ».

Yahvé lui dit encore : « Mets ta main dans ton sein ». Il mit sa main dans

son sein, et lorsqu'il la retira, elle était lépreuse, (blanche) comme la neige.
Yahvé dit alors : « Remets ta main dans ton sein ». Il remit sa main dans

son sein, et lorsqu'il l'en retira, elle était redevenue comme (le reste de) son

corps. « S'ils ne te croient pas et n'écoutent pas la voix du premier signe, ils
croiront à la voix du second. S'ils ne se laissent pas convaincre même par ces
deux signes et ne t'écoutent pas, tu prendras de Peau du Nil, tu la répandras
à terre, et Peau que tu auras prise dans le Nil deviendra du sang sur la terre ».

iv, 2ob-23. Moïse prit à la main le bâton... («) Et Yahvé dit à Moïse : « Tu
te mets en route pour retourner en Egypte ; eh bien tous les prodiges que
je t'ai donné le pouvoir de faire, accomplis-les devant le pharaon. Mais moi,
j'endurcirai son cœur, et il ne laissera pas aller le peuple. Tu diras alors au

pharaon : Ainsi parle Yahvé : Israël est mon fils premier-né ; je t'avais dit :

Laisse aller mon fils pour qu'il me rende son culte, —• et tu as refusé de le

laisser aller. Eh bien moi, je vais faire périr ton fils premier-né ».

iv, 3ob"3ia. (Moïse) accomplit les signes en présence du peuple. Et le

peuple crut.

Ainsi, marié en Madian, Moïse reçoit de Yahvé, qu'il connaît déjà
sous ce nom, l'avis qu'il peut rentrer en Egypte, puisque ceux qui
en voulaient à sa vie sont morts. Il part donc avec sa femme et son

fils, sans appréhension ni le moindre pressentiment de ce qui l'attend.
Pas trace non plus de débats intérieurs : Moïse est un homme simple,
tout d'une pièce, qui, sans délai, à ce qu'il semble, a suivi l'impulsion
reçue.

Mais voici qu'en cours de route un étrange incident met en danger
la vie de Moïse : devenu son ennemi, Yahvé veut le faire périr Tout
fait supposer que cette histoire obscure n'est pas plus d'origine israélite

que celle de la rencontre de Jacob avec le génie du torrent qui
voulait l'empêcher de passer (Gen. xxxn, 24 ss.). Dans l'un et l'autre
cas, il s'agit de légendes sacrées d'un certain lieu déterminé, qui,
moyennant des retouches, ont passé dans la tradition israélite,
laquelle a assimilé à Yahvé ces êtres mystérieux. Dans l'un et l'autre
cas aussi, le génie susceptible et malveillant dont les droits ont été

(*) Appelé dans le texte le bâton ie Dieu, par souci d'harmonisation avec le
verset 17 E.



LA VOCATION DE MOISE ioi

méconnus par un homme doit céder à la fin, ici grâce à la présence

d'esprit de Séphora qui le désarme. Cette archaïque histoire représente

probablement une version très ancienne de l'origine de la
circoncision en tant que pratique rituelle du yahvisme : c'est sur la

personne de Moïse que, pour la première fois, elle fut accomplie,
alors que, d'après d'autres traditions, elle aurait été instituée pour
Abraham déjà (Gen. xvn P), ou, au contraire, seulement au temps
de Josué (Jos. v).

Mais qu'une telle légende ait pu être naturalisée en Israël au prix
d'un simple transfert d'identité, voilà qui est singulièrement révélateur.

Il y eut donc un temps où l'on n'éprouvait ni malaise ni scrupule à

se représenter Yahvé sous les traits d'un démon lubrique et sanguinaire.

Et, ce qui est plus étonnant encore, le narrateur qui a recueilli
cette antique légende semble lui attribuer, dans l'histoire de Moïse,
la place et le rôle d'une rencontre décisive avec Dieu, d'une révélation

capitale, d'une initiation à une connaissance supérieure de

Yahvé!
En envoyant Moïse en Egypte pour libérer son peuple, Yahvé

s'engage à faire réussir l'entreprise : il inclinera les Egyptiens à

rendre service aux Israélites. Sous prétexte d'emprunter à leurs
voisines égyptiennes des bijoux et des vêtements d'apparat en vue d'une
solennité religieuse, les femmes des Hébreux devront en réalité

dépouiller les Egyptiens, et c'est Yahvé qui l'ordonne. Le mensonge
et la ruse sont parfaitement légitimes, parce qu'à l'égard d'étrangers
tout est permis, et Yahvé lui-même ne demande pas mieux que de

leur porter préjudice.
Pas plus qu'il n'a hésité à rentrer en Egypte, Moïse ne recule

devant la mission qui lui est confiée. Seulement il craint de passer

pour un imposteur et de s'entendre dire : « Yahvé ne t'est pas apparu ».

Ce qui implique que les Israélites d'Egypte connaissaient déjà Yahvé

par son nom.
Yahvé montre alors à Moïse comment s'y prendre pour convaincre

les sceptiques. « Qu'as-tu là dans la main — Un bâton ». Un bâton

quelconque, mais qui, manié selon les règles de l'art, deviendra un

serpent. Yahvé enseigne ensuite à son élève comment disposer de la

lèpre, et il lui indique encore, par précaution, un troisième signe,
mais qui ne peut pas être essayé séance tenante. Ainsi, Yahvé est

un maître-magicien, qui donne à Moïse des leçons, lui apprend des

tours



I02 WILLIAM GOY

L'un des effets de ces prodiges sera de porter à son point culminant

la méchanceté du roi ; car Yahvé lui-même fera en sorte qu'il
ne cède pas, afin de pouvoir le frapper d'autant plus durement en la

personne de son fils, juste châtiment des traitements infligés au fils

premier-né de Yahvé.
Mais le récit de la rencontre de Moïse avec le pharaon est tombé,

et il nous est seulement dit que l'autre effet des signes, qui était de

persuader les Israélites, fut atteint : le peuple crut. Le narrateur se

borne du reste à dire que Moïse exécuta les signes, et cela sans doute

parce qu'à ses yeux cette activité de thaumaturge était de toute
première importance et conférait à sa personne son caractère le plus

remarquable.

Tel est le premier récit de la vocation de Moïse. Ce n'est pas son
archaïsme qui nous intéresse le plus, mais la lumière qu'il jette sur
les croyances religieuses et les idées morales et sur la tradition mosaïque

répandues à une certaine époque et dans certains milieux.

II

Combien différente est l'idée que donne de cette heure providentielle

le deuxième récit de la vocation de Moïse, tiré du document

yahviste J

m, ia. Moïse faisait paître les brebris de Jéthro, son beau-père, prêtre de

Madian. Un jour qu'il avait mené le troupeau au delà du désert,

m, 2"4a. l'ange de Yahvé W lui apparut dans une flamme (qui sortait)
du milieu d'un buisson G.). \\ regarda, et voici que le buisson flambait, mais

ne se consumait pas. Moïse se dit : « Je vais me détourner de mon chemin

pour examiner ce spectacle extraordinaire (et voir) pourquoi le buisson ne

se consume pas ». Yahvé vit qu'il se détournait de son chemin pour regarder
(de plus près).

m, 5 (plus deux mots du v. 4b). Il lui dit du milieu du buisson : « N'approche

pas d'ici. Ote tes sandales de tes pieds, car le lieu où tu te tiens est un
sol sacré ».

Le narrateur anticipe en dévoilant d'emblée que c'était l'ange de Yahvé qui
se manifestait dans la flamme. Moïse n'en savait rien. De plus, il est probable que,
dans la forme la plus ancienne du récit, il était question de Yahvé lui-même et pas
de l'ange, qui disparaît complètement, à partir du v. 4, au profit de Yahvé. —
(z) En hébreu le substantif est muni de l'article.



LA VOCATION DE MOÏSE 103

ni, 7-8. Et Yahvé dit : « Il y a longtemps que j'ai vu la détresse de mon
peuple qui est en Egypte ; j'ai entendu les cris que lui arrachent ses oppresseurs

; oui, je connais ses souffrances. Je suis donc descendu pour le délivrer
de la main des Egyptiens et pour le faire passer, de ce pays-là, dans un bon
et vaste pays, un pays qui ruisselle de lait et de miel...M.

in, 16-20. Va, rassemble les anciens d'Israël, et dis-leur : Yahvé, le Dieu
de vos pères, m'est apparu, le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob. Il m'a
dit : Je vous ai visités, (je me suis rendu compte de) ce qu'on vous a fait en

Egypte. Il a dit G.) ; Je vous tirerai de la misère que vous endurez en Egypte
et je vous ferai monter... dans un pays qui ruisselle de lait et de miel. — Ils
t'écouteront. Alors tu iras, avec les anciens d'Israël, trouver le roi d'Egypte
et vous lui direz : Le Dieu des Hébreux s'est présenté à nous. Laisse-nous donc
aller à trois journées de marche dans le désert, pour offrir des sacrifices à

Yahvé, notre Dieu. — Mais je sais que le roi d'Egypte ne vous laissera pas
partir, s'il n'y est contraint par la force. C'est pourquoi j'étendrai ma main,
et je frapperai l'Egypte par tous les miracles que j'accomplirai dans son
sein. Ensuite le roi vous laissera aller ».

iv, 18. Moïse s'en retourna chez Jéthro, son beau-père, et lui dit : « Laisse-
moi retourner auprès de mes frères en Egypte, pour voir s'ils sont encore
en vie ». Et Jéthro dit à Moïse : « Va en paix ».

iv, 29. Moïse partit Ö). Il assembla tous les anciens des Israélites.

iv, 31b. Quand ils entendirent raconter que Yahvé avait visité les Israélites
et qu'il avait égard à leurs souffrances, ils s'inclinèrent et se prosternèrent.

Un jour donc que, poussé par la nécessité de trouver de nouveaux
pâturages, Moïse avait emmené le troupeau « au delà du steppe », en

une région éloignée du campement de Jéthro, mais où il savait peut-
être qu'il y avait un lieu sacré, il vit inopinément un spectacle
extraordinaire : un buisson en flammes, mais qui ne se consumait pas. On

comprend bien qu'il ait eu la curiosité d'aller regarder de près. Et
voici qu'un second phénomène, tout aussi extraordinaire, se produisit

: sans qu'on vît personne, une voix retentit, sortant du feu : ¦

« N'approche pas Déchausse-toi Tu foules le sol d'un emplacement
réservé à la divinité » Il est évident que l'auteur, sans le dire, situe
le buisson (senè) au Sinaï. Comme tant d'autres histoires d'arbres

sacrés, celle-ci témoigne de l'existence de croyances animistes dans

L'énumération qui suit des diverses populations du pays a probablement été

ajoutée après coup. — (z) La leçon de la LXX nous paraît préférable à celle du
texte reçu : et j'ai lit. Elle marque une pause entre la première déclaration, relative
au passé, et la deuxième, qui vise l'avenir. —¦ (3) Le texte reçu lui adjoint Aaron;
mais l'intervention tout à fait inattendue de celui-ci est une invention pure et
simple du compilateur, qui a combiné ce récit avec celui de E, où Aaron figure.



I.04 WILLIAM GOY

l'ancien Israël. Mais surtout nous avons de nouveau affaire à une
légende cultuelle, probablement d'origine non israélite, destinée à

expliquer pourquoi un certain buisson devait être vénéré depuis

qu'un berger quelconque avait découvert que la divinité y demeurait.
En Israël, cette divinité est devenue Yahvé, et ce berger, Moïse.

Bref, ayant averti Moïse de sa présence, Yahvé le met aussitôt au

courant de ses projets : connaissant les souffrances d'Israël en Egypte,
il veut le tirer de là et le conduire dans un autre pays, spacieux et

plantureux W. Comme dans les versions parallèles, c'est Yahvé qui
prend l'initiative de l'entreprise libératrice. Il y avait longtemps

qu'il y songeait, mais il lui fallait un homme pour l'exécution. Au
buisson, ce n'est pas seulement Moïse qui a rencontré Dieu, c'est
aussi Yahvé qui a rencontré Moïse et a mis la main sur lui. Dans le

fait que Moïse s'est dirigé inconsciemment vers une région inconnue,
le narrateur voit certainement une manifestation de la providence
divine qui conduit les événements ; il n'en reste pas moins que Yahvé
a dû attendre que Moïse vînt au buisson pour pouvoir lui parler.
Sans donc qu'il-ait besoin de se présenter, mais en évoquant simplement

les souffrances des Israélites, Yahvé confie à Moïse ses pensées

et le charge de la périlleuse mission d'affranchir ce peuple ; qu'il
aille dire aux anciens : « Yahvé, le Dieu de vos pères, m'est apparu ;

il connaît votre état, il prend fait et cause pour vous ».

Ce Dieu des ancêtres était déjà Yahvé. L'œuvre de Moïse ne débute

pas par une révélation nouvelle. Cela est absolument conforme aux
idées du J d'après lequel Yahvé avait été connu et adoré dès les

origines de l'humanité (cf. Gen. iv, 26 et iv, I, qui représente encore

une autre tradition). La connaissance de Yahvé n'est pas un privilège

historique d'Israël, dont l'élection ne remonte que jusqu'à
Abraham.

C'est aux anciens que Moïse doit d'abord s'adresser, et c'est avec

eux qu'il devra se rendre auprès du pharaon pour le solliciter de

permettre aux Hébreux d'aller au désert, à trois journées de marche,

pour qu'ils puissent s'acquitter de leurs devoirs religieux envers
Yahvé. Car le seul culte agréé de la divinité et par conséquent
efficace est celui qui est lui rendu en son sanctuaire, son habitation.

(1) De certains textes de Ras Shamra il ressort que l'expression pays ruisselant
ie lait et ie miel a tout un passé mythologique ; mais les auteurs bibliques n'en
avaient plus aucune idée. Voir Dussaud, Les lêcouvertes ie Ras Shamra et l'Ancien
Testament, i*e édition, 1937, p. 79 s.



LA VOCATION DE MOÏSE 105

L'auteur n'hésite pas à dire que c'est Yahvé en personne qui a

indiqué à Moïse le prétexte à invoquer. L'habileté, la ruse sont encore,
au jugement de ce narrateur, des qualités, sinon des vertus divines.

Yahvé prévoit bien et ne dissimule pas à Moïse que le pharaon

repoussera cette requête. Aussi Dieu opérera-t-il en Egypte des

prodiges, dont la nature n'est pas indiquée, qui le forceront à laisser

aller les Israélites. Sans tergiverser, Moïse donne suite à l'ordre reçu
et retourne chez son beau-père ; on nous laisse le soin de nous
imaginer les pensées qui devaient s'agiter en lui après cette intervention
de Yahvé et devant la tâche qui lui était assignée.

Moïse ne dit pas à Jéthro ce qui s'est passé, mais déclare seulement

qu'il désire aller voir à quoi en sont les siens. Il n'a pas voulu livrer
son secret, ni alarmer son beau-père. Et il part seul. En Egypte, les

anciens l'accueillent comme le libérateur providentiel et le chef

envoyé par Dieu.

La raison alléguée par Moïse à Jéthro est parfaitement naturelle
et bien dans la ligne de ses interventions antérieures en faveur de ses

frères opprimés ; s'il a dû s'enfuir, il ne les a pas oubliés, et il n'a
cessé de se demander ce qu'il pourrait bien faire pour eux. Sa

générosité native et son tempérament de chef suffiraient à expliquer sa

démarche.

Mais ce que Moïse n'a pas dit à Jéthro est bien plus important et
fut bien plus décisif, à savoir l'expérience religieuse qu'il avait faite.
Nous ne pouvons la reconstituer qu'approximativement, parce qu'en
toute expérience religieuse authentique il y a une part de mystère
qui défie toute explication rationnelle, et aussi parce que la légende

qui prétend rapporter les détails de l'expérience faite par Moïse au
désert ne fait que nous la rendre, en réalité, plus difficile à saisir. En

effet, autant il est sûr qu'à un moment donné Moïse a reçu une impulsion

divine qui a précisé ses aspirations, ses intentions, en les haussant

au niveau d'un appel personnel de Dieu, et qui a mis fin ainsi à

ses hésitations, autant l'épisode du buisson est en soi obscur. Il est
la réponse que la tradition accueillie par notre écrivain a cru pouvoir
donner à la question : que s'est-il passé au juste dans l'âme et l'esprit
de Moïse Comment Dieu lui a-t-il parlé et communiqué la certitude

qu'il devait rentrer en Egypte pour en faire sortir les Israélites
malheureux Comme en nombre d'autres cas, la tradition populaire
dont J est l'écho a matérialisé un événement de nature spirituelle



io6 WILLIAM GOY

dont elle ne pouvait pas comprendre la véritable essence. Comme,
d'une part, la légende sacrée du buisson du désert avait pénétré dans
la tradition israélite, comme, d'autre part, Moïse avait reçu au

steppe sa vocation, l'imagination populaire rapprocha à la longue les

deux choses ; c'est ainsi que le numen du buisson devint Yahvé, le

Dieu des pères et de Moïse. Ainsi encore s'explique la contradiction
entre la conception, défendue ailleurs par le Yahviste, de Yahvé
comme Dieu créateur, qui veille de haut sur son peuple, et l'idée
d'une divinité liée à un lieu, à un buisson, qui est censée se révéler au

moyen de phénomènes dont nous savons qu'ils sont illusoires ou

imaginaires G). Du reste, si nous ne pouvons pas, à l'instar du narrateur,

croire à la réalité historique du fait matériel de la présence de

Dieu dans la flamme, l'expérience religieuse dont ce fait doit exprimer

la nature et caractériser la substance n'en est pas moins
certaine : le jeune et ardent Moïse fut investi d'une mission qui répondait

à ses préoccupations, à ses aspirations, à son tempérament.
Comme dans le premier récit, Moïse est prévenu dès sa vocation que

le pharaon résistera ; les conséquences de cette attitude ne sont pas
les mêmes dans les deux traditions. Mais il est légitime de se demander

si l'une et l'autre n'ont pas reporté à ce moment-là, sous forme
de prédictions divines, ce qu'elles savaient s'être produit en fait dans

la suite. Si vraisemblable que puisse paraître au premier instant une
réponse affirmative à cette question, d'autant plus que nous n'avons

pas les ipsissima verba de Moïse, mais des traditions arrivées bien

longtemps après lui à leur forme définitive, il faut se rappeler que
des prophètes tels qu'Esaïe et Jérémie affirment avoir été avertis par
Dieu dès leur vocation qu'ils rencontreraient des difficultés, des

oppositions, et même que leur ministère aurait des résultats négatifs.
Il est donc tout à fait possible que les deux versions aient conservé,

sur ce point, un souvenir authentique.
Notons en passant que la seule allusion faite ailleurs dans l'Ancien

Testament à la scène du buisson se trouve au Deutéronome (xxxm,
16).

(') Le prétendu phénomène qui a donné naissance à la légende du buisson
incombustible et de la voix divine sortant de la flamme n'aurait-il peut-être été, à l'origine,
qu'un de ces astucieux artifices dont les prêtres de nombre de sanctuaires — et pas
seulement antiques ou païens — se sont servis pour capter et exploiter la crédulité
populaire



LA VOCATION DE MOÏSE 107

III

C'est dans une autre lumière encore que le troisième narrateur
(l'Elohiste E) a placé ces événements. Le début du récit manque ; il
correspondait sans doute à celui du précédent.

ni, ibß. (Moïse) arriva à la montagne de Dieu, au Horeb.

m, 4b. Et Dieu l'appela (•), disant : « Moïse Moïse » Celui-ci répondit
« Me voici ».

m, 6. Il dit : « Je suis le Dieu de tes pères fc), le Dieu d'Abraham, le Dieu
d'Isaac et le Dieu de Jacob ». Moïse se cacha le visage, car il n'osait pas fixer
ses regards sur Dieu.

in, 9-13. ...te) « Le cri des Israélites est venu jusqu'à moi et j'ai vu
l'oppression que les Egyptiens font peser sur eux ; va donc, je t'envoie vers le

pharaon, et tu feras sortir d'Egypte mon peuple, les Israélites ».

Moïse répondit à Dieu : « Qui suis-je pour aller vers le pharaon et pour
faire sortir d'Egypte les Israélites » Et Dieu dit : « Je serai avec toi, et
voici le signe que c'est moi qui t'ai envoyé : quand tu auras fait sortir d'Egypte
le peuple, vous servirez Dieu sur cette montagne ».

Moïse dit à Dieu : « Quand j'irai vers les Israélites et que je leur dirai : Le
Dieu de vos pères m'a envoyé vers vous, — s'ils me disent : Comment s'ap-
pelle-t-il que leur répondrai-je »

ni, 15. Dieu dit... (4) à Moïse : « Tu diras ainsi aux Israélites : C'est YAHVE,
le Dieu de vos pères, le Dieu d'Abraham, le Dieu d'Isaac et le Dieu de Jacob,
qui m'a envoyé vers vous. — C'est là mon nom pour l'éternité ; c'est ainsi

qu'on devra m'invoquer d'âge en âge » (s).

iv, 10-17. M°ïse dit à Yahvé : « Ah Seigneur, je ne suis pas doué pour la

parole, je ne l'aï pas été dans le passé, et je ne le suis pas devenu depuis que

(*) Les mots lu milieu iu buisson doivent être restitués au texte J ; cf. ci-dessus.

— (z) Leçon du texte samaritain, probablement préférable à celle de l'hébreu ton
père. — (3) Maintenant est une cheville introduite par le rédacteur final. —
(4) Encore a été inséré pour harmoniser les v. 14 et 15. — (s) Pour des raisons que
nous ne pouvons exposer ici, nous estimons que les v. 14 et 15 contiennent deux
déclarations parallèles dont la seconde seulement doit être considérée comme la

réponse de Dieu à la question de Moïse au v. 13. La première est une glose étymologique

sur le nom que Dieu se donnera au v. 15 ; du reste, en parlant de lui-même,
Dieu se désigne par une forme verbale à la première personne, tandis que le nom
de Yahvé est censé être la troisième personne. De plus, la formule : « Je suis qui je
suis » revient à dire que Dieu se dérobe, ne livre pas son secret ; il est un être
mystérieux et impénétrable, qui ne permet pas à l'homme de le définir et de le nommer ;

il est un Dieu caché. Le sens du nom Yahvé est encore incertain. Voici la traduction

de ce v. 14 : Dieu dit à Moïse : « je suis qui je suis ». Puis il ajouta : « Tu
répondras aux Israélites : C'est je suis qui m'a envoyé vers vous ».



io8 WILLIAM GOY

tu parles à ton serviteur, car j'ai la bouche et la langue pesantes ». Yahvé
lui répondit : « Qui a donné une bouche à l'homme Qui rend muet, sourd,
boiteux ou aveugle N'est-ce pas moi, Yahvé Va donc, je serai avec toi
quand tu parleras, et je t'enseignerai ce que tu devras dire ».

Mais Moïse dit : « Ah Seigneur, envoie qui tu voudras (mais non pas
moi) » Alors la colère de Yahvé s'enflamma contre Moïse, et il dit : «N'y
a-t-il pas Aaron, ton frère, le lévite Je sais qu'il parle fort bien. Le voici
justement qui vient à ta rencontre, et quand il te verra, son cœur sera dans

la joie. Tu lui parleras, tu mettras les paroles dans sa bouche. Et moi, je
serai avec toi et avec lui quand vous parlerez, et je vous enseignerai ce que
vous aurez à faire. C'est lui qui portera la parole pour toi devant le peuple ;

ainsi il sera ta bouche, et tu seras Dieu pour lui l'inspirateur). Prends à la
main ce bâton, avec lequel tu accompliras les signes ».

iv, 27-28, 30a. Yahvé dit à Aaron : « Va à la rencontre de Moïse au désert ».

Aaron partit ; et, ayant rejoint Moïse à la montagne de Dieu, îl le baisa.

Moïse fit connaître à Aaron toutes les paroles que Yahvé Pavait chargé de

redire et tous les signes qu'il lui avait ordonné d'accomplir... Aaron rapporta
toutes les paroles que Yahvé avait dites à Moïse.

Bien qu'il ait subi quelques mutilations, ce récit est parfaitement
cohérent. Un jour, Moïse arrive à la montagne de Dieu, nommée

Horeb G). Elohim appelle Moïse par son nom, dans des conditions

qui ne sont pas rapportées, et se présente lui-même comme le Dieu
des pères. Saisi de crainte, car, est-il dit, il n'osait fixer les regards

sur Elohim, qui devait donc être présent sous une forme visible,
corporelle, Moïse se couvre le visage. Dieu a entendu les plaintes
des Israélites accablés ; il adresse vocation à Moïse et le charge de

les faire sortir d'Egypte. Alors un dialogue s'engage :

Moïse : Mais, qui suis-je pour cela

Yahvé : Je serai avec toi.
Et cette promesse est confirmée par un signe. Signe étrange, à la

vérité : « Quand tu auras fait sortir d'Egypte le peuple, vous rendrez

votre culte à Elohim sur cette montagne ». Ce signe ne s'accomplira
donc que lorsque Moïse aura obéi Voilà bien de quoi le jeter dans

de nouvelles perplexités Et pourtant Dieu ne se moque pas de lui ;

mais il veut être cru sur parole ; il commande, il a un plan, il en

remet à un homme l'exécution, en lui promettant son aide ; cet
homme n'a qu'à obéir, qu'à marcher ; c'est ainsi qu'il répondra aux

(1) La position géographique de cette montagne est incertaine ; on a des motifs
de penser que le Horeb et le Sinaï étaient primitivement deux sommités ou massifs
différents.



LA VOCATION DE MOÏSE 109

desseins de Dieu. Si donc Moïse croit et obéit, il verra se réaliser cette
chose incroyable : ici, en ce lieu même où il est à cette heure seul avec

Elohim, le peuple tout entier, échappé d'Egypte, rendra son culte à

Dieu Quand il verra cela de ses propres yeux, Moïse ne pourra pas

manquer d'y reconnaître la sanction de sa vocation, de sa mission,
et il comprendra que le signe annoncé était de nature non pas
physique, mais spirituelle.

Et le dialogue continue :

— Et quand je dirai aux Israélites que je viens de ta part, que
leur répondrai-je s'ils me demandent qui tu es

— Que je suis Yahvé, le Dieu des patriarches.
— Mais je ne sais pas parler
— Eh bien je serai avec ta bouche, et je t'enseignerai ce que tu

auras à dire.
Serré de près, à bout d'arguments, Moïse refuse la mission : « Envoie

quelqu'un d'autre »

Alors Yahvé s'irrite ; mais, sans tenir compte du refus de Moïse, il
lui apprend comment s'accomplira la promesse qu'il vient de faire
« d'être avec sa bouche » : son frère Aaron, qui sait parler, sera son

organe, et Yahvé lui-même leur enseignera ce qu'ils devront faire.
De plus, Dieu remet à Moïse un bâton avec lequel celui-ci accomplira
des signes destinés à l'accréditer auprès du peuple comme l'envoyé
de Dieu.

Sur un autre théâtre, Dieu avait déjà ordonné à Aaron de rejoindre
Moïse au désert. Plus question d'une autorisation que Moïse aurait
sollicitée de son beau-père : il part tout droit avec Aaron. Et celui-ci

transmet aux Israélites le message que Yahvé avait donné à Moïse.

On le voit: du récit yahviste à celui-ci, le thème, qui est bien le

même, s'est modifié sensiblement et enrichi. Moïse est un hésitant,
qui cherche à éluder la volonté de Dieu ; il ne sait pas qui est la

divinité qui lui parle, et la vocation s'accompagne d'une scène de

révélation ; au lieu d'agir seul, il sera secondé par son frère ; Jéthro est

passé sous silence, tout comme le buisson sacré ; le lieu de la rencontre
avec Dieu est la montagne d'Elohim ; Moïse est pourvu par Dieu
d'un bâton aux propriétés merveilleuses. Les anciens d'Israël ne

jouent aucun rôle, et il n'est pas fait mention de la résistance du

pharaon. Relevons spécialement un ou deux de ces points.
Jusqu'alors Moïse ne connaissait pas Yahvé par ce nom ; non

seulement la communication qui lui en fut donnée fut un élément capital



no WILLIAM GOY

de l'expérience religieuse aux répercussions incalculables qui allait
décider de sa carrière ; mais encore elle inaugura une phase nouvelle
de la révélation, comme des destinées d'Israël, lequel avait ignoré
qui était son Dieu. Notre auteur défend donc ici une théorie
évolutionniste de la révélation : le Dieu des pères, jusqu'alors anonyme ou

désigné par des expressions inadéquates, sera désormais appelé d'un

nom qu'il aura communiqué lui-même, mais qui est en somme tout
conventionnel et qui masque plus qu'il ne la dévoile sa véritable
identité et son essence.

Les historiens de la religion d'Israël en sont encore à se demander

quelle est la provenance de ce nom ; tout fait supposer qu'elle n'est

pas israélite. Car c'est bien Moïse qui l'a introduit (en effet, la tradition

E doit avoir raison contre celle des documents plus anciens) ; d'où
le connaissait-il donc lui-même Une hypothèse étayée par de

nombreuses données bibliques veut qu'il l'ait rencontré chez les Qénites

(un clan madianite) (').
Ceci nous amène à la question du contenu de l'expérience

religieuse de Moïse lors de sa vocation, et de ce que Yahvé devint alors

pour lui. Il comprit là, tout à coup, que Yahvé, le nom de la divinité
étrangère, était en réalité celui du Dieu des pères, et que c'était
Yahvé qui, sans même être connu par son nom, avait conduit les

ancêtres, et qui maintenant l'appelait, lui. Dans quel ordre ces deux
certitudes s'imposèrent à lui, il serait téméraire de prétendre le

savoir. Mais ne devons-nous pas admirer avec gratitude la méthode
de Dieu qui, pour se rendre accessible à Moïse, n'a pas craint, si l'on
peut s'exprimer ainsi, d'endosser l'habit d'un autre, quitte à s'en

dépouiller ensuite pour se faire connaître tel qu'il est en réalité
De fait, dès le temps de Moïse, le Yahvé qénite a disparu pour
toujours, tandis que le Dieu de la révélation, qui a pris le nom de Yahvé,
a été d'emblée tout autre chose, pour Moïse et pour son peuple après

lui, que le dieu étranger. Certes la vérité ne s'est dégagée tout entière

que peu à peu, mais Dieu n'a pas peur d'attendre et de laisser à la

semence de vie le temps de germer et de pousser avant de produire
ses fruits.

A distance, du point de vue de l'Evangile, il nous paraît que c'est
bien de cette manière qu'il faut comprendre ce qui s'est passé. Nous

Cf. L. Köhler, Theologie ies Alten Testaments, 1936, p. 27 s. et Beer, Exoius,
p. 30 s.



LA VOCATION DE MOISE 111

avons là un prélude de l'événement culminant de l'histoire de la

révélation et de la rédemption, à savoir Dieu manifesté en chair.
Moïse n'a certainement pas mesuré toute la signification et la portée
de la révélation dont il avait été gratifié. Longtemps encore, lui-
même et son peuple ont pu garder sur Dieu certaines idées compatibles

avec la foi au Yahvé qénite, mais incompatibles avec la foi au
Yahvé de la révélation ; il n'en reste pas moins que Yahvé fut dès

lors le Dieu de Moïse et devint par son intermédiaire le Dieu d'Israël,
irrévocablement L'auteur des derniers versets du Deutéronome a pu
écrire à bon droit qu'il n'a pas paru en Israël de prophète semblable
à Moïse ; il voyait la preuve de cette dignité incomparable dans les

signes et les prodiges accomplis par celui-ci (Deut. xxxiv, io) ; nous

croyons plutôt que c'est parce qu'à Moïse fut accordé le privilège
unique de transmettre à des tribus hébraïques éparses une révélation
authentique, riche de promesses et de perspectives inouïes ; les

prophètes n'ont pu que se référer à lui ; un seul est plus grand que
lui, qui a apporté au monde une révélation plus auguste encore, et,
celle-là, définitive, mais qui eût été impossible sans la révélation
préalable dont Moïse fut l'instrument.

Au reste, notre auteur ne dissimule pas le combat intérieur que
Moïse dut soutenir avant d'accepter sa vocation. Mis en présence
d'une mission divine, il se débat, cherche à échapper, résiste, et, en

fin de compte, refuse. La peur des responsabilités : voilà ce qui arrêtait

Moïse, même quand il eut compris qui voulait les lui imposer.
Et il faut bien lui accorder des circonstances atténuantes : comment
lui, qui n'était qu'un vulgaire Hébreu parmi les autres, un berger,

pouvait-il envisager de se présenter devant le pharaon Il ne possédait

pas l'art de la parole ; il se heurterait inévitablement à un refus :

les Egyptiens n'avaient pas d'ordre à recevoir de la divinité,
parfaitement inconnue, d'une insignifiante peuplade tolérée dans les

limites du royaume parce qu'elle fournissait une main-d'œuvre peu
coûteuse! Oui, l'on comprend Moïse! Mais combien admirable est la

patience de Dieu, qui poursuit cette volonté récalcitrante jusque
dans ses derniers retranchements et qui, à la fin, au lieu de frapper
Moïse, lui accorde un secours inattendu Comme en maintes autres
occasions dans la Bible, Dieu vient en aide à son serviteur non pas
en supprimant les difficultés ou en le relevant de sa mission, mais

en lui donnant les moyens de s'en acquitter.
Au point de départ de la tradition E il dut y avoir quelques allusions



112 WILLIAM GOY

de Moïse aux perplexités où le jeta sa vocation. Mais surtout la

comparaison de ce récit avec les autres montre que l'auteur y a mis

sa marque. Aux expériences de Moïse faisaient peut-être écho chez

lui certaines expériences personnelles ; en tout cas il a eu, de cette
expérience décisive de Moïse, une vue beaucoup plus profonde que
les précédents narrateurs ; il s'est mis à sa place et n'a pas eu de peine
à se représenter la lutte qui avait dû se dérouler dans l'âme du futur
libérateur d'Israël. Cette pénétration psychologique et spirituelle
dénote chez cet écrivain une observation réfléchie de la vie religieuse
et morale, et elle fait de lui un précurseur de Jérémie et du poète
de Job.

IV

Maintenant, dira-t-on, de ces trois versions de la vocation de

Moïse, quelle est celle qui possède le plus de valeur historique Le

premier récit est chronologiquement plus proche de Moise que les

autres ; ces derniers, et très particulièrement le troisième, témoignent
du travail de la réflexion, d'une épuration des sentiments, d'un progrès

des idées religieuses ; est-ce à dire qu'ils soient moins véridiques,
moins conformes à la réalité que le premier, plus naïf, et dégagé des

préventions des âges subséquents dont la vision de la vocation de

Moïse fut altérée par des légendes venues d'ailleurs ou par des

spéculations théologiques Nous verrons tout à l'heure que l'évolution
ultérieure de la tradition peut fournir un argument en faveur de cette
manière de voir. Néanmoins ce raisonnement est faux. L'âge littéraire

présumé des divers récits est bien loin de constituer un critère
suffisant en une telle matière. Car l'intelligence d'un fait spirituel ne

dépend pas avant tout de la plus ou moins grande proximité dans le

temps de l'événement et de l'historien, mais bien plutôt du degré de

pénétration, de sympathie, d'aptitude à comprendre ce qui se passe
au fond de l'âme, à exprimer ce qui est ineffable et d'autant plus
ineffable que c'est plus grand, plus extraordinaire, plus inaccessible
à l'expérience et à la logique du commun des hommes. Ce n'est pas
du premier coup ni au premier venu que les grandes personnalités
religieuses se livrent. Suivant que les témoins d'un événement de

nature spirituelle sont plus ou moins aptes à discerner et à juger, ils

l'interpréteront d'une manière plus ou moins grossière, plus ou moins

spirituelle M.

(«) Cf. Jean xn, 284-29.



LA VOCATION DE MOÏSE 113

En outre, chacun des biographes de Moïse a son génie particulier,
ses idées. Une analogie s'offre à l'esprit : qui nous dira lequel des

évangélistes a déformé l'image de Jésus ou l'a au contraire reproduite

avec le plus de fidélité et de vérité De même ici. Chacun des

narrateurs a recueilli une tradition et y a mis son cachet personnel.
Ces traditions diverses étaient déjà lourdes de toute la signification
qu'elles avaient prise dans les milieux divers où elles s'étaient conservées.

Plus grand est un caractère, plus mystérieuse est sa personne,
plus inscrutable le secret de son âme, plus aussi la légende risque de

s'en emparer ; c'est que l'imagination de la masse, frappée par les

dimensions exceptionnelles de cette personnalité, par la puissance
et le rayonnement de sa pensée et de son œuvre, ne connaît d'autre

moyen, pour exprimer sa surprise, son admiration, son adhésion, que
de faire intervenir, pour expliquer cette vie, des facteurs surnaturels ;

comme les mesures et les critères valables pour les autres hommes ne

peuvent pas être appliqués à celui-là, il ne reste plus qu'à le mesurer
à une autre aune ; et c'est ainsi que sa figure véritable est déformée

par toute sorte de retouches, de surcharges, de traits empruntés à

d'autres héros... Et l'auréole dissimule son vrai visage.
A nous de dégager si possible ce vrai visage. Pouvons-nous donc,

je ne dis pas retrouver complètement, sans risque d'erreur ou d'omission,

le Moïse de l'histoire, mais au moins discerner quelque chose de

l'expérience qui fit de lui le libérateur d'Israël et l'organe d'une
révélation authentique de Dieu

Sur certains points essentiels il y a un accord de fond entre les trois
traditions : une rencontre avec Dieu, — inopinée d'après J et E,
précédée d'une invitation à retourner en Egypte d'après la première
tradition — a pris le caractère d'une révélation par laquelle Dieu s'est

donné à connaître d'une manière plus personnelle et précise. Et la
mission de Moïse est la même dans les trois versions.

De ces données concordantes il ressort que Moïse a passé, comme
les grands prophètes, par une expérience religieuse qui a donné à sa

vie une direction imprévue, marqué tout son être d'une empreinte
indélébile, et fait de lui une personnalité nouvelle. Dieu est intervenu

; dès lors Moïse fut un autre homme. Nous ignorons quel pouvait

bien être son état religieux et spirituel avant ce jour-là ; toujours
est-il qu'à partir de ce moment il fut le prédicateur de Yahvé.

Mais nos trois auteurs n'ont pas compris de la même façon le drame

et les personnages.
Le Yahvé du premier récit est un Dieu partisan, qui épouse la



114 WILLIAM GOY

cause de son peuple jusqu'à faire fi de tout scrupule à l'égard de

l'étranger ; c'est un Dieu farouche, qui tient du démon, et qui
communique à Moïse une puissance magique irrésistible. Ayant découvert

que son Dieu est cela, Moïse entre sans hésitation dans la "voie

qui lui est ouverte, et le magicien est digne de son Dieu.

D'après J, Yahvé commence par marquer les distances entre lui
et l'homme, et celui-ci éprouve un sentiment de crainte respectueuse.
Ce que Yahvé découvre à Moïse, c'est sa sollicitude pour son peuple,

laquelle, bien qu'invisible, a toujours été éveillée et active. Le pharaon

sera récalcitrant, et des châtiments pourront seuls le contraindre
à accorder une demande qui n'est qu'un prétexte. Moïse, de son

côté, n'oppose pas de résistance ; mais, gardant pour lui ses

appréhensions, il juge prudent de laisser sa femme et son fils auprès de

Jéthro en Madian.
Nous avons vu la sobre et saisissante description du combat

intérieur qui, d'après E, a dû se livrer en Moïse mis en face de sa vocation.
Combat dont l'une des causes fut d'ordre intellectuel, théologique :

« Qui es-tu, en définitive, ô Dieu ?» — et l'autre d'ordre moral et

religieux : « J'hésite à te faire confiance et à courber ma volonté
devant la tienne... ». Ce narrateur a bien compris et fait comprendre

que l'expérience qui devait faire d'un Israélite quelconque le Moïse

de l'exode avait dû être singulièrement solennelle, douloureuse

même, qu'elle s'était déroulée en plusieurs phases, et qu'elle avait
comporté, de la part de Dieu, un acte d'élection et un acte d'autorité,

puis l'octroi d'une grâce, et, de la part de l'homme, le difficile
renoncement à sa volonté propre et un acte de confiante obéissance.

En conclusion, lequel de ces récits est le plus proche de la vérité
historique Accusera-t-on l'un ou l'autre auteur de l'avoir travestie,
en bien ou en mal A mots plus ou moins couverts, Moïse avait parlé
à des familiers de l'heure où Dieu l'avait arrêté et appelé. Mais il
n'avait pu s'exprimer que dans le langage de son temps, c'est-à-dire

en un langage très concret ; certaines circonstances extérieures, peut-
être toutes fortuites, les lieux, le cadre naturel, étaient étroitement
mêlés, pour lui, au souvenir de cette heure, comme cela arrive à

chacun de nous ; enfin, il est bien possible et même probable que

personne, dans l'entourage de Moïse, n'ait été en état de comprendre
une telle expérience et que, de ce fait, la tradition se soit attachée à

des éléments secondaires, se soit même incorporé des éléments étrangers,

qui finirent par faire oublier la vérité spirituelle. Voilà qui suffit



LA VOCATION DE MOÏSE 115

à expliquer la genèse de traditions telles que les deux premières, et

qui permet de reconnaître plus de vraisemblance à la tradition pourtant

postérieure de E, lequel revient à une intelligence plus saine,

plus riche, d'un des événements capitaux, non seulement de l'histoire

religieuse d'Israël, mais de la révélation.

n, 23^24. Les Israélites, gémissant sous la servitude, poussèrent des

cris, et leur plainte monta jusqu'à Dieu, du fond de leur servitude. Dieu
entendit leurs gémissements et se souvint de son alliance avec Abraham,
avec Isaac et avec Jacob. Dieu regarda les Israélites... W

vi, 2-12. Dieu parla à Moïse. Il lui dit : « Je suis Yahvé. Je suis apparu à

Abraham, à Isaac et à Jacob comme El-Chaddaï ; mais je ne leur ai pas fait
connaître W mon nom de Yahvé. Moi qui ai fait alliance avec eux, promettant

de leur donner le pays de Canaan, ce pays où ils ont séjourné comme
étrangers, j'ai entendu les gémissements des Israélites asservis par les Egyptiens,

et je me suis souvenu de mon alliance. C'est pourquoi dis aux Israélites

: Je suis Yahvé ; je vous soustrairai aux corvées et vous délivrerai de la
servitude que vous imposent les Egyptiens ; en étendant le bras, je vous
affranchirai par de grandes manifestations de ma justice. Je ferai de vous
mon peuple, je serai votre Dieu, et vous reconnaîtrez que je suis votre Dieu,
moi Yahvé, qui vous aurai soustrait aux corvées de l'Egypte. Je vous ferai
entrer dans le pays que j'ai juré de donner à Abraham, à Isaac et à Jacob,
et je vous en donnerai la possession, moi, Yahvé ». Moïse rapporta ces paroles
aux Israélites, mais ils ne l'écoutèrent pas, parce qu'ils avaient l'âme aigrie

par leur dure servitude.
Alors Yahvé s'adressa à Moïse en ces termes : « Va, parle au pharaon,

au roi d'Egypte, pour qu'il laisse sortir de son pays les Israélites ». Moïse

prit la parole et dit : « Les Israélites ne m'ont pas écouté ; comment le

pharaon m'écouterait-il, moi qui n'ai pas la parole facile î » Ö)

vu, 1-7. Yahvé répondit à Moïse : « Vois ; je vais faire de toi un dieu pour
le pharaon, et Aaron, ton frère, sera ton prophète. Toi, tu lui diras tout ce

que je t'ordonnerai ; et Aaron, ton frère, parlera au pharaon, pour qu'il laisse
sortir les Israélites de son pays. Mais j'endurcirai le cœur du pharaon, et je
ferai des signes et des prodiges en grand nombre dans le pays d'Egypte. Le
pharaon ne vous écoutera pas ; alors je porterai la main sur les Egyptiens et

(') Les deux derniers mots hébreux : et Dieu connut ne donnent pas de sens
satisfaisant dans le contexte. — (2) Leçon des versions anciennes, préférable à celle
du texte hébreu : je ne me suis pas fait connaître... ¦— (3) Nous laissons tomber le

v. 13, puis les v. 26-30, dont l'insertion est une conséquence de l'introduction de la
généalogie des v. 14-25, que nous écartons aussi.



ii6 WILLIAM GOY

je ferai sortir mes armées, mon peuple, par de grandes manifestations de ma
justice. Les Egyptiens reconnaîtront que je suis Yahvé, quand j'étendrai
ma main sur eux et que je ferai sortir du milieu d'eux les Israélites ». Moïse

et Aaron obéirent : ce que Yahvé leur avait ordonné, ils le firent. Or Moïse
était âgé de quatre-vingts ans, et Aaron de quatre-vingt-trois ans, lorsqu'ils
parlèrent au pharaon.

Bien que l'ordonnance actuelle du Pentateuque donne à croire

qu'il s'agisse là d'une seconde vocation de Moïse, survenue en Egypte
à un moment où celui-ci était découragé, nous avons affaire, de toute
évidence, à une nouvelle version de sa vocation initiale. Et c'est la
version du document sacerdotal P.

L'auteur a repris et complété la théorie évolutionniste de la
révélation de l'Elohiste : aux patriarches, Dieu s'était fait connaître sous
le nom de El-Chaddaï ; ce n'est qu'à Moïse qu'il a communiqué son
vrai nom, Yahvé. Ceci fait partie d'une conception plus vaste, d'après
laquelle la révélation s'est opérée en quatre étapes, coïncidant avec la

promulgation par Dieu de lois qui visaient un cercle chaque fois plus
restreint d'intéressés, et dont trois sont expressément appelées des

« alliances » octroyées par Dieu C) ¦ l'humanité durant la période
allant de la création au déluge, l'humanité nouvelle issue de Noé,
Abraham, auquel fut faite la promesse que sa postérité posséderait le

pays de Canaan, alliance dont le signe fut la circoncision, enfin Moïse,

qui sera l'organisateur du culte et le législateur.
Moïse n'est plus le jeune homme des autres traditions : il a quatre-

vingts ans à son entrée en scène ; on ne nous dit absolument rien de

sa jeunesse, ni du cadre, ni de l'occasion et des circonstances de cette
rencontre entre Dieu et Moïse ; l'initiative en vient uniquement et
directement de Dieu, qui s'annonce à l'improviste et se présente au
vieillard : « Je suis Yahvé ». Pas un mot d'explication, ni, chez Moïse,
la moindre trace de surprise ou de curiosité.

C'est en vertu de l'alliance accordée aux pères, et qui est sa chose

à lui, un don fait généreusement et librement, une part essentielle

d'un plan qu'il a élaboré en souverain maître du monde et du temps,
c'est en vertu de cette alliance que, loin de rester insensible aux souf-

Il est significatif que, pour parler de ces alliances, P se serve avec prédilection
de verbes tels qu'instituer ou donner. Une alliance n'est pas un pacte juridique entre
deux parties librement consentantes, mais un statut établi par un acte souverain
de Dieu et qui ne peut être ni discuté ni repoussé par ceux à qui il est destiné ;

cependant il engage à fond les deux parties et règle leurs rapports mutuels. Une
telle « alliance » a un caractère transcendantal.



LA VOCATION DE MOÏSE 117

frances et sourd aux cris de son peuple asservi, il a écouté les plaintes
des opprimés. Non pas qu'il ait jamais oublié son alliance, qui impliquait

tout le déroulement subséquent de l'histoire de la descendance

des patriarches ; le narrateur aurait estimé cette supposition blasphématoire

; il veut seulement dire que l'intervention actuelle de Dieu

est une conséquence non pas des appels au secours des Hébreux,
mais de l'alliance ancienne ; Israël pouvait la croire oubliée, périmée

ou inopérante, pour Dieu elle était encore intacte, en pleine vigueur.
Cela étant, il charge Moïse de faire sortir d'Egypte le peuple. La

vocation proprement dite est rapportée avec une brièveté extrême

et est présentée comme un simple effet de l'alliance ; en soi elle

n'intéresse pas l'auteur : peu lui importe ce qu'elle a été pour Moïse

lui-même, en qui il ne voit que l'organe de transmission, nécessaire

sans doute, mais qui obéit mécaniquement ; l'homme Moïse le laisse

indifférent. Cette vocation se ramène à ceci : sans préambule, Yahvé
ordonne à Moïse de dire, de sa part : «Moi, Yahvé, jevais vous libérer...»

(v. 6). L'envoyé n'est qu'un pion que le divin maître de l'histoire
déplace sur l'échiquier. Aussi n'est-il pas étonnant que les perplexités,
les objections et les résistances de Moïse soient complètement passées

sous silence.

« Moïse rapporta ces paroles aux Israélites. » On dirait vraiment

qu'il se trouvait à portée immédiate du peuple. Non seulement il
n'éprouve aucune hésitation, mais de la faculté qui lui eût été
conférée de faire des prodiges il n'est nullement question, non plus que
d'un porte-parole qui lui eût été adjoint. Sans autre titre que la certitude

d'avoir été envoyé par Yahvé il transmet aux Israélites le nom
nouveau de Dieu et ses promesses... Et voilà qu'il essuie un échec

radical Ses frères ne l'écoutèrent pas, car ils étaient démoralisés,

aigris, incapables de croire, à cause de l'accablement de la servitude.
L'auteur P s'écarte ainsi délibérément des traditions antérieures,

apparemment dans la pensée de donner plus d'éclat à l'œuvre de

Moïse, qui dut l'accomplir au milieu de l'indifférence et de l'incrédulité

des bénéficiaires. Ce peuple était dégénéré au point que ni. le

souvenir des promesses faites jadis à Abraham ni leur renouvellement
actuel et l'arrivée de celui qui devait les réaliser ne pouvait plus le

toucher, réveiller sa foi, son attente, son espérance C'est la grandeur

de l'œuvre de Dieu lui-même que l'écrivain a cru exalter ainsi.
Mais c'est là une illustration typique des libertés qu'il prend avec
la tradition, et du caractère souvent tendancieux de son récit.



ii8 WILLIAM GOY

Un nouvel épisode, amené lui aussi sans transition, se déroule entre
Yahvé et Moïse seuls. Combien de temps après l'échec Où cette
seconde rencontre eut-elle lieu Comment Yahvé a-t-il « parlé » à

Moise Autant de questions laissées sans réponses. L'important est

que Moïse reçoit une nouvelle mission : cette fois, c'est au pharaon en

personne qu'il doit s'adresser pour lui demander l'élargissement des

Israélites Plus question de sacrifice réclamé par le Dieu des Hébreux
et qu'ils ne peuvent lui offrir que dans un certain sanctuaire situé au
désert à trois jours de marche. C'est peut-être parce qu'il réprouvait
la fausseté de la demande dictée à Moïse que l'auteur a remplacé ce

trait par un autre ; peut-être aussi a-t-il été poussé de nouveau par
le désir d'accumuler les difficultés sous les pas de Moïse afin de faire
éclater d'autant plus la puissance de Dieu qui se joue des obstacles.

Mais, cette fois, Moïse élève une objection ou, tout au moins, il ne

comprend pas. Si les Israélites n'ont pas voulu se laisser convaincre,
comment le pharaon obtempérerait-il à l'ordre divin Et puis, ajoute
Moïse, je suis incirconcis de lèvres, je n'ai pas la parole facile. C'est

son insuccès auprès des siens qui lui a révélé son inaptitude à parler,
à convaincre. Dieu, alors, comme dans le récit E, donne à Moïse un
assistant en la personne d'Aaron, de trois ans son aîné. Mais il y a

une nuance. D'après E, Yahvé dit à Moïse : « Tu seras Dieu pour
Aaron », tandis qu'ici Yahvé dit : «Tu seras Dieu pour le pharaon,
et Aaron sera ton prophète ». Moïse paraîtra donc devant le roi revêtu
de la toute-puissance divine, grâce à laquelle il commandera en maître
à la nature elle-même ; et Aaron parlera pour Moïse. Jamais ailleurs

notre auteur ne lui attribue ce rôle, et c'est toujours Moïse qu'il fait
parler devant le pharaon.

Quoi qu'il en soit, il serait contraire à sa pensée de voir dans cette
démarche une tentative pour décider finalement le roi. Elle est bien

plutôt destinée —¦ c'est Dieu qui le déclare au verset 3 — à provoquer
son obstination et à aggraver son endurcissement ; c'est par ses effets

négatifs qu'elle doit concourir au but voulu de Dieu, la manifestation
de la force et de la gloire de Yahvé, qui éclatera quand, en dépit de

la résistance poussée au dernier degré du pharaon, il fera sortir
d'Egypte à main forte les Israélites. Le roi ne sera pas convaincu
même par le langage des signes, qui pourtant devraient lui faire
pressentir la présence d'une puissance supérieure, et des prodiges, qui ne

manqueront pas de l'étonner et de l'effrayer. C'est que le refus du

pharaon est une chose décidée par Dieu qui, à son insu, lui dictera



LA VOCATION DE MOÏSE 119

ses paroles et son attitude Alors, quand les jugements de Yahvé se

seront déployés contre l'Egypte, il fera sortir « ses armées, son peuple,
les Israélites ». Le motif de l'endurcissement du cœur du pharaon par
Yahvé figurait déjà dans le premier récit, mais il semble plutôt que
ce fût là une naïveté du narrateur ; ici, nous avons affaire à une

conception élaborée et faisant partie d'un système. Comment l'auteur
P concilie-t-il ce déterminisme avec la responsabilité de l'homme?

On le voit, si l'écrivain sacerdotal a suivi surtout le récit élohiste,

il a fait preuve d'éclectisme et il a usé de beaucoup de liberté envers
son principal modèle. Non seulement il a dépouillé l'histoire de tout
pittoresque — il est eoutumier de ce genre de mutilations —, mais

il l'a introduite de force dans un cadre qui, si grandiose qu'il paraisse,
n'en est pas moins artificiel, né des spéculations d'un esprit à la fois

ingénieux et prévenu. Nous ne pouvons pas considérer comme conforme

aux faits historiques et à la vérité psychologique sa manière de raconter
ces événements et de dessiner les personnages. Ce qui ne signifie pas
du tout que son récit soit dépourvu d'intérêt : il montre comment,
près d'un millénaire après Moïse, certains milieux en étaient venus
à concevoir sa personne et son rôle et à corriger hardiment la tradition

pour l'adapter à leurs idées. Combien serait fausse, et pauvre, l'image

que nous nous ferions de Moïse, de sa vocation en particulier, et de

tout le passé d'Israël, si nous en étions réduits au seul récit, contrefait,

qu'en a donné notre auteur Il serait du reste excessif, et injuste,
de l'accuser de falsification ; en toute bonne foi, il a voulu montrer
comment il fallait interprêter les vieilles histoires ; l'orthodoxie dogmatique,

ou ce qui lui paraissait tel, avait à ses yeux plus d'importance

que la vérité historique et psychologique, et cette partie de son

ouvrage est consciemment tendancieuse. Au lieu de se laisser instruire

par l'histoire, il a voulu la faire servir à ses fins.
Ce récit nous fait donc connaître les idées, les doctrines d'une

certaine école ; mais, pour pénétrer dans le mystère de la vocation de

Moïse, c'est aux autres traditions que, résolument, nous accorderons

la préférence.

La multiplicité et la diversité des traditions bibliques montrent à

quel point, au travers des âges, on éprouva le besoin, le désir de

comprendre la personnalité, à la fois mystérieuse et puissante, du «

prophète par qui Yahvé fit monter Israël hors d'Egypte », comme dit



I20 WILLIAM GOY

Osée (xn, 14), à quel point aussi on se rendait compte de la difficulté
de sonder jusqu'au fond l'expérience dont pourtant tout le reste
dérivait. Et nous ne pouvons que nous féliciter de cette multiplicité
et de cette diversité grâce auxquelles le vrai visage de Moïse nous

apparaît mieux.

La vocation des prophètes ne doit pas être isolée de leur ministère.

Il en est de même en ce qui concerne Moïse. La tâche concrète, historique,

qu'il reçut en même temps que la révélation qui transforma
sa vie consista à faire d'Israël le peuple de Yahvé ; et il s'y donna tout
entier. Nous avons essayé de reconstituer cette vocation ; mais nous
n'avons pas encore atteint la région la plus secrète de son expérience
la plus intime. Il y a peu d'années, un théologien bâlois, M. Eichrodt,
écrivait ces lignes d'une justesse remarquable : « Une chose est
évidente : cet organisateur sans puissance politique proprement dite,
ce chef de peuple qui n'est pas qualifié pour le conduire à la guerre,
cet ordonnateur du culte qui est dépourvu du caractère sacerdotal,
ce fondateur et prédicateur d'une religion nouvelle qui ne prédit pas
l'avenir, ce faiseur de miracles qui est tout autre chose qu'un magicien,

nous met d'emblée en présence d'un fait : la religion d'Israël
n'est pas le fruit d'une tradition soigneusement conservée et sans

cesse enrichie d'apports historiques nouveaux ; elle n'est pas non
plus le produit de la sagesse et de la réflexion d'une caste de

professionnels ; mais elle fut une création de l'Esprit, qui souffle où il veut
et qui, sans égard pour nos normes, unit chez des personnalités richement

et exceptionnellement douées des contrastes, en vue d'une

œuvre puissante et génératrice de vie. C'est-à-dire qu'à l'origine de

la religion israélite il y a le charisme, le don proprement individuel
fait à une personne » (J). On ne saurait mieux dire. Ce charisme, mis

en réserve pour un seul individu en vue de la gloire de Dieu et pour
le service de la communauté des croyants, ce don, unique et sans

pareil, de la grâce de Dieu, voilà ce que Moïse reçut lors de sa vocation ;

l'heure de la vocation fut celle où Moïse, le berger, devint une créature

de l'Esprit.
WiUiam-A. GOY.

(1) Theologie ies Alten Testaments, I, 1933, p. 151 s. Nous rendons librement la
pensée de l'auteur.


	La vocation de Moïse

