Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 122

Artikel: Questions actuelles : a propos de théologie systématique
Autor: Grin, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUESTIONS ACTUELLES

A PROPOS DE THEOLOGIE SYSTEMATIQUE

Nous sommes considérablement en retard pour présenter aux lecteurs de
la Revue la brochure de M. Edouard Burnier @). Ce retard n’est pas dii seule-
ment & des circonstances occasionnelles : périodes de mobilisation successives,
entrainant I’ajournement de toute tiche qui n’est pas immeédiate. Il souligne,
a sa maniére, la douloureuse justesse des remarques de M. Burnier sur les
conditions de la recherche théologique en Suisse romande. Quand les Eglises
voudront bien se préoccuper a temps du Nachwuchs, et que les Facultés
n’exigeront plus de leurs professeurs un nombre de legons excessif, alors le
travail personnel deviendra possible, sinon normal...

An reste, il faut le reconnaitre, le retard dont nous nous excusons n’a pas
que des inconvénients. L’étude de M. Burnier vaut d’étre méditée. Et sur-
tout elle vient de recevoir une réponse détaillée de M. le professeur Maurice
Neeser (2). Nous sommes heureux de pouvoir aborder les deux publications
en méme temps.

Il est superflu, pensons-nous, de résumer longuement une brochure que
chacun connait. Rappelons simplement que M. Burnier n’a pas prétendu
donner, en moins de cent pages, un tableau complet de notre théologie
dogmatique de 1920 a 1940. A lui seul, le sous-titre : Notes historiques et criti-
ques rappelle combien le but poursuivi est plus modeste. Si 'auteur a placé,
en téte de son travail, un bref exposé historique, c’est uniquement afin de
mieux dégager les problémes, et surtout de les formuler « dans les termes
mémes o notre théologie romande nous les propose ».

Dans un premier chapitre M. Burnier cherche a caractériser les tendances
actuelles. Il reléve, non sans raison, I’absence de constructions systémati-

(r) Edouard BurNier, La théologie systématique protestante en Suisse romande
(1920-1940). Notes bistoriques et critigues. Lausanne, F. Roth et Cl¢, 1gq0. —
(2) Maurice NEESER, professeur & 'Université de Neuchitel, Orientation. Neucha-
tel, Delachaux et Niestlé, 1941.



62 EDMOND GRIN

ques complétes, chez nous ; phénoméne d'autant plus frappant qu’en Suisse
allemande il en va tout autrement. Il note également, chez les théologiens
romands, le souci de s’enquérir plutdt que de conclure. Enfin, il signale que
Pattention va surtout aujourd’hui a la question de 'autorité de la Bible, aux
données de la théologie biblique et au probléme de PEglise. A ’heure actuelle,
la Suisse romande a des dogmaticiens, mais pas de dogmatiques. Cela pour
un motif facile a déceler: depuis plus de dix ans la théologie de chez
nous — celle des Facultés — consacre tout son effort a se justifier en face
du barthisme et du néo-calvinisme, alors qu’elle devrait prendre une nette
conscience de sa tiche particuliére, afin de Paccomplir sans tarder.

En effet, selon M. Burnier, les dogmaticiens de chez nous ont un devoir
urgent : reprendre ’étude du probléme du fondement de la connaissance
religieuse — étude délaissée depuis trop longtemps — afin de redéfinir les
donhées élémentaires de Pépistémologie protestante, Et pour ce, examiner
tout 4 nouveau les notions essentielles d’expérience, de révélation et de
raison. Aprés cet effort liminaire, les théologiens poarront aborder de grosses
taches dans trois domaines, « négligés jusqu’a I’abandon depuis plusieurs
dizaines d’années »: P'ontologie religieuse, la théologie morale, la théologie
mystique. Alors seulement redeviendra possible une collaboration qui peut
étre féconde : la collaboration entre théologiens et philosophes, aujourd’hui
singuliérement ralentie par Pinsuffisance des méthodes théologiques et par
certaines peurs, incompréhensibles de la part de croyants siirs ae leur foi (0,

*
* *

D’aucuns ont parlé des « conclusions mélancoliques » de la brochure que
nous venons de résumer a grands traits. D’autres, allant plus loin, ont nette-
ment reproché a M. Burnier sa sévérité a I’égard de la théologie de chez nous.
Pour notre part, nous ne saurions parler pareil langage. S’il y a quelque
mélancolie a constater ses propres lacunes, on ne peut étre que reconnaissant
envers celul qui aide a les déceler. Surtout quand — comme M. Burnier —
il le fait par attachement profond a la théologie et 4 PEglise, et dans le seul
désir d’éclairer.

Une fois de plus nous avons admiré la pertinence des jugements formulés
par le jeune professeur de Lausanne, comme aussi la pénétration remarquable
de ses observations critiques. M. Burnier, théologien de race et authentique
Suisse romand, nous comprendra si nous disons qu’il constitue lui-méme une
vivante illustration de sa brochure ! Mais, par sa lucidité allant droit au but
et néanmoins toujours charitable, quel service il rend a la pensée religieuse

(1) Nous ne disons rien du troisiéme chapitre, consacré i la bibliographie de la
théologie systématique protestante romande. Il y a 1a un louable effort de la part
de M. Burnier. Si cet effort était poursuivi, il lutterait efficacement contre I'état de
dispersion regrettable dans lequel se trouve actuellement la production théologique
de chez nous.



A PROPOS DE THEOLOGIE SYSTEMATIQUE 63

de chez nous! Pour les dogmaticiens romands, quel stimulant, quel appel!
Nous ne saurions dire assez notre gratitude.

Et pourtant, si nous sommes d’accord avec M. Burmer d’une facon géné-
rale, nous nous sentons obligé de formuler certaines réserves.

Avec M. Burnier, nous constatons 1’absence, chez nous, durant ces vingt
derniéres années, d’ceuvres systématiques complétes. Mais nous n’en sommes
aucunement alarmé. En effet le coup de barre vers la droite, donné par Karl
Barth en 1919, a amené, en théologie, le renversement de bien des choses
considérées comme définitivement acquises. Le moins qu’on en puisse dire,
c’est qu’il a obligé le protestantisme a revoir toutes ses positions. A cet égard
Peffort des dialecticiens a rendu un immense service : rien n’est redoutable
comme la satisfaction théologique, forme subtile du pharisaisme. Mais pareille
révision ne s’opére pas en un jour, ni méme en quelques années, 11 y faut du
temps. Le silence dogmatique d’aujourd’hui n’est pas forcément synonyme
d’indigence. Peut-étre est-il lourd de promesses. Pour ce qui nous concerne,
nous redoutons toute élaboration théologique hitive, dont nos Eglises — et
PEglise — ne pourraient que patir.

A en croire la brochure, depuis une dizaine d’années la théologie de nos
Facultés « ’épuise a se justiﬁer aux yeux du barthisme et du néo-calvinisme ».
Cela est-il tout a fait exact ? M. Burnier ne se demande nulle part, dans ses
pages, pourquoi la plupart des théologiens romands ont grand’peine a emboiter
le pas a ces Messieurs de Bale ou de Genéve. Il ne peut s’agir la de simple
conservatisme. Nous croirions bien plutdt a un sens instinctif de Péquilibre,
de Pharmonie qui leur vient des legons de leurs maitres, singuliérement « équi-
librés », eux : un Secrétan, un Vinet. $’il en est ainsi, impossible que la vraie
pensée théologique romande réponde au barthisme par un non absolu. Pour
étre fidele a elle-méme, fidéle 4 sa mission particuliére, elle doit peser et le
barthisme et le néo-calvinisme, afin d= voir ce qu’elle peut en accepter.

Parler d’une tiche théologique spéciale dévolue a la Suisse romande pro-
testante, fera sourire quelques-uns. Nous avons pu nous en apercevoir a
telle assemblée de la Société pastorale suisse. Certes I’Evangile est toujours
le méme, et ses exigences partout identiques. Il n’en reste pas moins que
Dicu a permis — sinon voulu — la constitution de grandes Eglises locales
diverses, sortes de familles spirituelles dont chacune doit faire retentir sa
note dans le concert chrétien. C’est pourquoi, sans faire preuve d’esprit de
clocher, nous osons affirmer que la pensée religieuse romande, a cause du
passé qui est le sien, a pour mission de « filtrer » le barthisme, et cela au nom
méme d’une totale fidélité a la Parole de Dieu. Comme toute tiche critique,
celle qui nous est assignée peut paraitre ingrate. Qu’importe, aprés tout, si
c’est la, au sens le plus profond du terme, une mission !

Cette fagon d’envisager les choses, que M. Burnier ne désavouera pas,
croyons-nous, nous fait apprécier autrement que lui I'actuel retour — trés
marqué chez nous, il est vrai — a la théologie biblique. Position de repli,
déclare M. Burnier. Nous ne le pensons pas. De toute nécessité il faut une



64 EDMOND GRIN

toiture théologique pour abriter les fidéles de nos Eglises, en attendant que
soit achevée la grande ceuvre de révision doctrinale 3 laquelle les appels nou-
veaux nous ont contraints. Quoi de plus slir comme abri que les données
scripturaires elles-mémes, dans toute leur richesse et dans toute leur com-
plexité ? Et surtout, dans cet effort pour sonder, comme tout 4 nouveau, les
Ecritures il y a, pour la construction dogmatique & venir, une magnifique
promesse.

Un dernier mot : Nous comprenons le regret de M. Burnier de voir inter-
rompue, depuis quelques années déja, la traditionnelle collaboration des
philosophes et des théologiens, si caractéristique, un temps, de notre terre
romande. Nous nous souvenons avec émotion du mot de Bergson a René
Guisan : « Chez vous, théologie et philosophie sont des amies... ». Mais faut-il
regretter que la théologie se soit apercue qu’il y a des amitiés... compromet-
tantes ! Par la, M. Burnier le sait, nous n’entendons pas du tout approuver
la séparation absolue que d’aucuns établissent entre théologie et philosophie.
Mais les deux disciplines n’auront-elles pas plus de profit a se retrouver aprés
que chacune aura repris une plus nette conscience d’elle-méme ? Nous en
sommes convaincu pour notre part. Voila pourquoi Pinterruption momen-
tanée du dialogue entre théologiens et philosophes ne saurait nous effrayer.
L’essentiel — et nous remercions 'auteur de la brochure de nous I’avoir redit
— est que la théologie ne considére pas cet état provisoire comme définitif.

Quant a la reprise du probléme épistémologique, elle fait partie, pensons-
nous, du vaste effort de révision dont nous avons parlé. M. Burnier a raison
de nous rappeler en termes vigoureux Pimportance et 'urgence de cette
question. Jamais, pourtant, le théologien ne devra se laisser obséder par
elle. Pour le dogmaticien elle représente un probléme particulier, capital
sans aucun doute ; mais non pas le probléme. On I'a relevé, les philosophes
eux-mémes ne sont pas d’accord sur le sens du terme : épistémologique. Et
surtout le probléme épistémologique est pour la dogmatique un probléme
liminaire. Il ne nous conduit pas au dela du seuil de la dogmatique. A trop
s’arréter a ce seuil, on risque fort de ne jamais aller plus loin. Or l'intellectuel
chrétien ne peut pas attendre, pour exposer sa foi de fagon systématique, que
les questions préliminaires solent résolues 4 la satisfaction de chacun. Il y
aurait péril spirituel a oublier cette vérité.

*
* *

Quand ces lignes paraitront, la trés récente réponse de M. le professeur
Neeser a la brochure de M. Burnier aura passé sous les yeux de tous les lec-
teurs de la Revue. Il nouas parait donc superflu de I’analyser longuement.

Rappelons seulement ceci : le petit livre de M. Neeser est né d’une alarme,
et constitue un effort de mise au point. A la suite de la publication de M. Bur-
nier, un jeune théologien de Neuchitel a porté une condamnation sommaire
et définitive sur la pensée religieuse romande qui s’inspire des Vinet et des



A PROPOS DE THEOLOGIE STSTEMATIQUE 65

Secrétan. Les pasteurs de la nouvelle génération tout comme les étudiants
d’aujourd’hui, nous dit-il, souffrent de la situation décrite par M. Burnier.
Et comme rien, dans l’enseignement des Facultés, n’est capable de faire
contrepoids a la théologie dialectique, on ne doit pas s’étonner de voir les
jeunes emboiter le pas a Karl Barth.

Désireux d’y voir clair et d’aider les autres a y voir clair, M. Neeser se pose
successivement trois questions : En quoi consiste notre authentique tradition
protestante romande ? Qu’est-ce au juste que le libéralisme théologique
et pourquol ne peut-il pas nous satisfaire ? Qu’est-ce au juste que le bar-
thisme, et pourquoi devons-nous lui dire non ?

Il est erroné, selon M. Neeser, de faire remonter notre tradition aux seuls
Frommel, Secrétan et Vinet. Il ne faut pas Ioublier, ni un Alois Berthoud,
ni un Jules Bovon, ni un Augustin Gretillat ne furent inféodés a la pensée
secrétaniste. En outre, bien loin de représenter un élément spécifiquement
romand, la philosophie de la liberté de Charles Secrétan vient, dans son
principe, des kantiens allemands. Elle est la manifestation locale d’un libéra-
lisme quasi universel au XIXe siécle. C’est dire qu’il faut aller chercher la
source de notre tradition beaucoup plus loin: par Pierre Viret dans la
Réforme et, par elle, chez saint Paul.

Certains jeunes parlent volontiers de Peffondrement de D’école libérale.
Avant de proclamer la mort du libéralisme théologique, il faudrait Pavoir
compris dans son essence. Venu de Kant, de Schleiermacher et de Ritschl,
le libéralisme du XIXe siécle se caractérise, selon M. Neeser, par la grande
place accordée a DPexpérience religieuse ; par un rapprochement constant
entre liberté divine et liberté humaine ; par ’apothéose de ’homme, réduisant
a presque rien la place faite a4 1’eschatologie biblique ; enfin par une sorte
d’abdication de la dogmatique au profit de la philosophie de la religion.

Quant au barthisme, qui répond aux aspirations de plus d’un jeune,
M. Neeser y voit, si nous I’avons bien compris, une sorte de Kriegstheologie,
issue des événements de 1914-18. C’est en tous points ’antithése du libéra-
lisme : séparant radicalement Dieu de I’homme, il condamne tout effort
apologétique et rompt tout lien entre théologie et philosophie.

Adversaires irréductibles, les libéraux et les barthiens ? En apparence, dit
M. Neeser. En réalité les uns et les autres sont des hommes de la Bible. Leur
commune erreur est d’étre des extrémistes et de mettre ’accent, exclusive-
ment, sur un des aspects de 'Ecriture. Car, ne oublion, pas, la Bible est
infiniment riche. Elle affirme a la fois la liberté de ’homme et la souveraineté
de Dieu. C’est pourquoi elle renferme en méme temps une philosophie et
une théologie. Mais, poussés par un souci exagéré de logique humaine, le
libéralisme exclut de I’histoire le Dieu de la grace, tandis que le barthisme
défend a Dieu d’entrer dans I’histoire. Par 13 le premier s’imagine sauve-
garder la liberté de 'homme, alors que le second croit, de bonne foi, exalter
la pleine souveraineté de Dieu.

Ni Pune ni I’autre de ces deux tendances ne peut nous satisfaire, conclut

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N. §., t. XXX (N© 122, 1942). 5



66 EDMOND GRIN

M. Neeser. Sans s’en apercevoir, chacune des deux aboutit & voir les choses
« autrement qu’elles ne sont dans la révélation biblique ». Clest dire qu’il
importe de remonter plus haut que le barthisme et que le libéralisme, jusqu’a
la source méme de notre tradition romande : saint Paul, le pére de la Réforme..
Seule I’aide de ’Apétre nous permettra d’établir le rapport vrai entre la pbi-
losophie et la théologie: le méme que I’Evangile établit entre la loi et la
griace. Comme la loi s’accomplit dans la grice par une conversion de tout
Iétre, de méme la philosophie doit s’accomplir dans la théologie par une
«mort » de la raison. Ce qui meurt, & proprement parler, ce n’est pas la raison,
mais bien la confiance que ’homme mettait en elle, ’espoir de trouver, par
elle, le sens profond de sa vie.

Basée sur la parole de Dieu, la théologie systématique devient ainsi une
science sans limite. En effet elle — et elle seule — « trace sur la philosophie
entiére le signe de la croix, symbole de mort et de résurrection ».

* *

Nous avons dit ailleurs (Gazette de Lausanne, 14 décembre 1941) tout le
bien que nous pensons de I’effort de notre distingué collégue. On nous per-
mettra — et lui le premier — de n’y pas revenir. Aux prises nous-méme avec
les difficultés de D’enseignement de la dogmatique, nous admirons la puis-.
sance de travail de M. Neeser, tour a tour professeur, pasteur, écrivain.

La derniére publication du théologien de Neuchitel a le défaut de ses
qualités. L’analyse du libéralisme et du barthisme tient en une quaran-
taine de pages (chapitres IT et III). Ces deux brefs apergus offrent I’avan-
tage de ne pas rebuter par avance le lecteur. Mais cette briéveté méme a
obligé Pauteur a simplifier par trop, a renoncer 4 marquer d’indispensables
nuances (entre les représentants du libéralisme, par exemple). Ceux qui
aiment ’exactitude ne pourront que le regretter.

Obligé de nous limiter, nous ne reléverons que deux ou trois points.

M. Neeser le fait observer avec beaucoup de justesse, a lorigine, chez les
théologiens du XIXe siécle, Pexpérience mise au point de départ étaitexpé-
rience spécifiquement chrétienne ; et une déviation, regrettable, a ramené
dans la suite cette expérience au sentiment religieux commun. Mais est-ce
14 la seule erreur de la pensée protestante de cette époque ? Nous ne le pen-
sons pas. La théologie dite moderne a cru, de bonne foi, s’avancer sur les
traces mémes des Réformateurs et poursuivre leur ceuvre. Il est facile de
s’en rendre compte en lisant le début des Etudes de théologic moderne de
Gaston Frommel, ou telles pages du Croyamt moderne d’Aimé Chavan. Or
c’est 1a une erreur manifeste. Loin de se caractériser par un subjectivisme
trés net, Peffort des Réformateurs consiste avant tout dans un retour a la
Bible, c’est-a-dire 4 un donné objectif s’il en fut. Quant 4 assimiler sans
autre le témoignage du Saint-Esprit 4 la voix de la conscience individuelle,
c’est une autre erreur de la théologie libérale. Nous regrettons que, dans un



A PROPOS DE THEOLOGIE SYSTEMATIQUE 67

exposé désireux d’orienter, M. Neeser n’ait pas fait justice de ces deux graves
confusions.

Relativement au barthisme et au jugement porté sur lui, nous poserons
cette question: Est-il équitable de voir avant tout dans la théologie dialec-
tique une théologie de crise, une sorte de réplique, sur le plan religieux, des
régimes totalitaires sur le plan politique ? Il ne nous semble pas. En effet, il
ne faut pas Poublier, la réaction théocentrique est antérieure a Barth ; anté-
rieure méme a la premiére guerre mondiale. C’est en 1909 que Erich Schader
a publié sa Theozentrische Theologie. La théologie moderne a rapetissé Dieu,
écrivait-il, et c’est de cela que nous souffrons. I’homme, ce vermisseau, a
projeté son ombre sur Dieu et a voilé Sa majesté. Il faut revenir au Dieu de
la Bible, au Dieu qui est Parole vivante. Dans la Bible la gloire de Dieu
flamboie. Avant d’étudier I’homme et le prétendu progrés humain dans I’his-
toire, que la théologie étudie Dieu, et qu’elle 'étudie la seulement ou elle
peut le trouver : dans la Bible, ou Il est manifesté en Christ !

Nous ne prétendons pas, certes, établir une filiation directe entre cet appel
incisif et le Rémerbrief, paru en 1919 seulement. Nous désirons rappeler que,
cinq ans avant 1914, un penseur clairvoyant avait décelé Pimpuissance radi-
cale du libéralisme. C’est dire qu’avec ’apparition de la théologie dialectique,
théocentrique, nous sommes en présence d’une vague de fond.

La solution préconisée par M. Neeser en est-elle vraiment une, demande-
rons-nous encore ? Un retour a saint Paul peut-il réellement mettre un terme
au conflit entre la foi et la raison ? Pour notre part, nous jugeons la chose
impossible, parce que ’apdtre ne se meut jamais sur le plan philosophique,
mais bien toujours sur celui de la fol. La réponse proposée par notre collégue
de Neuchitel laissera certainement les philosophes insatisfaits. Cette confu-
sion de deux plans différents leur apparaitra comme une autre fagon de
couper les ponts entre théologie et philosophie. Et nous ne serons pas plus
avancés ! La seule solution véritable nous parait consister en ceci: que le
théologien choisisse soigneusement une philosophie qui fasse leur place aux
données — pour lui primordiales — de la foi, Et ainsi la théologie conservera
son indépendance.

Enfin, comme conclusion aux pages de M. Neeser, nous voudrions un mot
d’ordre plus net. Il serait facile, croyons-nous, de le découvrir en méme temps
dans la Bible et dans notre tradition protestante romande. Quelque chose
comme plénitude, selon Padmirable expression de DPépitre aux Hébreux
(x, 22). Quol que semble en penser Pauteur d’Orientation, ’élément le plus
original, chez Charles Secrétan, n’est pas son idée de la liberté, pourtant bien
a lui. Cet élément original, nous le verrions plutét dans une harmonie inté-
rieure : la volonté de faire droit, dans sa philosophie, a toutes les exigences
légitimes de la spéculation, mais aussi a toutes celles de Pexpérience. Et parmi
les données de Pexpérience, Secrétan entend respecter tout particuliérement
les données de la foi nourrie de la Bible. Le penseur vaudois a pu se tromper
dans la réalisation de son dessein, dans I’élaboration de sa philosophie chré-



68 EDMOND GRIN

tienne. Son intention demeure : refus de tout exclusivisme, effort de pléni-
tude intellectuelle et de plénitude spirituelle, a la gloire du Dieu dont il
ambitionnait de défendre la cause devant les classes cultivées.

Harmonie intérieure, plénitude, ¢’est la une marque non seulement secré-
taniste, mais authentiquement romande. Moins apparente chez Frommel,
peut-étre, elle frappe d’emblée chez un Vinet, et chez son moderne interpréte
Philippe Bridel. A cet égard les pages de PHumanité et son Chef sont vraiment
de chez nous.

Ces legcons d’harmonie, ces legons d’équilibre intérieur, de qui nos pen-
seurs les ont-ils apprises, sinon de la Bible, le plus paradoxal et pourtant le
plus harmonieux de tous les livres, le seul qui sache placer devant nous, sans
atténuer les unes au profit des autres, les exigences et les promesses de Celui
qui est en méme temps notre Maitre et notre Pére ; du Dieu tout a la fois
immanent et transcendant ?

Edmond GRIN.



	Questions actuelles : à propos de théologie systématique

