Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 122

Artikel: Etude critique : Edouard Claparéde et la politique
Autor: Gagnebin, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380410

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

EDOUARD CLAPAREDE ET LA POLITIQUE

La pensée peut penser la force,
la force ne peut jamais forcer la pensée.

Morale et Politique (p. 25).

Les Archives de psychologie @ viennent de publier une Autobiographie,
accompagnée d’un complément de M. Pierre Bovet: Les dernibres années
d’Edouard Claparéde et d’une étude de M. Jean Piaget sur La psychologie
d’Edouard Claparéde. Cette brochure de 71 pages, ornée d’un vivant portrait,
sera lue par tous ceux qui, chez nous, s’intéressent au destin de la vie intellec-
tuelle et spirituelle dans notre pays. Elle aura un écho au dela de nos fron-
tiéres, méme en ce temps ou les pays voudraient se fermer a toute influence
étrangére. Claparéde, qui était surtout connu en Suisse romande par I’Institut
J--J. Rousseau fondé par lui en 1912 en collaboration avec M. Pierre Bovet,
Pétait bien plus encore a ’étranger comme promoteur et secrétaire permanent
des congrés internationaux de psychologie. Il I’était aussi par son ceuvre
scientifique qui a eu un retentissement universel. I vaut donc la peine de
s’élever un instant au-dessus des discussions que suscitent les méthodes et
les idées directrices de D’Institut J.-J. Rousseau pour considérer ’ceuvre
d’un homme qui n’a pas été seulement un savant de grande renommée, mais
qui a donné a son pays, autant qu’a la science, son temps, son intérét lucide
et son cceur enflammé de générosité.

L’occasion nous est ainsi offerte de placer dans son cadre et d’apprécier
a sa juste valeur le dernier ouvrage de Claparéde, Morale et Politique ou les
vacances de la probité (2) présenté par ses amis comme son testament d’homme
et de citoyen.

(x) Archives de psychologie (fondées en 19o1 par Th. Flournoy et Ed. Clapa-
réde). Ce numéro est mis en vente par la librairie Delachaux et Niestlé S. A., Neu-
chitel, 1941, au prix de 3 fr. 0. L’ Autobiographie a été écrite en 1929 et publiée en
traduction anglaise dans: A4 History of Psychology in Autobiography, Worcester
(Mass.), 1930. — (2) Editions La Baconniére, Neuchitel, 1940 ; préface de Victor
Moartin, professeur a I'Université de Genéve.



EDOUARD CLAPAREDE ET LA POLITIQUE T

Ce qui frappe a la lecture de I’ Autobiographie, c’est 'unité de direction de

la pensée du savant comme du patriote. Sa vocation de psychologue, dont
Claparéde prit conscience trés jeune, date d’un temps ou la psychologie était
basée sur I’hypothése du parallélisme psycho-physiologique et dominée par
’associationisme. Dés son premier ouvrage, consacré a I’Association des idées,
paru dans la « Bibliothéque de psychologie expérimentale » du Dt Toulouse,
en 1902, Claparéde montre que ’associationisme n’explique pas la direction
de pensée qui régle la marche de I’association ; il en cherche le fondement
au dela du processus cérébral, dans un accord entre I’excitant et le besoin
de Porganisme, accord qui est indispensable au maintien de la vie. Aux
explications purement cérébrales il substitue une explication par la réaction
de tout ’organisme, réaction ayant une signification biologique.
- Ses travaux sur le sommeil et sur hystérie ’aménent a préciser son point
de vue et 4 définir une conception générale qu’il nomme « fonctionnelle ». Il
envisage dés lors les phénoménes psychologiques du point de vue de leur
rdle, de leur fonction dans la vie, de leur place dans P’ensemble de la conduite
d’un individu a un moment donné. Cela revient, dit-il, a se poser la quéstion
de leur utilité. « Aprés m’étre demandé a quoi sert le sommeil, j’ai examiné
pareillement 4 quoi sert Penfance, a quoi sert lintelligence, a quoi sert la
volonté. » Il s’est demandé enfin 4 quoi sert la conscience. L’intelligence
intervient lorsque I’automatisme ne permet pas de résoudre le probléme qui
s’offre 4 la conduite. C’est alors par la pensée qu’est résolu le probléme de
Padaptation au nouveau. Tandis que Dintelligence s’applique & résoudre des
problémes de moyens, la volonté a pour fonction de résoudre des problémes
de fins : « Elle intervient lorsque I’action est momentanément suspendue par
le conflit de deux groupes de tendances, et elle réajuste action en donnant
la suprématie aux tendances supérieures» Il formule la loi de « prise de
conscience » en ces termes: « L’individu prend conscience d’une relation
d’autant plus tard que sa conduite a impliqué plus tét et plus longtemps
P’usage automatique de cette relation» M. Piaget rappelle a ce propos la
remarque d’Aristote selon laquelle ce qui est premier dans P’ordre de la
genése est dernier dans 'ordre de I’analyse.

Nous n’étonnerons personne en disant que les problémes concernant I’en-
fance et la psychologie pédagogique ont préoccupé Claparéde durant toute sa
carriére, mais ce que nous apprend I’Autobiographie, c’est Porigine des idées
de Claparéde dans ce domaine qu’il a fait sien. En 1900, lisant un ouvrage de
Karl Gross, Die Spicle der Tiere, il vit « comme dans un éclair lumineux ce qui
devait étre le fondement de ’art pédagogique, a savoir Pexploitation des ten-
- dances naturelles de Penfant, notamment de la tendance au jeu ». L’enfant a

comme ’adulte une unité fonctionnelle, c’est-a-dire que les conduites enfan-
tines supposent les mémes « ressorts », besoins et intéréts et les mémes « exé-
cutions », application de I'intelligence et actes de volonté. Il y a, par contre,
une différence de structure qui se marque par un besoin de croissance com-
- portant des besoins particuliers, tel celui d’exercice ou de jeu.



56 SAMUEL GAGNEBIN

Pour rendre compte de ses théories pédagogiques, nous devons cependant
noter un autre trait caractéristique de Pceuvre de Claparéde que sa tendance
a tout considérer sous ’angle biologique. Claparéde avait fait des études de
médecine et il est resté toute sa vie un médecin clinicien. Dés le début de sa
carriére, il ouvre un cabinet de consultation pour les psychonévroses et
organise, au Dispensaire, une consultation gratuite de psychothérapie. L’in-
terrogation de ses malades oriente constamment ses recherches et contribue
certainement a incliner son esprit vers le «cas individuel ». Il unissait dans
cette tendance sa sympathie humaine et sa curiosité scientifique. A la fin de
sa vie, il créa a I'Hépital cantonal un laboratoire de psychologie clinique et
1l avait, dés 1918, ouvert a PInstitut J.-]J. Rousseau un cabinet d’orientation
professionnelle. C’est aussi a cette tendance de son esprit qu’on doit son
programme en pédagogie qui se résume en ces mots : « ’école sur mesure ». Il
ne se représentait pas une classe comme une unité sociale, nous dit M. Piaget,
mais comme une réunion de cas individuels, et c’est a eux qu’allait toute sa

sympathie.

I1 sera facile maintenant d’exposer les idées de Claparéde en politique ou
nous le voyons s’engager dés sa jeunesse, préoccupé qu’il était de justice
sociale et d’intégrité morale. Ce sont encore les manifestations de la vie, vue
a travers les cas individuels, qui fixent son intérét passionné.

I1 se sent en vive sympathie, nous dit-il, avec beaucoup d’aspirations du
socialisme. Il souhaite la réforme d’un régime social qui recouvre tant d’in-
justices, ressenties d’autant plus douloureusement qu’il en est lui-méme « un
bénéficiaire ». Mais ce qui I’éloigne de cette doctrine, c’est son dogmatisme
abstrait. En préchant la lutte des classes, ses chefs font « du Coué a rebours,
en répétant constamment aux ouvriers : Tous les jours et a tout point de
vue, on vous exploite de mieux en mieux » Ils diminuent ainsi la capacité de
Pouvrier d’apprécier son bonheur relatif et cultivent chez lui des sentiments
d’infériorité qui ne font qu’assombrir encore son existence.

Claparéde unit au contraire, dans son esprit, « le libéralisme, le pragmatisme
et le protestantisme qui sont a la politique, a la philosophie et a la religion
ce qu’est la méthode expérimentale 4 la science : une méthode de vérité qui
substitue a la contrainte du dogme ou a la pression des préjugés le libre
examen des faits » (dutobiographie, p. 25).

On doit reconnaitre d’abord que le « libéralisme » de Claparéde porte la
marque d’un esprit attaché a la recherche scientifique. Dans son livre, Morale
et Politique, il observe avec une singuliére pénétration a quel point la logique
des sentiments peut trahir et la raison et le cceur de ’homme le plus distingué
et le plus parfaitement bon. Pour se dégager de cette affectivité qui brouille
nos jugements, il voudrait que, lorsque nous raisonnons sur un événement
politique, nous remplacions les noms de partis ou de pays, comme fasciste ou



EDOUARD CLAPAREDE ET LA POLITIQUE 57

communiste, Allemagne ou Angleterre, par les lettres A, B, C, D... En rai-
sonnant sur des symboles, nous écarterions de notre pensée les sympathies ou
les antipathies qui en génaient I’objectivité. Nous éviterions peut-étre d’avoir
si souvent deux poids et deux mesures dans nos jugements sur les actions
de nos amis ou de nos adversaires. « L’homme impartial », déclare-t-il, « est
celui qui n’a pas abdiqué son droit d’y voir clair et de juger en conséquence,
méme si cette rectitude de jugement ’ameéne a des conclusions qui lui déplai-
sent » (p. 57). Ne dirait-on pas qu’il donne la définition de I’esprit scientifique ?
M. Bovet cite plusieurs textes ou Claparéde montre le lien des recherches
scientifiques avec une attitude de vrai libéralisme politique : « La science,
relevant de I’expérience, doit rester au-dessus de tout credo sociologique, phi-
losophique ou politique. La vérité a besoin de liberté, comme ’animal d’oxy-
géne. Supprimez-la lui, elle mourra, asphyxiée ! » — «Toute science, pour
vivre et se développer, a besoin d’un milieu ou la recherche de la vérité soit
libre et désintéressée... Or, un monde comme celui ol nous vivons depuis
quelques années, ou l'on cherche a nationaliser la vérité, ou certains préten-
dent que n’est vrai que ce qui est utile a leur pays, un tel monde est pour
la science un monde vicié, qui compromet son essor. » Et n’est-ce pas encore
le savant qui parle, lorsque, méditant sur cet aphorisme de Flournoy : «la
science est, en quelque sorte, I’équivalent d’un jeu, d’un jeu magnifique et
profitable, 4 la condition qu’on en respecte fidélement les régles », Claparéde
écrit : « Personne n’est obligé de jouer au bridge ou au tennis. Mais s’il accepte
d’y jouer, il se doit de respecter leurs régles. Personne n’est obligé de jouer
— si j’ose m’exprimer ainsi — au jeu de P’Esprit. Libre a4 chacun de choisir
le jeu de la force. Mais, 4 mon sens, ce n’est que si ’omgjoue le jeu de ’Esprit
sans tricher — sans mettre la probité en vacances —, que la vie vaut la peine
d’étre vécue ». :

Dans cette derniére phrase, cependant, il s’engage tout entier et pas en
tant que savant seulement. Il suffisait d’ailleurs de rencontrer Claparéde
pour se rendre compte que ce n’était pas avec une indifférence scientifique
qu’il envisageait le probléme politique et le probléme moral, qu’il ne séparait
du reste pas. Une passion toujours contenue, jamais agressive, mais parfois
insistante, laissait percer une pointe d’ironie et de pessimisme, du reste bien
vite recouverte par lintérét personnel qu’il savait si délicatement vous
manifester. Il avait de la bonté et de la générosité méme dans la discussion
la plus passionnée et c’est cela qui frappait le plus.

Morale et Politigue n’est pas écrit sans une ardente conviction ; son sous-
titre, Les vacances de la probité, en parait déja comme la manifestation. Il le
commence en opposant la politique de la force a la politique de I’Esprit.

« Une politique, en tant qu’elle est 'expression d’un idéal — ce qu’on
appelle aujourd’hui une idéologie — ne saurait étre discutée, car elle enferme
un credo philosophique (social, moral, religieux ou esthétique)... Cest un
absolu, que chacun accepte ou rejette suivant quw’il le juge bon ou mauvais,
beau ou laid. »



58 SAMUEL GAGNEBIN

Les idéologies de la Force prennent pour idéal la puissance. La religion
de la Force est toujours séduisante. Elle répond a des tendances trés profon-
des. La lutte pour Pexistence anime tous les étres, du bas en haut de Péchelle,
depuis les plus humbles réactions d’un infusoire jusqu’a la « volonté de puis-
sance» d’un Nietzsche. « Toute ’humanité passée, toute ’animalité, dont
’écho résonne encore au dedans de nous, dont les passions bouillonnent au
tréfonds de nos étres, nous convient a choisir I'idéologie de la Force » (p. 20).
D’ailleurs la doctrine de la Force a ses beautés. Ne suscite-t-elle pas I’hé-
roisme ? Aussi elle entraine les foules. « A-t-on jamais vu un philosophe ou
un prétre, un penseur ou un chef d’Eglise rassembler autour de lui des mul-
titudes comparables 4 celles qui accourent a ’appel de nos dictateurs contem-
porains ? » (p. 25).

Sans doute, pour cette idéologie, le juste et le vrai ne sont que ce qui ne
risque pas de portér atteinte a la force. Ou bien, est juste et vrai ce qui porte
atteinte a la force de l’adversaire.

Sans doute aussi la Force hait-elle la liberté, car la liberté est le terrain
propice a I’épanouissement d’une justice et d’une vérité que l’on ne peut
contraindre par la force.

Mais les théoriciens de la force ont parfois ’avantage de la franchise. Ils
ne manquent pas de probité, car on ne saurait leur appliquer des critéres
qu’ils répudient.

La politique de PEsprit est prescrite par ’idéal chrétien. Mais on peut
P’adopter pour d’autres raisons encore. Elle a une valeur esthétique, c’est
un jeu difficile, et la difficulté a un siir attrait ; le triomphe n’est pas sans
gloire. « La Force estun peu, dans le domaine psychologique, ce qu’est la
pesanteur dans le domaine physique : elle représente une chute, elle va de
haut en bas, elle suit la pente des instincts naturels. L’Esprit, lui, remonte
cette pente et c’est en cela qu’il a quelque chose de surnaturel » (p. 27 s.).
Et il faut encore citer cette page :

«Ne la trouvez-vous pas émouvante, cette ascension de I’Esprit, — de
PEsprit, encore inexistant chez Panimal, dont la premiére lueur marque
P’aurore de ’humanité, et qui, bientdt traqué, pourchassé, attaqué de toutes
parts par les suppéts de la Force, mais confiant dans sa destinée, poursuit
inlassablement sa route faite d’espoirs et de déceptions, surmonte patiem-
ment tous les obstacles, allant toujours bravement dans le sens de la plus
grande résistance, — puis de nouveau brimé, persécuté, anéanti, renait
constamment de ses cendres, comme si la mort de ses martyrs lui insufflait la
vie» (p. 28).

La thése que Claparéde soutient dans Morale et Politique, c’est qu’entre ces
deux politiques il faut choisir. Vouloir les pratiquer toutes deux, tantdt P'une
tant6t autre, c’est manquer de probité, car la probité n’est ni la vérité, ni la
justice, ni la charité, mais la fidélité aux principes que Pon a délibérément
- choisis (p. 30).

Ici, le psychologue reprend ses droits; par 'examen d’une quantité de



EDOUARD CLAPAREDE ET LA POLITIQUE 59

cas individuels, il va montrer comment, dans nos milieux bourgeois, des
hommes intelligents et souhaitant sincérement le triomphe de I’Esprit, par
crainte, par intérét, par esprit de parti, par conformisme, parfois méme par
patriotisme, vont dissimuler ¢t se dissimuler a eux-mémes qu’ils trahissent
la politique de PEsprit en faisant valoir des raisons d’opportunité, en s’auto-
risant de la distance qu’il y a de la théorie a la pratique, en croyant a la
supériorité d’une politique réaliste, en conférant 4 ’argent une sorte de valeur
morale, en prétendant ne pas vouloir étre dupes, en professant que le sort de
la religion est lié a celui de notre société capitaliste, en préchant I’« égoisme
sacré ». Ainsi, en prétendant défendre la politique de I'Esprit, ils favorisent
la politique de la Force.

Ce défaut de probité, dont la presse fournit tant d’exemples frappants, et
qui se généralise jusqu’a devenir une habitude inconsciente, a des consé-
quences redoutables, soit dans la vie publique, soit dans la vie privée. 1l se
substitue ainsi & ]a morale une « morale-Ersatz » qui fait figure de sagesse.

« Un rayon de claire raison suffirait a dissiper ces fantdmes affectifs. Mais,
précisément, ce rayon lui-méme n’est plus capable de luire, car Pesprit est
descendu au-dessous de la région ou cette lumiére pourrait s’allumer » (p. 171).

Les «vacances de la probité » ont pour corollaire la démission de Pintelli-
gence. « Travaillons donc a bien penser, ¢’est le principe de la morale. » Cette
parole de Pascal, que ’auteur met en épigraphe de son livre, lui sert aussi de
conclusion.

En nous bornant a énoncer la thése de louvrage, nous renongons a
montrer la richesse de ses apergus, a faire voir tout ce qu’il a de suggestif et de
tonique. Le plaidoyer de Claparéde en faveur de la probité, du courage et
de lintelligence, mérite d’étre entendu et nous voudrions avoir persuadé les
lecteurs de la Revue de le prendre pour sujet de leurs méditations.

Est-ce a dire que Pouvrage si vivant et actuel de Claparéde nous ait entié-
rement satisfait ? Chose curieuse, sinous sommes d’accord avec la conclusion
de Pouvrage, a savoir que la morale, indivisible, doit étre appliquée intégra-
lement, nous sommes moins satisfaits de ses prémisses. Nous ne comprenons
pas entiérement opposition absolue qu’il établit entre la politique de la Force
et celle de PEsprit. Cela signifierait-il qu’il ne faut jamais user de la force
et que celle-ci ne puisse étre au service de l’esprit ? ou cela signifie-t-il seule-
ment que la morale s’oppose a un idéal exclusif de puissance et de domination
qui tend a priver les autres de la liberté et 4 subordonner la justice et la
vérité & des fins politiques ? La distinction de ces deux attitudes n’est pas
nettement établie, et cela nous semble diminuer la force persuasive du plai-
doyer. Claparéde constate que, sur la terre, la lutte pour la vie régne du bas
en haut de I’échelle des étres. Il faudrait se faire bien des illusions sur soi-
méme pour ne pas reconnaitre qu’une sorte de guerre subsistera toujours
entre les hommes. Si nous ne laissons pas Dieu régner entiérement en nous,
comment nous étonner qu’il ne régne pas dans le monde ?

Aristote définissait la politique en disant qu’elle a pour fin de bien vivre,



6o ‘ SAMUEL GAGNEBIN

et les conditions morales impliquées par la probité, que Claparéde a si nette-
ment et utilement dégagées, rentrent, a ce titre, dans la politique ; mais la
politique reste une question de force (économique et militaire, ou de police)
qui assure 'indépendance des nations comme des individus. Dans son livre
(p- 138 s.), Claparéde refuse de s’aventurer sur le terrain de Iorganisation
économique et sociale. Or, 1l nous semble que la solution des problémes qui se
posent sur ce terrain est aussi une condition de la vie morale et spirituelle et
que, tant qu’elle ne sera pas trouvée, nous continuerons & clocher des deux
cOtés.

La question n’est pas d’ordre moral seulement. L’intégrité de 'individu
n’est pas entiérement séparable de I'intégrité de la société. Nous ne pouvons
songer a exposer ici le probléme. Qu’il nous suffise de dire que la solution ne
peut étre découverte par une analyse théorique seulement, mais par une
volonté de mouvement en vue d’une transformation aussi bien des conditions
matérielles de la vie que de ’'homme tout entier. C’est pour ne pas avoir
voulu envisager le probléme dans son ampleur et dans son unité et nous étre
contentés des subterfuges que dénonce Claparéde, que nous avons conduit
PEurope a la catastrophe. Claparéde n’a insisté que sur certaines conditions
primordiales ; mais sa vie, liée si intimement 3 son ceuvre, est la preuve qu’il
n’avait pas failli an devoir de prendre toutes ses responsabilités.

Samuel GAGNEBIN.



	Étude critique : Édouard Claparède et la politique

