Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1942)

Heft: 122

Artikel: Réflexions sur les rapports de I'Eglise et de I'Etat
Autor: Germond, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380407

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REFLEXIONS SUR LES RAPPORTS
DE L’EGLISE ET DE L’ETAT

Le vent est a 'unité ; les Eglises n’échappent pas a ce courant et,
bon gré mal gré, elles se rapprochent ; c’est peut-étre qu’un adver-
saire commun met fin, par le danger méme qu’il leur fait courir, a
d’incessantes et vaines discussions. Ou bien, chargées de porter un
message qui dit en 'une de ses pages : « Qu’ils soient un comme nous
sommes un », les Eglises sentent-elles qu’il y a dans leur doctrine ou
leur attitude une infidélité a ce qu’elles acceptent pour mot d’ordre
P'unité devient alors vérité, et la vérité que chaque Eglise croyait
posséder doit consentir des sacrifices aux exigences de 'unité. Ainsi
voit-on naitre ces formules de conciliation ol les communautés reli-
gieuses abandonnent chacune un peu de son originalité, afin que
toutes soient contentées. C’est la du réalisme politique, et le succes
que cette méthode remporte ailleurs peut encourager certains a en
user pour le triomphe de ’Evangile.

Mais si une Eglise vit dans le monde, dont elle emprunte la pru-
dence, elle ne saurait oublier que les compromis ne lul conviennent
pas. En effet, elle croit posséder la vérité ; elle peut attacher parfois
a la forme de sa foi une valeur de révélation ; elle peut aussi demeurer
plus humble a I’égard de ses dogmes, mais y tenir, parce que c’est
ainsi qu’elle sent, qu’elle voit le donné religieux dont elle vit. Elle
n’ignore pas et ne conteste pas que d’autres puissent exprimer d’une
maniere différente cette expérience qu’est en définitive la foi, mais
elle ne cessera de reprendre, de reviser, d’enrichir sa propre facon
de saisir I'ineffable. Elle aura ainsi quelque autorité pour défendre



6 HENRI GERMOND

des positions dont la valeur est éprouvée et elle cherchera un terrain
commun qui lui permette de les faire partager a d’autres.

Nous voudrions dans ces pages, en usant de cette méthode, mon-
trer ce que nous paraissent étre ’Etat et ’Eglise, et ce qui les lie.

L’Etat est un pouvoir d’ordre qui nait dés qu’existe une commu-
nauté humaine.

Dans les sociétés les plus primitives que nous connaissons, il y a des
tribus, formées de clans et de phratries; la tribu est une grande
famille dont le chef est le pére, en relations mystiques avec les puis-
sances que représentent les ancétres et quelquefois I'animal ou la
plante totem. L’ordre y est réglé par des lois, des coutumes, des
tabous, c’est un ordre sacré ; toute atteinte qu’y porte un individu
a des conséquences graves et imprévisibles pour toute la tribu : c’est
la rupture d’un équilibre, qu’il faudra rétablir au plus vite. Les liens
qui attachent entre eux les membres du groupe sont si profonds qu’ils
constituent, avec les besoins les plus immédiats de 1’étre, la vie méme
de la tribu et qu’ils anéantissent d’avance I’épanouissement des
personnalités ; chacun se sent attaché a sa communauté par des
forces que nous pouvons appeler religieuses ou mystiques et qui
Pobligent absolument.

Dans les sociétés plus évoluées, ces forces religieuses sont concen-
trées dans la personne des dieux ; il y a une corrélation, une corres-
pondance totale entre ces deux mondes qui sont maintenant séparés,
mais qui se font face, celui du ciel et celui de la terre ; la capitale est
au centre de PEtat, c’est-d-dire du monde, et le temple du grand
dieu est au milieu de la cité, de méme que ce dieu tréne au zénith.
Le roi en est le représentant nécessaire ; il est sur terre ce qu’est le
maitre des dieux dans le monde céleste. La séparation entre le divin
et ’humain est faite, mais le sacré caractérise encore maints aspects
de la société humaine.

Dans des Etats comme ceux de la Gréce ou dans ’Empire romain,
cette conception du monde a subsisté longtemps et elle est générale
parmi le peuple ; seuls quelques esprits s’en affranchissent, mais les
conceptions hardies d’Aristote et de Platon, en politique, ne courent
pas les agoras ni les temples. Il faudra toute la rigueur romaine et les
obligations imposées par les conquétes pour créer lentement un Etat



REFLEXIONS SUR L’EGLISE ET L'ETAT 7

profane, ou une autorité civile dit le droiten se fondant sur les usages,
sur le mos majorum, et en se servant de la logique née en Gréce: la
loi en est le fondement, cette loi qui, selon la belle définition d’Aris-
tote, est « 'expression de la raison dégagée de toute passion ».

C’est de cette conception que sortent nos Etats modernes, mais
sans s’étre completement libérés des relations qui étaient 4 la base des
sociétés primitives. Ils ne I’auraient du reste pas pu et ne le pour-
raient pas davantage. En effet, tout ce que les hommes ont ressenti
sous le nom de sacré, les puissances mystérieuses qu’ils redoutaient
et cherchaient a se concilier, tout cela n’a pas disparu de leur propre
monde au moment ou ils ont cru y voir I’action de dieux innombra-
bles et transcendants. Le sacré et le profane demeurent en contact
intime et 'homme comme la société en sont tout vibrants.

Nous trouvons un peu simpliste cette double image que les anciens
croyaient voir dans le monde du ciel et celui de la terre ; mais, ici
encore, si la société juridique a supprimé ce qu’il y avait d’ingénu,
d’imaginaire dans cette vision des choses, elle n’a pas pu, malgré les
efforts des penseurs et des juristes, créer une société humaine tout a
fait indépendante du monde de la nature ou elle vit ni du ciel sous
lequel elle s’ébat. Nous savons bien tout ce qui nous attache aux
puissances les plus primitives de la vie, notre dépendance a I’égard
des lois de la nature.

Aucune forme de I’Etat ne peut négliger ces données de 1’étre ;
toute définition qui les omet est insuffisante et, comme elle nerend
pas compte de tous les faits, elle s’expose a des réactions qui détrui-
ront I’Etat fondé sur elle. '

I’Etat n’est-il vraiment alors qu’un simple pouvoir d’ordre ? mais
Pordre s’étend a tout, régle tout. Toute nouvelle manifestation de
vie dans la société modifie celle-ci et oblige ’Etat a ordonner celle-la.

L’Etat n’est donc ni civil, ni religieux exclusivement ; comme les
individus qui le composent, il est un lieu ot se croisent incessamment
les deux mondes, que nous séparons pour la commodité, du profane
et du sacré.

On a fait un grand progrés dans la pratique de la vie sociale quand
on a séparé les pouvoirs législatif, exécutif et judiciaire ; mais, encore
que 'un ou I’autre use de son voisin et qu’en particulier I'exécutif juge
et condamne, les lois qui en réglent Pexercice font toutes partie du
corpus juris ; c’est ’Etat qui les ordonne tous les trois, c’est ’Etat
qui en paie les officiers, sans les obliger du reste ; il n’impose au



8 HENRI GERMOND

législatif aucune loi, ce qui serait contradictoire, et le juge ne doit
se laisser entrainer par aucune politique.

Mais cette trilogie des pouvoirs n’épuise pas le concept de ’Etat ;
il faut aujourd’hui faire place, une place souvent encombrante, a
Péconomique ; il en est une autre que les Etats ont presque toujours
laissée vide, c’est celle du religieux : le «religieux », comme on dit
le 1égislatif ou le judiciaire.

On le Jaisse de coté, parce que, dans le temps ot la société moderne
est née, ’Eglise perdait son prestige. I’Etat avait devant lul ou
au-dessus de lui des Eglises qui le menacaient, lui faisaient concur-
rence et dont il connaissait I’histoire, souvent peu édifiante; on
était tout a la liberté et a la tolérance, et les Eglises — il faut dire
surtout I’Eglise de Rome — représentaient le fanatisme et la sujé-
tion ; on parlait des « lumieres », et I’Eglise était a peu pres synonyme
d’obscurantisme. On a alors écarté ’Eglise et, avec elle, la religion,
comme on abandonnait dans les sciences naissantes les dogmes
traditionnels et comme on supprimera plus tard toute transcen-
dance.

Puis la religion, de Paveu méme des théologiens, devenait affaire
de sentiment ; « sentiment », « chose privée», il n’y a pas loin d’un
terme a Iautre ; or la société ne sait que faire d’une chose privée. De
l1a cet axiome de Vinet : « Si j’al une religion, ’Etat ne saurait en
avoir une ». Vinet ne se comprend pas sans ’explosion du libéralisme
individualiste, et il convient de ne pas oublier ce qu’était le monde
ou est née cette foi libérale et libératrice, si 'on veut comprendre
I’enthousiasme de ses défenseurs.

On voyait alors dans I’Etat ce qu’il avait trop souvent été : un
oppresseur qui utilisait a des fins politiques tous les pouvoirs dont il
était investi, le jus utendi et le jus abutend: ; or la religion, et spécia-
lement le christianisme, répugne a cette main-mise ; ’Esprit souffle
ou il veut et aucune puissance ne peut le canaliser. Faire de ’Etat
le représentant de lautorité civile et de I’Eglise la société reli-
gieuse, c’était apparemment résoudre le conflit des pouvoirs ; civil
et religieux, profane et sacré, droit naturel et révélation, Etat
et Eglise, nécessité pour I’Etat, liberté pour I’Eglise (), nous
retrouvons toujours cette opposition qui repose sur une fausse idée

claire.

() A. ViNET, La liberté des cultes, p. 189 s.



REFLEXIONS SUR L’EGLISE ET LETAT 9

En effet, cette division n’existe pas dans la vie, dans la réalité
sentie par '’homme ; les valeurs qu’on appelle religieuses peuvent
étre négligées, oublides, laissées délibérément de co6té, elles n’en
existent pas moins et n’en réclameront pas moins leur place, un
jour ou lautre.

Jamais PEtat ne pourra se limiter et n’étre qu’une autorité civile.
Les lois qu’il fait dépendent des mceurs, et celles-ci de l’esprit qui
regne chez tous; le juge, tout indépendant qu’il soit, a un sens du
bien, de la justice et de la morale, il a un cceur, un caractere qui
influent plus sur ses jugements que la simple exégese des lois qu’il
applique.

Voila pourquoi les définitions de ’Etat font toujours mention d’un
bien commun, d’une justice, d’un bonheur qui seraient son but ;
Hegel a dit que Etat était «une substance consciente et morale,
une volonté raisonnable et divine qui s’organise, une personne » (),
Et quand on ne parle a propos de ’Etat que de droit, il reste a savoir
encore sur quelle philosophie du droit on se base.

Lors de la séparation de ’Eglise et de I’Etat en France, M. le pas-
teur L. Lafon écrivait: « L’Etat n’a pas, par fonction, a distribuer
aux citoyens les vérités ou les erreurs de la religion ; il est sur un
autre terrain ; ce qu’il distribue, c’est la justice, la liberté, le bien-
étre » . Mais ou I'Etat trouvera-t-il les réserves de ce qu’il doit
« distribuer », et le christianisme est-il séparé d’un pouvoir qui
« distribue » la justice, la liberté, le bien-étre ?

C’est ici qu’est le nceud de la question : si ’Eglise consent a se
séparer de ’Etat ou le demande, elle admet que ’Etat ait une jus-
tice et une liberté dont elle ne sera plus la seule dépositaire. Car il
ne faudrait pas s’imaginer que I’Etat consultera les Eglises, qui ne
seront que des sociétés comme toutes les autres ; il aura sa propre
notion de la justice et de la liberté, il se créera une philosophie, il
deviendra une religion.

Et il le faudra bien, tout simplement pour que les lois aient un
autre fondement que les meeurs, pour donner aux foules le pain et les
jeux spirituels dont elles ont besoin, pour imprimer a 1’école une
direction, pour qu’il y ait une certaine justice.

Ce ne sont pas des suppositions en ’air : de nombreux Etats actuels

(r) HeGEL, Enzyclopddie, § 535 s. — (2) Lettre du 7 décembre 1904, en réponse
a I'enquéte du Siécle sur la séparation de I'Eglise et de I'Etat, p. 244.



10 HENRI GERMOND

ont suivi cette évolution et ont abouti a ce paganisme d’un genre
nouveau.

D’apres le Nouveau Testament, ’Etat n’est pas un pouvoir séparé
de PEglise par son essence méme. Dans le verset : « Rendez a César
ce qui est a César et a Dieu ce qui est a Dieu », Jésusn’oppose pas
simplement deux puissances ; ce n’est pas non plus parce que ’em-
pereur n’est qu’un maitre provisoire et que le Royaume de Dieu qui
vient rendra caduque toute autorité humaine ; pour Jésus, I’Etat de
César est un fait aussi nécessaire que la famille, mais Dieu, qui est
tout, est au-dessus de 1’Etat, il le contient, il le comprend, car I’Etat
fait partie de la nature des choses et, en cela, il est aussi création de
Dieu. A PEtat 'impét pour Pordre, pour la guerre, pour la domina-
tion, pour tant de choses que Jésus n’admettait pas, a ’Etat qui est
un pouvoir d’ordre nécessaire ; 4 Dieu le don de notre vie, de notre
tout, a Dieu qui, s’il est obéi, fera de ’Etat son Royaume. « Qui est
ma mere ! qui sont mes fréres ? ceux-la seuls qui font la volonté de
mon Peére.» Jésus, en pronongant ces mots, reniait-il la famille ?
Il montrait qu’au-dessus des liens du sang, il y en a d’autres, plus
profonds, plus forts, qui fondent la vraie communauté. Par analogie,
cette parole peut s’appliquer a Etat.

Paul, qui demande aux Romains d’obéir aux autorités, voit en
elles la puissance de Dieu ; il ne les divinise pas, mais il ne les sépare
pas du monde de Dieu ; ce monde-ci et le monde a venir, ce monde
de péché et le Royaume de Dieu ne correspondent pas aux deux
pouvoirs de César et du Christ. Ce monde, ce «cosmos», ce n’est
pas plus celui de 'empire que celui de la religion juive ; il régne aussi
bien ici que 14, et méme au sein de I’Eglise naissante ; le péché est
répandu partout. Le profane et le sacré, c’est dans le cceur de ’homme
comme dans la société qu’on les trouve.

Gerhard Kittel, 4 propos de la phrase de Jésus sur 'impot a César,
exprime cette méme idée dans le titre méme et dans le corps de la
brochure qu’il consacre a ce sujet : Christus und I'mperator O, non
pas eder, mais und.

L’Etat est donc la puissance du groupe social ; sa tiche est d’or-
donner la vie collective et, comme pour la personne humaine, rien
de ce qui est humain ne lui est étranger.

(") G. KrrreL, Christus und Imperator. Das Urteil der ersten Christenbeit tiber
den Staat. Stuttgart, Kohlhammer, 1939.



REFLEXIONS SUR I’EGLISE ET L'ETAT I

Il n’y a pas de religion d’Etat, pas plus qu’il n’y a une vérité
d’Etat, une justice d’Etat, mais ’Etat ne peut se passer de religion ;
il est dans ses attributions d’en conférer la prédication a une Eglise
qui lui est attachée administrativement comme un autre service,
mais qui posséde son autonomie de pensée et d’expression.

*
* *

Celui qui fonde une opinion sur des textes du Nouveau Testament
comme on vient de le faire 4 propos de I’Etat, use d’une méthode
souvent contestée. Avant d’aborder la question de I’Eglise, on dira
quelle solution on donne a cet important probléme.

Connaitre, voir, croire, savoir, ce sont des mots qui reviennent
souvent dans le Nouveau Testament ; ils ne sont pas placés selon
une hiérarchie qui permettrait d’établir une théorie en forme de la
connaissance religieuse, mais leur fréquence montre bien 'importance
que leur conferent les évangiles et apétre Paul.

I1n’y a du reste pas un systeme valable pour tous : le tempérament
et beaucoup d’autres éléments interviennent dans le choix du chemin
et dans l’évolution méme de la connaissance : 'un est convaincu
par la rigueur logique, ’autre est touché dans son cceur, et entre ces
extrémes s’étend toute la gamme des moyens; et méme cette pré-
tendue rigueur logique peut cacher des pieges; la déduction ou
I'induction sont des méthodes délicates ol Penchainement peut n’étre
que verbal et les prémisses d’une évidence douteuse.

Ecartons tout d’abord une opposition fréquemment alléguée quand
il s’agit de la Bible: on connaitrait, dans le monde de la science et
de la philosophie, grice a la raison et, dans celui de la vie religieuse,
grace ala foi. Orla raison est un instrument de esprit humain, qui fait
corps avec lui et qui est indispensable a toutes ses démarches ; il
est aisé de construire des raisonnements faux, de mal interpréter les
données sensibles et de prendre pour démontrées des conclusions qui
ne sont peut-étre que des désirs. Mais l’esprit raisonne sans cesse, et
ce qu’on appelle déraisonnable n’est simplement que 'inhabituel ou
Pétonnant. Les antinomies discernées par la pensée ne sont pas
toujours réductibles, faute de moyens termes ou d’information suffi-
sante, mais la raison travaille sur elles et finit un jour par les ramener
a un systéme homogene.

Cette victoire de la raison n’est pas un triomphe ; ’esprit n’a fait
qu’identifier deux concepts, deux propositions ; la raison ne crée pas



12 HENRI GERMOND

le donné, elle Pordonne, elle nous permet de le penser, de Pexprimer
et d’en faire part a d’autres.

La foi n’est pas contraire a la raison ; elle a dans I’Evangile un
contenu tres riche ; elle désigne en particulier la certitude que font
naitre les paroles ou les promesses de celui qui a autorité, de Dieu
ou de Jésus-Christ. La vie spirituelle d’Abraham, son contact avec
Dieu, tout cela avait fait naitre en lui une telle confiance que méme
une annonce extraordinaire, comme la naissance d’un fils, est pour
lui indubitable. Telle est la foi réclamée par Paul qui justifie par
analogie avec la famille humaine notre hérédité spirituelle et notre
appartenance au Christ vivant. L’espérance dont parle 1’épitre aux
Hébreux résulte aussi d’une expérience : notre vie religieuse nous a
montré la fidélité de Dieu ; bien que nous n’ayons maintenant aucune
preuve de la vérité de ses promesses, nous y croyons, puisque notre
expérience confére a Dieu 'autorité dont a besoin Pespérance.

Cette autorité ne saurait, du reste, s’étendre aux détails d’une
parole écrite, car beaucoup d’entre eux sont incompatibles avec des
affirmations plus générales et contraignantes. Ainsi la parabole a-t-
elle un sens global, et il serait faux de voir en chacun de ses éléments
une allégorie. Ainsi les prophéties : c’est aller 4 ’encontre du senti-
ment de Jésus touchant les choses finales que de vouloir y chercher
des allusions aux événements présents.

La Bible est Ihistoire d’une révélation dont aucun détail n’est
inutile ; mais ’Evangile nous propose en Christ un Dieu présent et
vivant, objet d’une expérience que Paul a exprimée ainsi: « Nous
avons ¢té ensevelis avec Jésus-Christ par le baptéme qui nous unit
a sa mort, et ainsi, comme le Christ a été ressuscité par la puissance
glorieuse du Peére, nous de méme, nous vivrons d’une vie nouvelle ».

La foi sera donc cette communion avec Dieu qui constitue la vie
du chrétien ; ce n’est pas encore la plénitude de la vie spirituelle,
c’est déja un autre monde ou la personnalité humaine et pécheresse
a été remplacée par la volonté de ’Esprit de Dieu.

C’est 14, sans qu’on y insiste, I’expérience chrétienne par excel-
lence ; elle est a la fois religion et morale ; c’est elle qui est norma-
tive, et des formes de la religion et des attitudes morales. Elle nous
éclaire sur la Bible méme ; tout ce qui dans les Ecritures lui est con-
forme est vrai, tout ce qui lui est contraire, est humain et caduc.

La parole de Dieu, c’est le Verbe incarné, le Logos éternel, c’est-a-
dire ’action créatrice de Dieu, son amour toujours agissant. La Bible



REFLEXIONS SUR L’EGLISE ET L'ETAT 13

nous apporte le récit, les témoignages de ceux qui en ont éprouvé
toute la richesse et toute la vérité ; elle ne se confond avec la Parole
de Dieu que par métonymie.

La Bible demeure la source de notre connaissance et de notre
expérience chrétiennes ; c’est ce qui constitue sa valeur unique et la
rend indispensable. Mais il importe, avant tout, de retrouver derriére
le témoignage celui a qui il est rendu, au dela de la parole écrite,
la vérité ineffable.

Une question se pose 4 qui étudie le probléme de ’Eglise : ’Evan-
gile est-il individualiste ou communautaire ?

Le Dieu de Jésus est celui d’une 4me, d’un homme ; le culte,
entendu comme une action collective, ne joue pas de role dans
Palliance nouvelle ; aucune magie de acte ne peut contraindre Dieu.
C’est la conversion personnelle, la vie nouvelle s’exprimant par la
recherche de la sainteté, qui témoigne de la vraie foi. La vie inté-
rieure, le rayonnement de ’dme prouvent que Dieu est la. L’existence
méme du Christ est 'image de ce que devrait étre un homme que
Dieu fait vivre. Cest Pamour de Dieu pour chaque homme, pour la
brebis perdue avant tout, qui pousse ’homme & changer de vie, ce
ne sont pas les ceuvres humaines qui font naitre ’amour de Dieu.

Cet amour, cette « agape» désigne une vertu dont on ne trouve
Péquivalent dans aucune religion ; elle a son analogie dans I’affection
que des parents portent a chacun de leurs enfants ; le caractére, le
tempérament, les signes de lindividualité sont si marqués dans
chaque étre que les sentiments paternels ou maternels sont d’une
essence unique : tout enfant est aimé d’une maniere particuliere ; si
l’un vient a disparaitre, rien ne peut le remplacer. Un tel amour serait
exclusif, égoiste méme, §’il ne se retrouvait pas, de méme intensité,
porté a tout autre enfant.

C’est ainsi que ’homme se sent aimé de Dieun, qu’il est appelé a la
conscience d’un tel amour. Les expériences qui le lui montrent, par-
don, paix, force intérieure, ne sont pas communicables facilement ;
il en témoigne, il dit sa joie, il invite les autres a passer par le méme
chemin. C’est d’une évidence qui n’a pas d’autre preuve qu’elle-
méme. En cela, on dira qu’une telle connaissance est irrationnelle,
transcendante, qu’elle est de foi; mais ces termes sont employés
abusivement.

" Dieu se manifeste a ’homme par sa puissance ou par son amour.
La théologie dite naturelle connait le premier ; la philosophie « ration-



14 HENRI GERMOND

nelle » ne s’oppose pas a lui, encore que les formules servant a le
désigner varient du « premier moteur » aux lois de la nature ou a
Iénergie.

Le Dieu qui aime, la religion chrétienne, a notre connaissance, est
seule & 'avoir révélé. Certes, il serait facile de trouver dans les Ecri-
tures hindoues, bouddhiques, chinoises, dans I’Ancien Testament
et la tradition juive, dans certaines formes de I’Islam et dans la phi-
losophie hellénique des notions approchées du Dieu chrétien, si pro-
ches méme qu’on veut souvent les confondre.

L’amour de Dieu en Jésus-Christ, tel que seul nous le montre le
christianisme, la dilection dont il a été parlé, engendre ’amour ; il
ne le fait pas seulement naitre a I’égard de Dieu, en réponse a celui
dont Phomme se sent bénéficiaire ; il en suscite un autre, a ’égard
de toute créature.

Toute mystique cherche a développer la communion de ’homme
avec Dieu ; c’est, au fond, affinement de la sensibilité a Pamour
divin qui peut aller jusqu’a P’extase et jusqu’aux aberrations des
sens. Il y a une mystique nécessaire a la vie religieuse ; on peut la
nommer connaissance immédiate, intuition, fol; ce ne sont que des
expressions nuancées de la méme relation, celle qui rapproche sujet
et objet.

Mais la mystique est insuffisante ; elle peut conduire a une sorte
de fusion entre Dieu et ’homme ; la personnalité humaine disparait ;
Pétre est hors de lui ; il y a une dissociation de I’individu, un trouble
de I’équilibre plus ou moins durable, et rien de plus.

La connaissance de Dieu, selon D’esprit de PEvangile, est action
aussi bien que vision et possession. On ne peut prétendre le con-
naitre ou l’adorer sans adopter une certaine attitude a D’égard
de la vie et des hommes ; sinon, c’est une simple idolatrie, sans autre
objet qu’une idole, une apparence, une illusion. Dieu nous échappe
dans son essence ; nous ne pouvons ni le limiter, ni le définir, mais
nous nous rapprocherons de la vérité en cherchant dans la totalité
du monde et dans son ordre 'unité qui nous autorise a parler analo-
giquement d’un Dieu comme d’une personne; nous le sentirons
mieux encore dans cette relation unique, sensible pour ’homme seu-
lement, que nous appelons I'amour, avec cette signification large
d’amour fraternel, d’affection qui contient et dépasse toute justice,
qui pardonne parce qu’il connait tous les mouvements de ’Ame, qui
est expression la plus puissante de la vie.



REFLEXIONS SUR L'EGLISE ET L’ETAT 15

Si Pamour n’était qu’une entente nécessaire, une tolérance réci-
proque, une vision optimiste, ou encore une béatitude molle et sen-
suelle, alors 1l mériterait qu’on fit toute réserve ; mais il est ’expres-
sion méme de la vie humaine, ou Pindividu n’a pas de sens sans la
société et ou la société ne s’explique que par des individus ; la per-
sonne humaine ne peut vraiment exister seule; elle a besoin du
monde ou elle vit, comme des autres hommes avec qui elle forme
une communauté ; il serait aisé de montrer que seule cette « agape »
rend compte des relations qui constituent dans leur plénitude ces
divers aspects de la vie.

Ces rapports entre Dieu et les hommes et des hommes entre eux
sont des relations-limites ou il faut tendre sans cesse. La foi, c’est la
certitude de ce fait, certitude acquise par une expérience, variée dans
ses modalités, mais unique dans sa nature. La vie est faite de désé-
quilibre et de stabilisation, de lutte et en méme temps d’harmoni-
sation ; l’esprit pousse a l'identité, le donné de la vie est un renou-
vellement constant, un divers qui provoque l’action : dans I'ordre
humain, c’est ’'amour fraternel, tel que exprime le terme d’«agapeé,
qui résout le probléme posé par cette constante opposition des poles
et des potentiels ; cet amour n’est pas séparé de Dieu, il en est Pes-
sence ; celul pour qui cette vérité est une évidence dira avec raison
qu’il la connait par la foi.

L’Eglise du Nouveau Testament, ce n’est rien d’autre que cette
communauté, visible ou invisible suivant 1’élément mis en avant,
des hommes dont Pesprit et le cceur sont changés au contact du
Christ.

Qu’on le comprenne bien : il ne s’agit ni de croire seulement, ni
d’étre plein de compassion pour son prochain, ni de multiplier les
ceuvres ; le membre de I’Eglise est un homme qui a compris quelle
est sa vraie position de vie. Le Dieu vivant, tel que {Jésus I’a révélé
et ’a été lui-méme, n’est pas un dieu-idole, c’est une volonté totale
et un perpétuel amour. Le moi de ce Dieu, comme le moi d’un homme
touché par lui, n’est plus un moi-entité, un « je » isolé, unique, trans-
cendant ; c’est, pour l’exprimer en termes familiers, un moi qui se
donne, qui ne pense qu’a se sacrifier, qui ne vit que pour les autres,
qui ne se trouve que dans l’action altruiste. Mais ce ne sont pas la
de simples expressions pieuses ; c’est une psychologie nouvelle, un
renversement des positions naturelles et intuitives; si le «moi» du



16 HENRI GERMOND

philosophe se découvre dans ’acte pensant — et c’est le « moi»
primaire, le premier que l'on saisisse — le « moi» du chrétien existe
dans la mesure ou il est en contact avec les autres, ou toute son
activité est dirigée de leur coté.

Telle est la force de Dieu en nous, telle est la révolution chrétienne ;
tel est aussi le fondement de ’Eglise.

L’étre pour Descartes est affirmé a la suite de la proposition : « Je
pense, donc je suis»; l’acte primordial de la pensée atteste 1’étre.
Mais c’est un étre général, valable pour toute connaissance, sans
valeur spécifiquement humaine, j’entends qui marque une valeur
d’homme. L’étre trouvé par le « moi » nouveau, créé par le Christ peut
s’exprimer ainsi: J’aime, donc Dieu est.

La personne humaine n’est ainsi plus isolée ; il n’est plus possible
de la concevoir seule, indépendante des autres. Elle ne trouve sa
valeur et sa justification que dans la vie communautaire dont elle
est un rouage, mais un rouage actif.

On ne fait ici qu’indiquer un point essentiel de la pensée chrétienne,
qu’il conviendrait de développer longuement.

Cela doit suffire cependant pour faire comprendre la nature originale
de cette communauté ; elle n’est jamais parfaite, a cause de la difficulté
qu’a ’Ame humaine de trouver et de garder cette nouvelle formule de la
personne. Elle restera boiteuse : d’'un c6té, elle n’existera que dans
la mesure ou cette fonction essentielle de la personnalité humaine
s’établit ; d’un autre c6té, elle tend a s’organiser en société, sans que
cette condition soit toujours remplie. Cette nature déficiente de la
société chrétienne ne saurait nous étonner, mais elle doit nous pré-
server de quelques illusions ; il est vain de chercher un critére, un
moyen de reconnaitre I’état d’une idme, sa fonction chrétienne, si je
puis dire ; c’est chose personnelle, dynamique, changeante ; aucune
formule, aucune constitution d’Eglise ne peut décider qui est chrétien
ni a quel degré se trouve chacun.

D’autre part, tous sont appelés, méme les incroyants, les sans-
Dieu, ou les adhérents d’une autre religion. La communauté chré-
tienne ne se connait aucune limite ; elle peut étre tout a fait étrangere
a PEtat ou se confondre avec lui. Elle se sépare de lui quand il se
sépare d’elle, quand il se constitue, lui, en société autonome, qui
posséde une doctrine, une métaphysique, une morale, qui exige une
foi et une soumission entiéres ; ce sont deux religions momentanément
opposées. Mais elle se confond avec lui quand il Paccepte, quand il



REFLEXIONS SUR L'EGLISE ET L'ETAT 17

reconnait la nécessité de cette vie nouvelle, la puissance de cette foi,
quand il veut bien se soumettre a ’Evangile et y voir la loi supréme.

De méme qu’il n’y a pas d’Etat qui ne soit en quelque mesure une
Eglise, il n’y a pas non plus d’Eglise qui, en s’organisant d’une
maniére tout 4 fait autonome, ne soit pas, a sa fagon, un Etat. Pré-
cisément parce qu'une Eglise organisée n’est déja plus I’Eglise, la
communauté des Admes, des « moi» nouveaux. Elle est un Etat au
petit pied, qui a son organisation, son législatif, ses finances. Et de
méme que la religion d’Etat sans Eglise ne vaut pas cher, 'adminis-
tration d’une Eglise sans Etat n’a pas ce caractére de perfection
qui est attaché aux choses de Dieu.

Toute Eglise organisée est une affaire humaine ; ce caractére appa-
rait dans son organisation méme, mais il éclate surtout dans P’incon-
séquence entre sa mission sublime et sa pauvre vie.

La nostalgie de 'unité atteint ceux qui ne peuvent se résoudre a
admettre a la fois la nature absolument autre de la vie chrétienne et
I'identité de I’Etat et de toute organisation de I’Eglise. Il est tres
difficile d’exprimer en une proposition qui puisse étre universelle-
ment admise une vérité d’ordre spirituel, a cause de la richesse du
donné et de la variété infinie des expériences; et 'on persiste a
vouloir posséder, contre toute évidence, une doctrine cohérente et
définitive du christianisme, alors que des termes aussi fondamentaux
et élémentaires que la foi et 'amour ne sont pas méme au bénéfice
de cette généralisation.

La vérité est une, mais son énoncé est divers, et il y a beaucoup
plus de vrai dans deux ou plusieurs expressions différentes que dans
une seule formule obtenue par compromis.

L’unité de I’Eglise n’a de sens que si la communauté des hommes
nouveaux est un fait, une réalité ; acceptation de cette seule société
chrétienne modifiera le statut de beaucoup d’Eglises, mais ce chan-
gement viendra du dedans et non d’un texte habile trouvé dans une
conférence. L’unité extérieure est un leurre et une source d’hérésies
futures, car on n’entraine personne avec de pénibles concordats et
Pesprit ne peut étre longtemps étouffé.

L’unité «en Christ » — pour employer expression de Paul, — c’est
I’analogie des relations qui marquent la vie de Dieu et de I'homme
et des hommes entre eux, c’est encore '« agapeé », c’est le moi nouveau
qui pourrait s’exprimer aussi: le Christ en chaque individu.

Il est certain que si ’Etat se déclare nettement contre le christia-

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N, 8., t. XXX (NO 122, 1942). 2



18 HENRI GERMOND

nisme, I'Eglise doit s’organiser elle-méme ; elle devient un Etat
dans P’Etat ; c’est une religion contre une religion. Il peut en étre
de méme, si ’Etat fait acte d’autorité et impose a ’Eglise une doc-
trine contraire 3 PEvangile; ce sera encore le cas, §’il se sert de
I’Eglise pour sa politique. Mais il ne suffit pas que I’Etat ne mette que
peu de zele dans Papplication du christianisme a ses actes, pour que
PEglise se détache de lui; ni les fautes de ’Etat, ni sa tolérance
excessive, son laxisme coupable, ni ses péchés ne justifient une sépa-
ration. Au contraire, plus il est coupable, plus I’Eglise en est respon-
sable et plus elle doit veiller. Seul le rejet par I’Etat de la foi chré-
tienne consomme la séparation ; n’oublions pas que si celle-ci a été
demandée en France par le protestantisme, elle était avant tout
Peeuvre de la nouvelle doctrine laique ; les catholiques ne s’y sont
pas trompés. Et les protestants victorieux n’en ont pas été plus forts.

Une Eglise tout a fait autonome, par quoi on entend un corps
organisé, indépendant de ’Etat, en mati¢re d’administration et de
finances comme de principes, est toujours une Eglise de professants ;
il ui faut des registres de membres, et c’est pour elle une limite que
la communauté chrétienne ne peut souffrir. Ce n’est pas qu’en fait
une Eglise nationale ne soit, elle aussi, composée de gens qui font
acte d’adhésion a ses principes, mais cette norme est interne ; elle
ne peut faire 'objet ni de contréle ni de sanctions. L’Etat qui orga-
nise peut bien établir des régles en vertu de son droit d’organisateur,
mais elles ne tiennent qu’a 'ordre et non a l’esprit de la religion. On
pourrait soutenir qu’une distinction entre membres et non-membres
fondée sur la foi et inscrite sur un livre constitue, a elle seule, la
confusion de ’humain et du divin. Or il faut toujours tendre a évan-
géliser ’Etat et non a humaniser ’Eglise. Elle est plus et mieux
qu’une formule, Paflirmation qui dit que ’Eglise est la conscience de
PEtat. _

Une Eglise nationale est-elle moins libre qu’une Eglise autonome ?
C’est une grave question, et il suffirait de répondre par I’affirmative
pour justifier la séparation. Mais, si ’'on veut bien se souvenir de ce
qui a été dit de ’Etat, on verra que Pautorité de toute société humaine
qui accepte le christianisme est dans ’Evangile, dans lesprit de
Jésus-Christ ; Vinet disait: «dans la conscience et dans la loi de
Dieu ». Cette autorité est acceptée par 'Etat, et c’est & Eglise de la
rappeler toujours et de former des chrétiens capables d’étre des chefs
politiques, soumis a la loi de Dieu et inspirés par lui.

Cette glorieuse liberté, ’Eglise en jouit entiérement; nous n’en



REFLEXIONS SUR L’EGLISE ET L'ETAT 19

rendons pas hommage 4 ’Etat, ce qui ne signifierait rien ou serait
un blasphéme, mais 4 Dieu seul. L’Eglise, société humaine, a des lois
que les Conseils de la nation ont acceptées ; ce n’est pas que, de ce
fait, elle soit soumise a I’Etat ; c’est que, en tant qu’organisation au
sein de la nation, elle accepte les décisions de la majorité, non qu’elle
y voie la vérité, mais qu’elle a simplement besoin d’ordre. L’expé-
rience prouve que les délibérations de ses propres Conseils ne sont
pas toujours divinement inspirées.

Une Eglise dite libre est aussi tenue d’obéir aux lois du pays et elle
a en outre beaucoup d’autres autorités, ou le temporel se méle au
spirituel, qui viennent contrecarrer le plein exercice de sa liberté.

Une Eglise amalgamée 4 I’Etat peut et doit maintenir I'unicité de
la vérité ; ce n’est pas un corps de doctrine qu’elle défend, mais un
esprit, une source de force, une lumiere, une impulsion constante : «en
Christ», dans ’'amour, tels sont les principes qui demeurent a la base
de tous les actes de ’Etat, encore que souvent les hommes du gouver-
nement se rebellent contre laiguillon ou bien oublient la noblesse
infinie de ce qui anime la chose publique.

Si le péché de ’homme, c’est son orgueil, s’il ne le vainc qu’en
changeant son «moi», le péché de I’Etat, c’est son autonomie qui
fait de lui une idole. Quand I’Etat a accepté l'idée d’une commu-
nauté chrétienne, il ne peut, sans contradiction grave, succomber a
cette tentation. Le levain est dans la pite et il faut I’y maintenir,
sinon le levain est amer et la pate indigeste.

Le corollaire de cette paganisation de I’Etat, c’est un fléchissement
de PEglise ; une petite communauté, qui croit au sein d’une nation
hostile ou indifférente, peut faire de grandes choses, mais une Eglise
rattachée a I’Etat, qui accepte d’en étre réduite a une simple asso-
ciation cultuelle, perdra non pas son prestige, non pas son officialité
— il ne s’agit pas de cela — mais une grande partie de son champ
d’action. '

Ce serait se méprendre que de croire chrétien le peuple qui possede
une Eglise dite nationale. L’aurait-on cru, que les événements se
chargeraient de le démentir. Aurait-il été chrétien hier, qu’il ne le
serait plus aujourd’hui, car les hommes passent et changent. Or
deux parts du peuple échappent, dans leur ensemble, a ’action de
PEglise : les ouvriers et ceux qu’on appelle, d’'un terme vague, les
intellectuels.

I’Eglise a une tache énorme a ’égard des uns et des autres. Les
premiers ne ont pas précisément quittée ; ils n’en ont jamais fait



20 ' HENRI GERMOND

partie ; 'organisation ouvriére s’est établie en dehors de I'Eglise,
sans elle ; or, I'une et Pautre avaient a ce moment-la et sur un point
la méme conception : la religion est chose privée, elle est le domaine
intime de ’ame ; affaire de sentiment, elle ne peut influencer la vie
collective qui doit étre réglée par des lois objectives ; la sociologie est
une science, et les sciences ne peuvent se développer — pensait-on
au milieu du dix-neuvieme siécle — que lorsqu’elles excluent
la transcendance et laissent Dieu de coété. D’Auguste Comte a
Durkheim, du marxisme au matérialisme historique, il y a deux
voles qui procedent du méme principe. L’Eglise n’a pas su voir la
vie misérable de I'ouvrier au début du prolétariat industriel, et ’on
aura toujours de la peine a le lui pardonner ; c’est Marx qui a décrit
I’exploitation de I’homme par ’homme, les journées sans fin du
gagne-petit, les enfants dévorés par la machine, les transplantations
de populations pour satisfaire quelque intérét tout personnel. Chose
curieuse, les exigences de I’Evangile ne sont plus toujours dans
I’Eglise, mais quelque part dans [z Capital. On voit la difficulté
pour les chrétiens d’aujourd’hui qui doivent dégager de ces gangues
la perle de grand prix.

On a réussi a donner au monde ouvrier une doctrine en méme
temps qu’on répondait a ses revendications. Celles-ci plus ou moins
satisfaites, il a accepté celle-la, et parce que la charité de I'Eglise
a ¢té mesquine, sporadique, condescendante, alors qu’elle aurait dx
étre ’expression de ’amour, de la doctrine méme, ’homme qui souf-
frait a cherché d’autres bergers.

Est-il possible, convient-il d’élaborer une charte du travail selon
I’Evangile ! Une Eglise se doit beaucoup plus de provoquer par ses
appels, ses études, ses lumiéres une 1égislation tout inspirée de justice
et de miséricorde, de protester sans cesse contre les iniquités tolérées
et de susciter les hommes capables de trouver les solutions les meil-
leures. Elle n’a pas a attirer 'ouvrier, mais a veiller : le pouvoir
exécutif, les Conseils de la nation, ’opinion, elle ne se flatte pas de
les diriger comme telle, mais elle veut que le christianisme agisse
sur eux, comme le prophete, elle doit parler devant eux.

Les intellectuels sont moins opposés a I'Eglise qu’au temps de
M. Homais, ou plutdt de Le Dantec ou de Leebe. Mais, ce qui est plus
grave encore, ils s’en désintéressent ; les philosophes avouent aujour-
d’hui, sinon les limites du moins ’humilité de la science, ils ont envers
le donné un respect, une probité, une constante ouverture d’esprit
qui contrastent avec le dogmatisme des théologiens; la méthode



REFLEXIONS SUR L'EGLISE ET L'ETAT 21

scientifique, qui procéde par hypotheses et par d’incessants recours a
Pexpérience, qui réduit ce qu'on ne peut plus nommer le réel a des
fonctions, qui ne parle de lois que pour indiquer des moyennes statis-
tiques, cette méthode jouit d’un crédit incontesté et n’a plus rien
de commun avec la facon de raisonner habituelle 4 la théologie :
credo quia absurdum, la foi sans la vue, la matiere et ’esprit, I'imma-
nence et la transcendance... I’Eglise ne peut se contenter de ses
anciennes redoutes ; sa position n’est plus tenable, si elle ne cherche
pas résolument a renouveler les expressions de sa foi. Elle défend des
valeurs trop importantes pour les mettre en circulation avec une
monnaie qui n’a plus cours ; la variété du langage évangélique et
paulinien, qui témoigne d’un Dieu insaisissable et inconnaissable,
doit étre pour une Eglise un aiguillon et non une borne. Il fut un
temps ou toute la connaissance était le fait des théologiens ; ni la
science ni la fol n’y ont gagné. Mais le mystére de Pinfinie puissance,
découverte sans cesse dans la nature, demeure tout entier, et, devant
lui, s’humilie le savant ; Pamour qui reste la seule solution des rap-
ports entre les hommes est aussi vral, aussl nécessaire, aussl urgent
que jamais et, méme aveuglée, 'humanité ’avoue. N’est-ce pas a
dire tout cela, et a le dire en variant infiniment sur ce théme, que
PEglise doit consacrer ses efforts ?

A moins que notre plante ne soit desséchée, que les graines n’en
doivent étre cueillies et remises en terre pour y mourir et reprendre
vie. Il se peut qu’une certaine forme de I’Eglise soit périmée et qu’elle
disparaisse ; ’histoire du christianisme est jonchée de tombeaux ; mais
nous aurions aussl mauvaise grice a nous décourager et a douter de
nous-mémes qu’a nous prévaloir de notre vérité et de notre durée.
Un vétement s’use, mais le coeur continue de battre; la foi qui
seule compte, c’est la foi vivante, la foi de celui qui donne la vie:
si le Christ n’est pas ressuscité, notre foi est vaine. Il se peut
que notre Eglise doive subir des épreuves salutaires; le monde
nouveau la rejettera peut-étre ; elle sera, malgré elle, une Eglise
séparée de son corps. Demain n’est pas a nous. Mais cela n’est ni
évident ni fatal, et nous n’avons pas a prendre la responsabilité
de ce qui serait alors un étiolement. Les possibilités d’une Eglise
nationale sont a peine entrevues et le champ demeure immense ; elle
perd son temps a discuter d’une unité qu’elle paiera toujours trop
cher au prix d’une séparation, et elle a devant elle d’autres tAches ; a
chaque jour suffit sa peine.

Henri GERMOND.



	Réflexions sur les rapports de l'Église et de l'État

