
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 121

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

Lucien Gautier, Introduction à l'Ancien Testament.

On peut bien dire que la publication de l'Introduction â l'Ancien Testament
de Lucien Gautier, en 1906, marqua une étape du mouvement des études

bibliques en pays de langue française. En dépit de ses dimensions imposantes
l'ouvrage fut si favorablement accueilli qu'en un an il se trouva épuisé. Si

bien qu'en 1914 paraissait une seconde édition, revue. A leur tour, ces deux

volumes, comptant ensemble quelque 1100 pages, se sont si largement répandus

qu'ils ne se trouvèrent bientôt plus en librairie. C'est dire combien cette
œuvre, qui prétendait n'être qu'un « livre de vulgarisation », et qui était
conçue d'un point de vue pédagogique ¦— en un sens très étendu —, a été

utile, précieuse, et a gagné la sympathie et mérité la reconnaissance de ses

nombreux lecteurs, théologiens ou non, et pas seulement en Suisse et en

France. Oui, savant mais n'ayant pas en vue les seuls spécialistes de l'Ancien
Testament, solide, technique mais empreint d'une sorte de bonhomie, cet

ouvrage s'est assuré la confiance de ceux qu'il guidait dans l'étude des

documents de l'ancienne Alliance.
Cette Introduction n'a jamais eu sa pareille en français, et comme rien

n'était venu la remplacer, sa disparition laissait une grave lacune. Dans la

pensée de combler partiellement cette lacune et de prévenir une pénurie qui,
hélas risque fort de s'aggraver terriblement à cause de la guerre et de

durer longtemps, la famille de l'auteur a généreusement décidé de mettre
de nouveau à la disposition du public ce monument de la théologie
romande te).

Il'Introduction nous revient donc, non pas rajeunie et transformée, mais

un peu augmentée te).

Le signataire de ces lignes est seul responsable du retard avec lequel la Revue

signale cette réédition. — (z) Lucien Gautier : Introduction à l'Ancien Testament,
3e édition, conforme à la 2e. Avec une note complémentaire d'Antoine
Baumgartner et un supplément bibliographique. 2 vol. Payot et C'e, Lausanne, 1939.
14 fr. Les deux suppléments ont aussi été tirés à part en une brochure de 44 pages.



266 COMPTES RENDUS

Il y a d'abord une « note complémentaire » de 34 pages, qui aurait dû être
signée d'Auguste Gampert, si la mort de celui-ci n'avait pas obligé les éditeurs
à recourir à un vétéran de la science biblique, M. Antoine Baumgartner,
aujourd'hui décédé lui aussi ; il a fait du reste un large usage des matériaux
préparés par Gampert. Cette « note » est destinée à orienter rapidement le
lecteur sur la marche des études relatives à l'histoire et à la formation de

l'Ancien Testament depuis 1914. Après avoir souligné que la méthode de

l'école de l'hîstoire des religions s'est révélée d'une utilité immense, et que
l'examen des « formes » littéraires est aussi devenu un instrument de travail
précieux pour les critiques, les auteurs de la note ont simplement suivi pas
à pas l'exposé de Gautier pour le compléter. L'aperçu des questions soulevées,

des hypothèses avancées et des théories proposées est strictement
descriptif et objectif ; on ne discerne que rarement quelle position ou quelle
solution les auteurs estiment la plus probable ; néanmoins il leur arrive de

corriger Gautier ou de se prononcer, quand lui-même était resté dans l'expectative

(ainsi à propos d'Esdras et de Néhémie). Il est entendu que la note
n'a pas la prétention d'indiquer tous les ouvrages parus dans l'intervalle des

deux éditions, ni de donner une analyse détaillée de ceux qui ont été retenus ;

il eût fallu pour cela beaucoup plus de place. Cependant, comme cela est

presque inévitable dès qu'il s'agit d'un choix, si représentatif qu'il puisse être,
on s'étonne de certaines omissions ; par exemple, si l'on ne peut plus passer
sous silence les idées développées par M. Bertholet dans son commentaire
d'Ezéchiel de 1936 (il en avait déjà publié un en 1897), pourquoi ne pas
même signaler que le commentaire anglais de M. Cooke, paru la même année,
et qui est enregistré dans la bibliographie, n'a pas moins de qualités et réfute
comme par avance certains arguments de l'autre

Comme le texte, la bibliographie a reçu un supplément ; les derniers ouvrages

indiqués datent de 1937.
On est heureux de constater que le temps n'a pas porté d'atteinte grave

aux méthodes ni à la position de Gautier. Sans doute, s'il avait préparé lui-
même sa nouvelle édition, ne l'aurait-il pas donnée sous la forme de simple
reproduction photographique ; il l'aurait allégée, condensée, remaniée en
certaines parties, enrichie ailleurs des développements nécessaires, il aurait
précisé ou rectifié ses vues sur certains points (nous pensons, par exemple,
aux Psaumes, à Ezéchiel, au Pentateuque, au «IIIe Esaïe», etc.). Mais la
tendance générale serait restée la même, les conclusions d'ensemble aussi,

— non pas à cause de l'inertie de l'auteur, mais parce qu'à l'épreuve des années

et de la critique cette tendance s'est avérée juste, et ces conclusions sobres et

judicieuses. Gautier avait pris la bonne voie, et l'on peut dire que la plupart
de ses opinions (non pas toutes, pourtant) ont été confirmées bien plutôt
qu'ébranlées par les recherches faites après lui. La critique biblique n'est
donc pas aussi incertaine, arbitraire et changeante que d'aucuns se plaisent
à le dire. Une œuvre écrite avant 1914 porte évidemment la marque de son

temps ; la théologie a évolué depuis lors, y compris les études d'isagogique.



COMPTES RENDUS 267

Ce qui n'empêche pas que les lecteurs d'aujourd'hui — étudiants, pasteurs,
laïques — peuvent en toute sécurité se mettre à l'école de l'ancien professeur,
et que ceux de demain le pourront encore : son Introduction, incomparablement

moins aride que nombre d'œuvres similaires de l'étranger, sera pour
eux un guide sûr, une base solide pour l'étude personnelle de l'Ancien
Testament. Merci à la famille de Lucien Gautier d'avoir donné à un livre aussi

utile la possibilité de poursuivre une carrière déjà longue et féconde.

William-A. GOY.

Henri-L. Miéville, Le problème de la personne. (Tiré à part des Etudes de

Lettres, n° 45, p. 49-85). Librairie Rouge, Lausanne, 1941.

Fidèle à l'inspiration cartésienne, M. Miéville invite l'homme à « incorporer
à sa substance spirituelle » ce qu'il pense ou croit, et à rejeter toute autorité
qui serait extérieure à l'esprit. Il s'est fait l'apôtre inlassable de l'autorité
intériorisée où tout philosophe reconnaîtra la condition sine qua non d'une

pensée authentique. C'est la même préoccupation qui le guide dans l'analyse
minutieuse de la notion de personne, dont cet opuscule cherche et parvient à

saisir certains aspects tout à fait essentiels.

Il part des données psychologiques pour s'élever à des considérations

métaphysiques. Chacun sait que la psychologie contemporaine, en étudiant
l'être humain, l'a morcelé en tendances, complexes, dédoublements, où

l'unité de la personne apparaît assez précaire. Elle a mis en lumière les mille
occasions où le moi s'aliène, et « ce pluralisme du moi jamais complètement
unifié, toujours à la merci d'une dissociation possible » (p. 57). La personne
est donc d'emblée un devoir-être plutôt qu'un être ; elle est le prìncipe qui
créera ou reconstituera l'unité : pouvoir de synthèse, d'unification, donc de

novation, d'initiative et de choix. Cela signifie « le rejet de toute métaphysique

matérialiste, le rejet aussi de tout déterminisme intégral » (p. 61).
M. Miéville s'interdit de faire de cette « unité unifiante » une unité statique
et indépendante à la manière des Eléates. Soucieux de ne pas laisser se

cristalliser la vie de l'esprit, il se maintient du côté de l'acte to, du côté de

la « loi génératrice » qui « besogne » en toute personne, « la sollicitant à vouloir

être ». A ce niveau métaphysique une échappée s'ouvre sur les grands
problèmes : la tension dramatique entre la personne qui unifie et les sous-
individualités qu'elle unifie n'est qu'un aspect de l'implication réciproque de

l'un et du multiple (p. 83). « La personne n'existe pas « hors » de ces tendances,
ni « à côté » ou « au-dessus » d'elles, comme une sorte d'entité qui pourrait
être posée en soi. Il s'ensuit que sa « transcendance » n'exclut pas, qu'elle
implique au contraire son « immanence ». Or c'est cette liaison de la transcendance

et de l'immanence du principe personnel que les formules verbales

(') « La personnalité n'est pas l'attribut d'une chose, mais l'acte d'une force »,

disait Ch. Secrétan.



268 COMPTES RENDUS

sont inaptes à exprimer, parce que nous n'avons pas de catégorie logique
qui lui corresponde » (p. 56).

Idéal d'unité intérieure, idéal d'autonomie, tel est ce qui fait la valeur hors

pair de la personne. « L'accord avec nous-mêmes est le plus fondamental

problème que nous ayons à résoudre » (p. 67). Mais quel est, dans l'autonomie,
ce nomos, ce principe régulateur interne de la personne Par une critique
pertinente de Durkheim, M. Miéville dépasse le sociologisme et découvre au
contraire la racine de l'autonomie dans la raison. C'est elle qui est cette
exigence d'unification à la fois transcendante et immanente, constitutive de la

personne. Non pas raison raisonnante, mais exigence de cohérence et
d'harmonie. « La raison fournit l'ultime point d'appui qui permet à la personne de

se constituer en sa double liberté : à l'égard des déterminismes inférieurs qui
menacent de nous diminuer... et puis à l'égard de la communauté humaine
et de ses exigences souvent tyranniques... Il n'y a pas de vie spirituelle digne
de ce nom sans un pareil point d'appui » (p. 72-73).

Cette brève analyse ne rend pas compte de la souple richesse des pages de

M. Miéville, moins encore de la chaude conviction qui les anime. Le problème
de la personne est au cœur de la pensée de l'auteur, car c'est le point où l'on
voit les questions théoriques rejoindre les questions pratiques et sociales. Par
une ingénieuse comparaison, l'auteur montre la personne « animée d'un
double mouvement de rotation autour de son axe et de gravitation autour
d'un centre commun » (p. 76). L'harmonie à établir entre ces deux mouvements,

c'est le problème social et politique. Il s'agit d'éviter deux illusions,
deux écueils : l'autarcie individuelle et « l'unanimisme des échines ployées ».

Si riche soit-elle, cette étude ne prétend pas épuiser les aspects du
problème. Et à vrai dire on peut même se demander si l'importance accordée au
morcellement psychologique du moi n'a pas limité d'emblée un peu trop le

vaste champ où s'étendra une philosophie de la personne. En partant de ce

morcellement comme d'une donnée, on se voit amené nécessairement à

chercher dans la personne un principe qui reconstitue l'unité de l'être humain,
et l'on définit la personne au moyen de métaphores empruntées à la construction.

La personne serait donc un édifice plus ou moins solide, résultat fragile
d'un effort incessant de synthèse. En même temps, dès l'instant où l'on cherche

en psychologue ce qui constitue ce pouvoir d'unification, on ne pourra le

trouver, comme P. Janet, que dans les synthèses les plus élevées de la vie
psychique, dans la prise de conscience, en un mot dans la raison. Les
prémisses psychologiques entraînent une conception « rationaliste » de la personne.

Un autre point, encore plus important, c'est la notion de dépassement de

soi. Il est clair que je suis davantage et plus pleinement moi-même, lorsque
je ne suis pas seulement un moi replié sur son individualité. Comment concevoir

ce dépassement et ses liens avec l'autonomie M. Miéville s'exprime
ainsi : « Dire que la personne est autonome, ce n'est pas constater un fait,
c'est bien plutôt formuler un idéal » (p. 63). L'autonomie est une « conquête
de la liberté intérieure », un « processus de libération ». Ce dépassement



COMPTES RENDUS 269

libérateur s'accomplit dans l'activité de la raison (exigence d'harmonie aussi

bien pour le vrai que le beau ou le bien). Mais M. Miéville a vu très profondément

que ce dépassement se fait vers l'intérieur ; c'est une intériorisation,
grâce à laquelle nous accédons au plan de l'universel et du spirituel. La
promotion spirituelle et personnelle consiste à passer d'un état de division
et d'hétéronomie à un état d'unité et d'autonomie. L'unification ne va pas
sans une sorte d'illumination intérieure par laquelle la transcendance
s'intériorise. C'est le moment capital de la transfiguration spirituelle : la transcendance

extérieure de l'hétéronomie s'est transformée en la « transcendance »

intériorisée de l'autonomie. « La loi qui s'impose à [l'individu], surgissant de

sa plus intime profondeur, il ne l'a point décidée, et cependant elle n'est pas
extérieure à son être : interior intimo meo » (p. 67). Mystérieux point où
la dépendance devient « une participation libératrice » (p. 85). La personne
sera donc l'unification, l'intériorisation (1'« autonomisation » si l'on peut dire)

plus ou moins réussie, réalisée grâce à la raison.
Mais toute la question est de savoir si l'irrationnel représente, dans la

personne, seulement la marge non encore personnalisée ou s'il en est un élément

constitutif. Est-ce que l'interior intimo meo est la présence en moi de la

raison universelle, ou bien d'un quelque chose qui dépasse perpétuellement
ma raison et l'idéal même d'harmonie où la personne trouverait, selon M.
Miéville, sa plus complète réalisation S'il n'y a pas de «catégorie logique» qui
corresponde au principe personnel (p. 56), est-ce vraiment simplement

parce que, dans le dépassement de soi, la raison est â la fois transcendante et
immanente au moi N'est-ce pas plutôt parce que ma personne n'est pas
transcendante seulement par rapport à mes tendances qu'elle unifie comme

pouvoir de synthèse ou idéal, mais qu'elle l'est surtout par rapport à ma
raison. Certes, si l'unité de ma personne est construite ou en construction, la
raison sera « l'ultime point d'appui » ; mais elle ne le sera pas si cette unité
m'est en quelque manière « donnée ». Donnée non pas à ma raison seule, puisque

ma raison ne peut pas la saisir entièrement, ni non plus donnée du dehors

comme une autorité qui se substitue à moi, mais comme l'unité du rationnel
et de l'irrationnel en un être incarné. En effet, l'échec ou la brisure tragique

que je ne peux manquer d'expérimenter en moi et qui vient rompre mon
effort tendu vers l'harmonie, peut souvent, malgré sa contingence et son
irrationalité radicales, être l'ébranlement décisif qui fait soudain jaillir en

moi une unité personnelle supérieure. Cette unité n'est authentique que si

la raison, tout en tendant à absorber ou à résorber l'irrationnel, sait pourtant
reconnaître en lui un réduit inviolé (parce qu'inviolable), un saint des

saints, sorte de présence secrète et d'attirance indicible au plus profond de

moi, — dont je puis accepter ou refuser d'assumer les appels.
« L'homme passe infiniment l'homme », disait Pascal. Cette transcendance

par rapport à elle-même, qui paraît bien être la catégorie spécifique de la vie
personnelle, échappe aussi bien aux prises d'une psychologie dite scientifique
qu'au dilemme dans lequel une philosophie rationaliste de la personne risque



270 COMPTES RENDUS

d'enfermer l'homme : ou bien autorité intériorisée (lumière naturelle) ou bien
Diktat extérieur. Dès qu'il s'agit de présence et d'engagement, l'interior intimo
meo prend un tout autre sens que la « loi » intérieure au moi. Vérité, beauté,

amour ne sont plus pour la personne des normes d'action plus ou moins

intériorisées, une loi ou un idéal ; ce sont désormais bien plutôt des réponses
à l'appel, obscur parfois mais inéluctable, de cette présence.

En réintégrant ainsi l'irrationnel dans la personne, nous en rendons certes
le problème philosophique encore plus complexe, sans toutefois compromettre

ni détruire en rien le point d'appui solide et indispensable que doit
constituer la raison : simplement il n'est plus ni l'unique ni l'ultime. La

personne reste de l'ordre du devoir-être, non plus seulement parce qu'elle
est sans cesse à réaliser et à rationaliser, mais plutôt parce que, tout en
« étant » déjà dans une certaine mesure, elle est à découvrir, à reconnaître et

par-dessus tout à assumer.
Pierre THÉVENAZ.

Revue de Théologie et ie Philosophie. Tables des vingt-cinq premières années

de la seconde série (1Ç13-IÇ37), par Eugène Reymond. — Lausanne, La
Concorde, 1941. 112 pages in-8°. — Fr. 3,50.

Bien que les abonnés de la Revue aient déjà reçu, grâce à la générosité de

la Société vaudoise de théologie, le fascicule des Tables sorti de presse il y a

quelques semaines, il est juste de signaler ici sa publication. Le labeur patient
et désintéressé de M. le pasteur Eugène Reymond, entrepris, comme le
rappelle ici même M. Reverdin, sous la direction de Maurice Vuilleumier, a enfin
atteint son terme. Qu'il nous soit permis de féliciter l'auteur et de le remercier,
car nous savons ce que les deux tables et l'index des matières ont exigé de

réflexion méthodique et de soin minutieux. Nous souhaitons que ce remarquable

instrument de travail soit fréquemment utilisé et qu'il contribue à

faire mieux connaître à la génération nouvelle ces vingt-cinq années de la
Revue auxquelles le nom de René Guisan demeure attaché.

H. M.


	Comptes rendus

