Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1941)

Heft: 120

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

Jouann-Jaxos Stamm, Erlisen und Vergeben im Alten Testament. Bern,
Verlag A. Francke, 1940. T vol. in-8 ©. 148 p.

Une des conditions premiéres et indispensables de toute exégése et, par-
tant, de toute théologie biblique objectives est, sans contredit, d’étre nour-
ries de précisions philologiques. C’est ce qu’illustre aujourd’hui a chaque
article le Theologisches Wirterbuch zum Neuen Testament de G. Kittel : Pexi-
gence philologique y est mise méthodiquement 4 la base des recherches de
théologie biblique.

Or, ce qui est vral pour le Nouveau Testament ’est évidemment aussi
pour I’Ancien Testament, seulement le champ a parcourir est plus vaste
encore. Ici aussi le point de départ de toute explication objective du texte
est une analyse philologique aussi serrée que possible des vocables hébrai-
ques. Les diverses éditions du dictionnaire hébreu de Gesenius, ceux de
Stade et de Konig, celui de Briggs-Brown-Driver, le Thesaurus de Jehuda,
sont a cet égard d’indispensables instruments de travail. Cependant, par
la force des choses, ces dictionnaires ne peuvent pas étre exhaustifs et lais-
sent encore bien des points & contrdler, & compléter et 4 préciser, et, pour
ce faire, 'usage de Concordances hébraiques telles que celle de Mandelkern
est le recours fondamental, celui qui permet de tout reprendre a pied d’ceu-
vre et de se refaire a4 soi-méme son dictionnaire.

C’est précisément une monographie inspirée par ces exigences que notre
compatriote M. J.-J. Stamm a présentée comme thése de doctorat a la Fa-
culté de théologie de I'Université de Bale. Thése exemplaire par son acribie,
disons-le d’emblée, et telle qu’on la pouvait attendre du jeune orientaliste
qui, il y a deux ans, publia un ouvrage sur 'onomastique accadienne remar-
quable déja par sa méthode, sa précision et sa solidité.

Le présent ouvrage de M. Stamm porte un sous-titre significatif : Eine
begriff geschichtliche Untersuchung. Le but final de Pauteur est en effet de
retracer, au moyen d’une analyse philologique minutieuse, I’évolution sé-
mantique des vocables qui, dans ’Ancien Testament, servirent a exprimer
les concepts de « rachat » (rédemption) et de « pardon ».

M. Stamm passe donc successivement en revue les termes techniques
employés pour les notions de rachat et de pardon, ainsi qu'un certain nom-
bre d’expressions ou d’images paralléles. Il donne des relevés complets des
passages ou ces termes sont employés, les classe autant que possible chro-
nologiquement ou d’aprés le genre littéraire des écrits, et, moyennant une
exégese toujours parfaitement informée, il aboutit A4 une esquisse nuancée
du développement sémantique de ces vocables capitaux dans la sotériologie
de PAncien Testament.



182 COMPTES RENDUS

L’exemple suivant, que nous simplifions d’ailleurs 4 I’extréme, suffira pour
illustrer sa méthode.

L’analyse des verbes en usage pour le rachat démontre qu’ils sont emprun-
tés au domaine du droit, pdddh au droit commercial et ga’al au droit fami-
lial, et que ce dernier verbe s’entend, au sens profane, du droit qu’a
un Israélite de racheter un autre Israélite que la nécessité avait obligé a
se vendre comme esclave, ou de racheter la terre qu’un sien parent avait
d aliéner. Donc, contrairement a pddah, le verbe ga’al ne désigne pas un
rachat quelconque, mais un rachat de nature spéciale présupposant entre les
parties en cause une relation préalable qui créait entre eux des obligations.

Cette précision de base une fois obtenue, il est intéressant d’examiner
dans quelle mesure ce sens se conserve lorsque le verbe gd’al est employé
dans le domaine cultuel et dans la pensée religieuse.

Or, I’analyse de M. Stamm démontre que le sens juridique originel sub-
siste quand il s’agit d’un rachat cultuel et qu’il est donc question alors du
rétablissement d’un rapport antérieur de propriété.=Mais, en revanche, lors-
que gd’al est employé au sens proprement religieux (pour la délivrance des
miséres individuelles ou de la servitude d’Egypte, ou pour la rédemption
eschatologique), le plus souvent le sens juridique s’efface. Cependant, dans
quelques cas et notamment dans le Second Esaie, le sens juridique initial
se maintient, P’allusion au rachat présuppose alors une relation contrac-
tuelle préalable entre Yahvé et Israél, c’est-a-dire qu’elle se référe alors
implicitement 4 la notion de I’alliance sinaitique.

On apergoit sans autre quel degré de précision objective atteignent ainsi
les études de théologie biblique.

Un des résultats des recherches de M. Stamm est aussi de -montrer que
les manifestations de la rédemption dans ’Ancien Testament n’avaient pas,
.en sol, un caractére religieux, que la rédemption n’était presque jamais
une rédemption du péché lui-méme, mais une délivrance de ses conséquences
matérielles fAcheuses, pour I'individu ou la collectivité, I’élément religieux
résidant seulement dans le role de cette rédemption entre Dieu et ’homme,
dans le fait qu’elle instaurait une relation de confiance entre I'individu et
son Dieu. :

Avec beaucoup de tact, Pauteur a relevé au surplus que le domaine du
pardon déborda largement l'usage des termes techniques y relatifs et que,
déja a Pépoque ancienne et en une mesure beaucoup plus large que ’emploi
des termes techniques ne le ferait croire, Israél considéra Yahvé comme
enclin & racheter et 4 pardonner. Ce fait trahit une fois de plus le caractére
concret de la pensée israélite et sa lenteur a formuler en termes abstraits
et précis les concepts pourtant essentiels de sa religion.

Ce ne sont 13, a titre d’échantillons, que quelques conclusions entre toutes
celles que développe finement Pauteur. Attirons cependant lattention du
sémitisant sur ’étude du rapport entre 'hébreu silah et ’accadien salibu,
et, particuliérement, sur celle du sens premier de la racine Kfr.

La thése de M. Stamm est, répétons-le, un modéle de méthode et de travail
propre et soigneux ; elle mérite la plus sérieuse considération. Si telles de ses



COMPTES RENDUS 183

argumentations peuvent préter a la critique, toujours elles sont conscien-
cieuses, pondérées et étayées de faits précis. Souhaitons 4 notre jeune com-
patriote une longue et féconde carriére dans ’hébraisme helvétique.

Neuchatel. Paul HUMBERT.

Apam-C. WercH, Prophet and Priest in Old Testament. London, Student
Christian Movement Press, 1936. 4 sh. 6 d.

Ce titre semble, a premiére vue, annoncer que 'auteur veut étudier les
oppositions qui, plus d’une fois, se sont marquées entre prétres et prophétes
au cours de Phistoire d’Israél, mais ce n’est pas de cela qu’il s’agit. L’auteur
réagit contre ceux qui attachent une importance trop exclusive au mouve-
ment prophétique, comme s’il était le seul et unique élément de valeur per-
manente dans P’histoire religieuse d’Israél. Il veut montrer toute I’importance
qu'ont eu dans ce développement les éléments cultuels. Ces éléments ne
sauraient, sans dommage, étre minimisés, car ce sont eux qui ont réellement
formé le peuple de Dieu.

La réaction de lauteur est intéressante, mais, 4 mon avis, elle va trop
loin. Il me parait tout aussi faux de vouloir sous-estimer "opposition radicale
de certains prophétes a toutes les manifestations cultuelles, en ne leur faisant
condamner que des pratiques venues de I’étranger et qui n’avaient rien de
commun avec la véritable et antique religion d’Israél.

Mais, d’autre part, il est bon de souligner, comme le fait ’auteur, que c’est
autour du Temple et de ses cérémonies que la vie religieuse de la nation s’est
reconstituée aprés ’exil. Sil’influence des prophétes du VIIIe et du VIIe siécles
ne se fait plus sentir directement, il ne faut pas oublier qu’une large part des
réformes successives est sortie des milieux prophétiques.

Certaines idées de P’auteur prétent a de sérieuses réserves, d’autant plus
que le format du volume lui interdit toute justification du détail des théses
essentielles, mais les solutions proposées ont le trés grand avantage d’obliger
le lecteur sérieux a se poser a lui-méme plus d’une des questions cardinales
de D’histoire religieuse d’Israél et de ne pas se contenter de solutions toutes
faites. Méme s’il n’est pas persuadé, il en retirera grand profit.

Geo NAGEL.

Haxs JiircEN EBELING, Das Messiasgebeimnis und die Botschaft des Marcus-
Evangelisten. Berlin, 1939 (Beihefte zur Zeitschrift fiir die neutestament-
liche Wissenschaft, 19), 1 vol. in-8, xvi-224 pages. RM. 13.—.

« Nous avons trop de livres et de trop de sortes ; nous courrons par I’étude
A la paralysie générale. » C’est par cette boutade d’Anatole France que le
critique est tenté d’accueillir un nouvel ouvrage consacré au probléme si
discuté du messianisme de Jésus. Pourtant Pceuvre de H.-J. Ebeling: Le
secret messianique et le message de Pévangéliste Marc n’appartient pas a cette
catégorie de publications plus ou moins superflues qu’on peut ignorer sans



184 COMPTES RENDUS

dommage. C’est une contribution 2 la fois érudite et originale a ce probléme
que Pexégéte des évangiles ne peut jamais bannir de ses préoccupations. Une
double contribution plutot, car Pouvrage comporte deux parties d’égale
longueur ; dans la premiére (Die Geschichte der Wredekritik) Ebeling retrace
Phistoire des recherches sur le secret messianique depuis le début du siécle ;
dans la seconde partie (Das Messiasgebeimnis bei Marcus) il propose sa
solution personnelle.

La premiére partie est une revue générale consciencieuse et un peu touffue.
Elle témoigne d’une connaissance sinon compléte — que celui qui a tout lu
jette a Pauteur Ja premiére pierre —, du moins trés abondante et suffisante
des travaux parus non seulement en Allemagne, mais aussi & ’étranger.
L’exposé se développe en douze chapitres consacrés chacun a un théologien
de marque ou a une école ; par contre tous les travaux des savants anglais,
francais et scandinaves sont groupés en un méme chapitre, a part. Cette dis-
position ne nous parait pas heureuse ; les sciences bibliques n’ont rien de
nationaliste, et les travaux des historiens non allemands se rattachent tou-
jours, en quelque maniére, a 'un ou I’autre des courants exégétiques qui exis-
tent en Allemagne. Mais ceci est un détail. Le premier des douze chapitres
est consacré, comme de juste, 3 Wrede lui-méme, et le dernier expose la pensée
de Schniewind, qui a interprété la fameuse formule de Wrede dans un sens
diamétralement opposé a celui que lui donnait son inventeur.

On sait que, pour Wrede, Jésus ne s’est jamais dit Messie, méme devant ses
disciples ; ceux-ci I'ont cru Messie, quand ils Pont vu ressuscité ; c’est Marc
qui a introduit dans la vie de Jésus des manifestations messianiques et qui,
pour expliquer que ces manifestations alent pu n’étre pas comprises des
auditeurs de Jésus, a imaginé que Jésus avait voulu tenir secréte sa dignité
messianique. En un mot, le « secret messianique » est un théoréme de Marc
introduit aprés coup dans une vie et dans une histoire qui n’avaient rien de
messianique.

Pour Schniewind, au contraire, le «secret messianique» n’est pas une
invention de Marc, il est une réalité historique, le secret de Jésus lui-méme,
et PEglise n’a fait que reproduire le témoignage que Jésus s’est rendu a lui-
méme. Jésus s’est manifesté comme Messie, c’est-a-dire comme Celui qui
pardonne les péchés et qui annonce la venue d’une ére de grice. Mais le
Messie n’est pas regu dans sa patrie ; dans leur grande majorité, ses auditeurs
tiennent pour un blasphémateur Celui qui par sa prédication et par ses actes
révéle la puissance rédemptrice de Dieu. Comme J’avait annoncé le prophéte
Esaie, ils ont des yeux pour ne pas voir et des oreilles pour ne pas entendre,
en sorte que le Messie, et le salut qu’il leur apporte, leur demeure caché.

Il convenait de mentionner au moins ces deux théses extrémes, a la fois
pour rappeler les données essentielles du probléme, et pour situer la solution
nouvelle que propose Ebeling dans la seconde partie de son livre. Car I’étude
de tant d’opinions et si diverses ne I’a pas « paralysé »

Ebeling est convaincu que, pour essentiel, la thése de Wrede demeure
vraie ; le probléme que doit résoudre Pinterpréte du second évangile est le
suivant : comment concilier le désir de ’évangéliste de rendre témoignage a



COMPTES RENDUS 185

la révélation de Jésus-Christ Fils de Dieu — car tel est le but de Marc —
avec le dessein de Jésus dans cet évangile de voiler sa messianité ? En d’au-
tres termes, comment exphquer P’antinomie qul apparait dans I’évangile
entre révélation messianique et secret messianique ? L’erreur de Wrede a
été de croire que Marc avait «messianisé» arbitrairement la vie de Jésus. Or
les recherches des vingt derniéres années sur la formation et ’histoire de la
tradition évangélique ont montré que jamais la tradition n’a eu semblable
soucl, qu’elle est née au contraire pour exprimer, justifier et défendre la foi
au Ressuscité ; la tradition ne connait qu’un Christ divin, objet de ’adora-
tion de I'Eglise, qui déja dans sa vie terrestre doit apparaitre au croyant
comme le Seigneur de gloire. C’est donc tout naturellement, ou plutét en
vertu d’une nécessité de la foi, que la tradition a situé la vie de Jésus sur un
plan supra-historique. La tradition évangélique veut rendre témoignage au
Fils de Dieu qui a « habité parmi nous », comme dira Jean. Or le secret mes-
sianique est le moyen choisi par Marc pour donner a ce témoignage sa pleine
résonance, car le secret attire plus sirement lattention sur le caractére
surnaturel et divin du messager et du message. Bref, le « secret messianique »
n’est pas un théoréme de ’évangéliste (Wrede), ni une réalité de la vie de
Jésus (Schniewind) ; il est I’expression méme de la foi de PEglise au Crucifié
et au Ressuscité,

Pour démontrer sa thése, Ebeling étudie les matériaux de Pévangile de
Marc dans 'ordre de classement que Wrede avait adopté et envisage succes-
sivement ces trois motifs : le silence imposé par Jésus aux démoniaques guéris,
Pincompréhension des disciples, et la théorie d’aprés laquelle les paraboles
visent a voiler plus qu’a révéler au peuple les mystéres du royaume.

Notons seulement que, dans le détail, Pexégése de Ebeling est souvent
suggestive et perspicace. Il reléve fort justement, par exemple, que dans
les récits de guérisons de démoniaques, 'important n’est pas que Jésus
ordonne aux possédés guéris de taire le miracle de son intervention, c’est
que Pordre n’est pas obéi, et qu’en dépit de toutes les précautions la renom-
mée de Jésus se répand avec une force irrésistible. Mais Ebeling conclut que
cette situation n’a pas pu se produire du vivant de Jésus, qu’elle s’est réalisée
seulement au temps de I’Eglise naissante, alors que les confesseurs du Christ
déclaraient, devant les autorités qui les sommaient de se taire: « Nous ne
pouvons pas ne pas parler de ce que nous avons entendu et vu». Qu’il y ait
un parallélisme souvent trés marqué entre les circonstances de la vie de
Jésus et celles de Phistoire de la primitive Eglise, c’est évident ; cela tient
en grande partie 4 la nature méme des choses : la prédication de P’évangile
se heurte toujours et partout aux mémes résistances du cceur humain. Mais
il est arbitraire d’expliquer I’'un des cas par I’autre et d’en nier a prior: ’his-
toricité. Et ceci nous ameéne a quelques remarques générales.

La thése de Ebeling nous parait trop systématique. L’état et la nature
des textes ne permettent guére de rattacher la conception du secret messia-
nique uniquement aux préoccupations théologiques ou « kerygmatiques » de
Marc. La critique que Loisy adressait naguére a Wrede s’applique encore a
son disciple: « Le caractére du secret messianique est trés complexe dans



186 COMPTES RENDUS

Marc, et il y avait A faire la part de la réserve que Jésus a réellement et
nécessairement observée sur ce point, de I’objet spécial sur lequel est censé
porter Pinintelligence des apétres, a savoir la signification et la nécessité de
la mort du Christ, enfin de la théorie qui voit dans le secret messianique le
moyen providentiel de I’aveuglement des Juifs» (Les édvangiles synoptigues,
t. I, p. 77). L’explication de Ebeling procéde en somme d’une secréte indif-
férence ou méme d’un scepticisme quasi radical a P’égard de I’histoire, qui
n’est ni légitime ni fondé. Car I'idée du secret messianique est dans la tradi-
tion un impedimentum dont celle-ci ne se serait pas chargée, si elle n’y avait
été contrainte, pour ainsi dire, par fidélité a ’histoire. De méme que la tra-
dition a conservé le terme de Fils de ’homme, alors que les chrétiens n’usaient
plus de ce titre pour désigner leur Seigneur, parce qu’elle gardait le souvenir
trés net que Jésus lui-méme avait fait usage du terme, de méme la tradition
n’a pas éliminé la notion de secret messianique, comme elle aurait pu théo-
riquement le faire aprés la révélation du matin de Paques, parce que ce
secret appartient 4 I’histoire méme de Jésus. Cette derniére affirmation
devrait naturellement étre précisée, en tenant compte de certaines au moins
des objections que Ebeling fait valoir contre linterprétation parfois aussi
trop systématique de Schniewind.

Si nous demeurons sur la réserve a I’égard de la thése de Ebeling, nous
tenons a en souligner encore l'intérét et la valeur. Celui qui I’a lue, et qui
sans doute la consultera souvent, ne peut songer sans tristesse qu’elle est la
premiére et derniére publication d’un jeune théologien qui promettait beau-
coup : Ebeling, en effet, a été tué au début de la guerre, en septembre 1939,
a Gdingen, deux mois aprés la parution de son livre.

Signalons aussi son article « Die Fastenfrage Marcus 11, 18-22», dans:
Theologische Studien und Kritiken, t. CVIII, 1937-38, p. 387-396.

Philippe-H. MENOUD.

Jean Boisser, La primauté de PEsprit dans le message évangélique. Paris,

Alcan, 1937. 204 p.

Dans un livre paru, M. Jean Boisset, pasteur en France, s’est attaché a
rechercher ce qui, dans le message évangélique, constituait essence de la reli-
gion chrétienne. Il définit ainsi sa tAche : « Essayer de chercher dans la com-
plexité du christianisme le fond méme du message chrétien...» (p. 8).

Pour mener 4 bien sa tiche, M. Boisset remonte a ’Evangile, au ceur
méme de ’Evangile, c’est-a-dire a la personne de Jésus. Ce souci de bien
centrer son étude sur Pimportant justifie la premiére partie de son livre qu’il
intitule : Fésus et le message évangélique. 11 étudie au travers des données de
Phistoire et de la foi la personne méme du fondateur du christianisme, sa
sainteté, sa divinité. Le résultat de sa recherche premiére est que «le centre
de P’Evangile est la personne dz Jésus» (p. 12) qui ne saurait jamais dispa-
raitre « derriére quelques préoccupations d’un formalisme ou d’un ritualisme
quelque peu trop accentué» (p. 12).



COMPTES RENDUS 187

Méconnaitre la valeur de la personne du Maitre — « une personne est toujours
plus qu’une parole ; une vie toujours plus qu’une formule » (p. 13) — serait
« donner le pas a la doctrine au détriment de celui qui Penseigne » (p. 13).

I1 faut donc donner au Christ, en qui ne se trouve rien de « formel», la
place centrale et prépondérante si ’'on ne veut pas faire de ’Evangile «une
vague morale sans grande originalité » (p. 13).

Le christianisme, jailli d’une semblable personne «sans qui I’Evangile ne
serait qu'un recueil désuet de préceptes moralisateurs» (p. 22), ce christia-
nisme doit se montrer « indépendant de toute forme » (p. 49) et étre « une force
d’dme, un dynamisme intérieur, un esprit, une vie, une libération» (p. 50).

« Par Penseignement de Jésus, ajoute-t-il, chacun se trouve donc relié a
Dieu, son Pére, sans intermédiaire, sans pratiques, sans rites. Un élan de
la vie, un don de P’esprit, une manifestation de la grace de Dieu saisie’ par la
foi : tel est le tout de la vie religieuse pour Jésus» (p. 50).

Cette répudiation de toute doctrine, de tout formalisme, de tout ritualisme
devait amener I’auteur a se poser la question de ’'Eglise et des sacrements :
Baptéme et Eucharistie.

En ce qui concerne I’Eglise, au sens traditionnel du terme, M. Boisset
pense « qu’elle ne semble pas avoir été fondée, ni voulue par Jésus-Christ »
(p. 59) en tout cas pas comme «institution ecclésiastique ». Elle apparait
bien plutdét comme un fruit de ’Esprit : « une énergie rédemptrice, un idéal
dynamique, un souffle de régénération, un Esprit » (p. 60).

« Jésus a-t-il établi des rites obligatoires qui feraient de ceux qui s’y sou-
mettaient les membres désignés d’une société commune PEglise ? » (p. 57).

Cette question exprime le but de la recherche de la seconde partie: La
question des sacrements.

Aprés avoir montré qu’aucun texte n’attribue a Jésus l'institution du
baptéme, M. Boisset croit en découvrir l'origine «dans la tradition judéo-
chrétienne » (p. 74), influencée par P’apport des religions paiennes.

Ce chapitre est extrémement long et touche au baptéme de Jean, de
Jésus, au baptéme d’aprés le témoignage patristique, d’aprés Luther, Zwingli
et Calvin.

La conclusion semble s’exprimer dans ces mots : « Il reste... que I’institu-
tion du baptéme ne peut étre attribuée a Jésus. Nous sommes la en face
d’une pratique de ’Eglise que le prophétisme de Jésus n’a pas établie. Pour
lui la grice de Dieu ne se plie pas a l'observation d’une attitude exté-
rieure... Le spiritualisme de ’Evangile de la grice de Dieu ne connait pas
la matérialisation de la pratique ecclésiastique du baptéme » (p. 129).

Dans la partie relative a I’ Eucharistie, ce qui est mis en question par l’av-
teur, ce n'est pas «son origine mais son sens» (p. 130). La céne apparait
comme un mémorial, sans « aucune idée sacramentariste » (p. 156). L’impor-
tant n’est pas les espéces, mais la réalité spirituelle.

Dans une derniére partie : L’Evangile et PEglise, passe partout un méme
vent de spiritualisme (au point que le lecteur se demande parfois s’il n’est pas
en face, plutdt, d’un désir de spiritualisation propre a auteur).



188 COMPTES RENDUS

L’Eglise devra étre non pas pétrifiée (dans une organisation matérielle
rigide) mais « entiérement soumise a I’Esprit, entiérement docile a I’Esprit,
et comme Dieu est Esprit, docile et soumise a Dieu seul » (p. 181).

« A proprement parler, dans ’Evangile il n’y a qu’un seul sacrement : le
sacrement de PEsprit » (p. 186).

Ce mot, que je cite pour terminer, résume bien le climat du livre tout entier.

Emile DELAY.

« Speculum inclusorum » auctore anonymo anglico saeculi XI1V. — Studio e
testo a cure di P. Livario Oricer. O. F. M. Lateranum. Nova series, an [V,
n° 1. Rome 1938.

Le P. Oliger, ce savant d’origine alsacienne, Romain d’adoption, aussi
érudit que modeste, a qui 'on doit la découverte et la publication de tant de
textes précicux sur la vie franciscaine, a publié, peu de mois avant que la
guerre éclatit, un document concernant les reclus du moyen 4ge, le Speculum
Inclusorum.

On sait que deux tendances se sont partagé le christianisme médiéval :
la tendance active et la tendance contemplative, Cette derniére prévalut en
Orient, et, en Occident, bien que mitigée, elle domina un certain temps.
Depuis Bernard de Clairvaux, la tendance active I’eniporte mals non sans
provoquer des réactions. Chez Joachim de Flore, par exemple, la balance
penche nettement du c6té contemplatif. Francois d’Assise lui-méme oscille
entre deux idéals. A certains égards, le long conflit entre les spirituels et la
communauté qui déchira 'ordre franciscain peut étre considéré comme une
lutte de la vie contemplative contre la vie active, une opposition de 'ermitage
au couvent de la ville.

Plus encore que l’ermite, le reclus se vouait a la contemplation. Les enga-
gements qu’il prenait étaient solennels. Il ne pouvait sortir du lieu ou il
s’était enfermé volontairement sans attirer sur lui ’excommunication des
autorités ecclésiastiques et, d’aprés les idées du temps, la damnation. Des
veeux aussi graves ne pouvaient étre prononcés facilement. II fallait, pour
un moine, Pautorisation de son supérieur, pour un laic, celle de I’évéque. Les
rites de I’entrée en réclusion rappelaient ceux de la sépulture. Au I1X¢ siécle,
la vie recluse jouissait d’une considération trés haute, on ’appelait « summa
perfectio, culmen perfectionis ». Mais I’idéal religieux évoluant, la réclusion
se fit de plus en plus rare pour disparaitre tout a fait au XVII® siécle.

Or, chose curieuse, la vie recluse a été particuliérement en honneur en
Angleterre jusqu’a la Réformation, a une époque ou, sur le continent, elle
tendait a disparaitre. C’est d’Angleterre que proviennent le traité de wita
eremitica que saint Aelred, abbé de Rievaulx, dédia 4 sa sceur recluse; P dncren
Riwle (régle des anachorétes) document anglo-saxon du XIII® ou du XIVe
siécle ; la régle de Gautier le Reclus (fin du XIII® siécle). On sait aussi les
sympathies du mystique Richard Rolle, de Hampole (1300-1349) pour ce



COMPTES RENDUS 189

genre de vie. Enfin au XV siécle, Julienne de Norwich, I'une des grandes
figures du mysticisme anglais, est une recluse.

La vie religieuse du moyen 4ge anglais est peu connue chez nous, mais elle
abonde en personnalités fortes et riches. Pour le seul XIVe siécle, des indivi-
dualités aussi diverses que celles de Duns Scot, de Guillaume d’Occam, de
Richard Rolle ermite et poéte, ou de Wyclif, le réformateur, suffisent a attester
sa vigueur et sa varliété.

Le Speculum Inclusorum provient d’Angleterre et date de la seconde moitié
du XIVe si¢cle. L’auteur, inconnu, semble ne pas avoir été lui-méme un reclus,
mais probablement un Chartreux. Tandis que d’autres ouvrages de piété
passaient la Manche, ce traité ne semble pas avoir été connu en dehors de ’An-
gleterre. Le nombre trés restreint des manuscrits : deux manuscrits latins
et une version anglaise, fait penser qu’il n’a pas atteint un grand nombre de
lecteurs. L’ouvrage ne trahit rien de ’époque mouvementée durant laquelle
il fut écrit ; c’est en vain qu’on y chercherait quelque allusion politique.

Il s’agit d’un document de piété «moyennev, sil’on peut s’exprimer ainsi. Le
Speculum Inclusorum ne renferme pas une régle proprement dite, mais des
conseils destinés aux reclus. Nous sommes loin de la ferveur passionnée de
Richard Rolle, méme si une allusion fugitive permet de penser que P’auteur
ait lu PZncendium amoris du fameux mystique. Pas trace non plus des espé-
rances apocalyptiques qui enfiévraient les spirituels de Provence et d’Italie.
Pas une allusion — et la chose est plus significative encore — aux idées de
Wyeclif et des Lollards. A peine une critique, en passant, aux chapelains de
cour, si nombreux au temps des papes d’Avignon, et aux évéques titulaires
(nullatenses) qui recherchent des bénéfices en esquivant tout devoir. L’auteur
est d’une orthodoxie prudente. Il ne manque pas de culture, son esprit s’est
assimilé assez bien les doctrines scolastiques.

Sa piété est aussi prudente que sa théologie. Notre écrivain se méfie de ’exal-
tation et connait les faiblesses humaines. II sait que la priére dégénére sou-
vent en redite machinale et il en prend son parti — un peu facilement peut-
étre. Mais chez lui la sincérité rachéte ce que Pinspiration a d’un peu court.
Le reclus doit étre au clair sur les motifs réels de sa vocation et ne pas s’abuser
sur ses propres forces. Sous aucun prétexte, le temps d’épreuve, le temps du
noviciat ne doit étre écourté. « Videte vocacionem vestramby, cet avertissement
biblique revient sans cesse. Le reclus doit partager son temps entre la priére,
la méditation et la lecture d’ceuvres édifiantes. L’auteur insiste avec force
sur la valeur des Saintes Ecritures qu’il connait fort bien. Par contre il accepte,
sans examen critique, les légendes dont le moyen 4ge enjolivait les récits du
Nouveau Testament, Ses méditations sur les souffrances du Crucifié, sa des-
cription dantesque de P’enfer ne manquent pas d’un certain matérialisme.
En revanche, le tableau final de la gloire des bienheureux est beau dans la
ferveur qui I’anime et d’une spiritualité plus grande.

On peut noter aussi que si la dévotion au Saint Sacrement est trés vive,
les allusions au culte des saints sont peu nombreuses.

En somme, ce document est de second ordre, mais il jette quelque lumiére
sur une époque ct un milieu encore insuffisamment connus. Il permet de se



190 COMPTES RENDUS

représenter quelle était, sous son aspect le plus sérieux et le plus honorable,
la piété de maint ecclésiastique anglais a la veille du mouvement de Wyclif.

En lisant Pintroduction remarquable de clarté et de science qui précéde
le texte du Speculum Inclusorum, et qui est le fruit d’une collaboration
étroite entre le maitre du Colleggio Sant’ Antonio 4 Rome et divers savants
et savantes anglais et américains, on déplore que la guerre ait interrompu des
recherches aussi fécondes et intéressantes. Entre le mysticisme anglais et
le mysticisme italien du moyen 4ge, il existe des points de contact qu’il vau-
drait la peine d’étudier. Souhaitons que dans un avenir pas trop lointain de
tels travaux puissent étre repris.

Lydia von AUW.

Dr Paul TourNIER, Médecine de la personne, avec une préface du Dr G. BickEL.
Neuchétel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1940, 295 p. in-8e.

Qui ne sait que les chagrins et les soucis peuvent altérer la santé, que,
d’autre part, un malade se rétablit plus vite lorsqu’il a confiance en son
médecin et ne doute pas de la guérison ? Mais, fort d’une pratique médicale
déja longue, dont il a tiré une quantité impressionnante d’exemples, le
Dr Tournier va bien au dela de ces faits d’observation banale. On pourrait
dire qu’a ses yeux, l'influence du moral sur le physique est, non pas I’excep-
tion, mais la régle. Manifeste dans les cas classiques d’auto-suggestion, et
dans les névroses qui ont mis Freud sur la trace de l'inconscient, elle n’est
pas moins réelle, quoique généralement ignorée, dans une foule de maux de
toute nature, contre lesquels un traitement purement physique sera ineffi-
cace, ou insuffisant, ou ne donnera que des résultats éphéméres, précisément
parce que leur cause profonde doit étre cherchée dans ce que ’auteur appelle
des « problémes de vie » non résolus (p. 16-36, 57-59, 86, 95, 232, etc.). Nulle
trace, d’ailleurs, dans cet ouvrage, de 'optimisme facile qui distingue la
méthode Coué (p. 197-198), ou de I'illusionnisme particuliérement redoutable
ou se complaisent les adeptes de la christian Science. 11 ne s’agit certes pas de
dédaigner aucun des moyens que la technique met a notre disposition, et de
tomber ainsi d’une erreur dans une autre, mais bien de soigner 4 la fois le
corps et I’ame, car, sans ’adjuvant des forces spirituelles, les procédés théra-
peutiques les plus perfectionnés risquent d’étre employés en vain (p. 6-9, 34,
40, 53-54, 106-110, 122, 132-133, 141-142, 196, etc.). Bien plus souvent qu’on
ne le croit d’ordinaire, la clef de la guérison est dans la libération de I’esprit,
dans une conversion a laquelle le malade sera amené, d’abord par la confes-
sion des remords et des ressentiments dont il est tourmenté, et ensuite par la
pratique du recueillement, qui le mettra en contact avec le Christ et lui
apprendra 4 réformer sa vie selon la volonté de Dieu (p. 21-22, 35, 40, 54-59,
219-222).

Lalecture de ce beau livre est d’un intérét palpitant, non seulement pour les
médecins — méme pour ceux quin’ont pas la foi chrétienne du Dr Tournier —



COMPTES RENDUS 191

mais aussi pour les pasteurs et les éducateurs. Il ne saurait du reste étre ques-
tion, dans le cadre de cette Revue, de P’étudier sous son aspect proprement
médical, quand bien méme mon incompétence ne m’interdirait pas pareille
entreprise. Je me contenterai donc de commenter quelques-uns des nom-
breux passages ou ’exposé touche a des problémes philosophiques.

Tout d’abord, il convient de féliciter le Dr Tournier de ce qu’il appelle lui-
méme son « réalisme » religieux (p. 281). §’il veut faire bénéficier autrui de ses
expériences spirituelles, il n’a rien d’un exalté qui s’imagine que, pour les
croyants, toutes les difficultés s’aplanissent comme par magie (p. 91, 194, 225,
233-234, 281). Lutter contre la souffrance et le péché, briser le déterminisme
des habitudes et de Phérédité, c’est un rude combat ou la foi ne remporte
pas la victoire a coup str. Toujours est-il que, dans certains cas privilégiés,
elle opére des sortes de miracles et que, dans beaucoup d’autres, elle procure
au moins quelque soulagement au corps et quelque apaisement a Pame.
Autant que lilluminisme du naif, il faut éviter le formalisme du pharisien
réduisant la vertu 4 un code de conventions sociales ou de régles extérieures
(p. 37-39, 215-218), et le faux ascétisme de ceux pour lesquels la mortifica-
tion de la chair est un but en elle-méme (p. 177-189), de telle sorte qu’ils
vivent dans «la peur de la sexualité normale », comme s’il n’était pas « plus
facile de tourner le dos a la sexualité que d’accepter Pautorité de Dieu sur
notre vie tout entiére » (p. 180 et 18I).

D’autre part, le goiit purement intellectuel des débats théologiques est
nettement distingué de la foi véritable, la foi sentie et vécue qui importe plus
que tout credo, parce que, seule, elle peut transformer attitude de I’homme
a I’égard des problémes concrets qu’il doit résoudre chaque jour (p. 82-83,
113, 119, 170, 228). Cependant, si auteur laisse aux dogmaticiens leurs argu-
ties, il s’expose comme eux, quoique dans un autre ordre, celui de I’action
pratique, a une objection des plus graves. Ceux-ci donnent volontiers comme
vérité révélée ce qui n’est souvent que leur propre formule conceptuelle du
message chrétien ; celui-la nous recommande de suivre le plan de Dieu, alors
que, précisément, la question des questions est de savoir si Pordre divin
est bien récllement ce que nous prenons pour tel. Et ce n’est certes pas
Paphorisme, a parler franc, un peu bizarre : « Notre conscience nous dit ce
qu’il ne faut pas faire... tandis que Dieu nous dit ce qu’il faut faire » (p. 267)
qui lévera la difficulté. Car, psychologiquement, nous ne saisissons jamais en
nous un vouloir que nous puissions attribuer avec une certitude absolue et
entiérement a un étre distinct de notre personne. Mais nous éprouvons un
conflit entre nos diverses tendances, ou entre notre sens moral et notre
instinct, et c’est notre soumission au devoir qui, dans la mesure ou nous nous
sentons dépassés par des valeurs supra-individuelles, nous apparait, selon
les cas, comme une défense ou un appel de Dieu. Toutefois, des erreurs peu-
vent se produire, et se produisent en effet, ainsi que le démontrent les actes
opposés de croyants également sincéres et également convaincus d’étre, dans
une situation donnée, les instruments d’une Volonté transcendante.

Le Dr Tournier reproche a la science de « nier le péché », et au rationalisme
cartésien d’avoir cru atteindre Pobjectivité absolue « en rejetant tout juge-



192 COMPTES RENDUS -

ment de valeur » (p. 232). D’accord avec lui quant au fond, je dois néanmoins
faire deux réserves. Ce qui vise le rationalisme « cartésien » n’est juste qu’a la
condition de Pappliquer a un certain positivisme issu trés indirectement du
cartésianisme, car il est évident que Descartes lui-méme n’a nullement
négligé les problémes moraux, malgré 'intérét qu’il portait aux recherches
physiques et mathématiques. Quant au péché, la science ne le nie ni ne
Paffirme, mais elle ignore nécessairement, puisque Pappréciation du bien
et du mal n’est pas de son ressort. La responsabilité de cette négation n’in-
combe par conséquent qu’a ceux qui, par fétichisme scientifique, et par
crainte de la subjectivité inévitable que comportent les jugements de valeur,
se font les champions d’un scientisme absurde et chimérique. Cela dit, je ne
puis que me réjouir de cette vigoureuse réaction contre une vue exclusive-
ment déterministe et physiologique de 'homme. A ce propos, je signalerai
particuliérement un paralléle des plus intéressants entre le christianisme et
la théorie de Freud, dont P’auteur tient largement compte, quoiqu’il juge
sa propre méthode de cure d’dme préférable 4 la technique psychanalytique
(p. 237-260). Selon lui, le mérite de Freud est d’avoir rompu avec la psychia-
trie organiciste, fondée sur une conception simpliste de ’Ame humaine, et
d’avoir marqué 'importance des conflits intra-psychiques. En cela, il redé-
couvrait « le conflit du péché que saint Paul décrit dans I’épitre aux Romains »,
et devenait ainsi « un allié paradoxal du christianisme » (p. 237).

Parmi bien d’autres idées qui mériteraient un commentaire, j’en reléverai
pour terminer encore une, qui inspire tout ’ouvrage et qui transparafit jusque
dans le titre : c’est celle de unité fonciére de la personne humaine, que le
Dr Tournier présente comme la «doctrine chrétienne de Pincarnation »
(p. 53, 59-61, 73, 131-133, 137-140, 179-181, 233). On pourrait disputer sur
ce dernier point, car maints théologiens ou mystiques chrétiens paraissent au
contraire excessivement dualistes. Mais il est en tout cas certain que, lors-
qu’il passe d’un dualisme éthique — parfaitement justifié par le fait d’expé-
rience de la lutte entre la raison et le désir — au dualisme ontologique, le
spiritualisme commet une erreur funeste. Pour la commodité de I’étude, nous
distinguons par analyse ’Ame et le corps (ou I’esprit, ’Ame et le corps, comme
le fait ’auteur). Mais croire avec Descartes que 'homme est composé de deux
substances séparées, c’est susciter le probléme artificiel — et insoluble — des
rapports de Desprit et de la matiére ; c’est aussi, en fin de compte, favoriser
le matérialisme qui ne voit plus, dans le psychique, que le double « subjectif »
et négligeable du physique. Or Phomme réel, concret, est un: voila pourquoi
le Dr Tournier juge que I'on ne peut soigner efficacement le corps sans ’ame,
voila pourquoi il préconise & juste titre une « médecine de la personne »,

Genéve.

Perceval FRUTIGER.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse).



	Comptes rendus

