
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 121

Artikel: Questions actuelles : protestantisme et direction spirituelle : à propos
d'un livre récent

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

PROTESTANTISME ET DIRECTION SPIRITUELLE
(A propos d'un livre récent to.)

Le catholicisme possède en abondance des lettres de direction spirituelle.
Du côté protestant nous sommes moins riches, sans être totalement dépourvus.

Mais voici qu'aujourd'hui, sous l'influence de la pensée barthienne,
d'aucuns voudraient, semble-t-il, contester la légitimité même — du point
de vue de l'Evangile — de toute direction. Dans une étude intitulée : Ministère

du pasteur, parue dans Foi et Vie en 1939 (I, p. 36), M. Pierre Maury,
opposant un ministère qu'il dénomme imaginaire au seul véritable ministère
chrétien, écrit : « D'un côté, un témoignage rendu à ce que Dieu a fait pour
l'homme ; de l'autre une pédagogie... ; d'un côté la prédication de la Parole
de grâce..., de l'autre des conseils pratiques, des exhortations pieuses... qui
se servent de Jésus-Christ mais ne le servent point ».

Même attitude catégorique chez plusieurs laïques, à notre époque. Une

enquête synodale faite auprès de fidèles des Eglises réformées évangéliques
de France, en 1935, est révélatrice à cet égard. « Je n'ai jamais pensé », écrit
l'un d'eux, « que mon pasteur pût me donner des conseils... ; les protestants
n'ont pas besoin de guide... Je trouve dans la Bible et dans la prière les
exhortations et les encouragements nécessaires à l'entretien et au progrès de ma
vie intérieure. »

C'est dire que la question même de la direction spirituelle est posée. Et elle

est résolue, pour plusieurs, par la négative.
Le but du volume de M. Jean Benoît est de démontrer la légitimité d'une

direction spirituelle protestante, et cela du point de vue biblique. Par là-
même ce livre se situe « dans le grand mouvement actuel qui ramène le
protestantisme d'une spiritualité toute nue et comme désincarnée à des formes

plus concrètes de piété, destinées à offrir une sorte de rampe à l'Esprit et des

(') J.-D. Benoît, Direction spirituelle et protestantisme. Etude sur la légitimité
d'une direction protestante. — Un volume in-8° de 320 p. Paris, Félix Alcan, 1940.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXIX (n° 121. I941). I7



258 EDMOND GRIN

appuis à la faiblesse humaine ». Il s'apparente également au renouveau
liturgique contemporain, à cette recherche « de méthodes et de disciplines
spirituelles » qui se manifeste si nettement depuis une quinzaine d'années dans le

protestantisme tout entier.
Quant à l'intérêt de l'ouvrage, il réside dans cet effort, digne d'éloges, d'en

finir avec une théologie pratique purement empirique, et de soumettre le

principe même d'une direction spirituelle à un examen critique. Confrontation

constante avec la Bible, même pour la théologie pratique, tel est en

somme le mot d'ordre de M. Benoît.
L'auteur se pose successivement trois questions : Quelle est la définition

de la direction spirituelle La direction spirituelle est-elle biblique Que

répondre aux objections faites à cette direction

1. Définition de la direction spirituelle.

Après un examen dans le détail duquel il ne nous est pas loisible d'entrer,
M. Benoît s'arrête à cette définition-ci : La direction spirituelle consiste à

conduire une âme sur le chemin de la vie chrétienne en lui donnant, au moyen
de rapports suivis et individuels, des directions et des conseils. Directions et
conseils donnés non pas tant de l'autorité propre d'un homme qu'au nom de

Jésus-Christ, dont le directeur est l'ambassadeur auprès des âmes. Directions
et conseils, enfin, reçus avec confiance par une âme réceptive, disposée à

découvrir derrière la parole humaine une parole de Dieu.
S'il en est ainsi, toute direction authentique implique trois données :

continuité, autorité de la personne du directeur, réceptivité de la part de l'âme
dirigée.

Laissant de côté la classification traditionnelle chère aux théologiens
catholiques, l'auteur distingue plus simplement une direction d'ordre moral,
une direction d'ordre intellectuel, une direction d'ordre religieux.

Le but de la direction, envisagée sous son premier aspect, est d'aider l'âme
à résoudre les problèmes de conscience. Direction la plus fréquente à laquelle
le pasteur est appelé, mais aussi la plus délicate. Il est facile, en effet, de

déterminer l'attitude chrétienne dans l'absolu. Autrement difficile de tenir
compte de tout le concret dans lequel l'individu est engagé.

Un mot de la seconde forme que peut prendre la direction : la forme
intellectuelle. L'âme est troublée non plus par des problèmes de conduite, mais
de pensée, par des doutes : Le Christ a-t-il existé Comment un Dieu d'amour
peut-il permettre la guerre f Etc. A ce propos, M. Benoît met en garde son
lecteur contre la tendance à s'imaginer que derrière tout refus d'ordre
intellectuel, il y a forcément un refus d'ordre moral. Pareils cas existent, certes :

on masque un interdit derrière une échappatoire intellectuelle. Et le directeur
doit alors mettre à jour le sophisme... Mais il n'en est pas toujours ainsi. Et ces

pages du livre constituent une salutaire mise en garde pour des pasteurs
paresseux et pas assez aimants, qui reculent devant l'effort intellectuel nécessaire

en vue de comprendre une âme que tenaille le doute sincère.



PROTESTANTISME ET DIRECTION SPIRITUELLE 259

Il y a d'autres cas encore : aider quelqu'un à approfondir une vie de prière
ou à accepter une souffrance. Dans ces occasions-là le directeur cherchera à

amener une âme à découvrir ce qui constitue pour elle un écran entre elle et

Dieu, et à donner des conseils appropriés. C'est la forme religieuse, qui nous

place au cœur même de la direction spirituelle.
D'aucuns demanderont : N'est-ce pas là ce que nous appelons communément

la cure d'âmes M. Benoît ne le pense pas. Il faut, dit-il, distinguer les

deux choses. La direction consiste à coniuire une âme sur les chemins de la
vie chrétienne, en lui donnant, au moyen de rapports suivis et individuels, des

directives et des conseils, cela dans une atmosphère de confiance qui favorise

l'autorité du directeur. Tandis que la cure d'âmes est surtout une manière de

prédication, plus directe, plus intime que la prédieation du haut de la chaire.

Un de ses buts essentiels est la conversion.
La différence, M. Benoît la marque de façon très heureuse quand il écrit :

« Prêcher le message du salut, même individualisé, ce n'est pas aider ceux qui
cherchent à trouver ; appeler, ce n'est pas guider ceux qui ont une fois

répondu ; prêcher l'Evangile de maison en maison, ce n'est pas montrer à

ceux qui l'ont accepté comment vivre cet Evangile dans les circonstances
concrètes où ils se trouvent placés » (p. 48). Bref, selon le professeur de

Clermont-Ferrand, direction et cure d'âmes sont deux modalités différentes
d'action spirituelle. Nous ne sommes pas loin de lui donner raison et de penser

que la pauvreté en résultats spirituels de plus d'un ministère s'explique, en

partie, par la fréquente confusion de ces deux notions.

2. La direction peut-elle se réclamer de la Bible

Le Christ a-t-il résolu des cas de conscience demande d'abord M. Benoît.
A première vue il semble que non. A Pierre qui lui pose la question : « Combien

de fois dois-je pardonner », Jésus répond : Septante fois sept fois, refusant

nettement, par là, de créer un « code du pardon ». Même attitude à

l'égard de la femme adultère. Seulement, dans ce refus, n'y a-t-il pas une
manière, encore, de diriger Diriger en laissant à chacun le soin de décider

pour lui-même Et surtout, Jésus n'a pas toujours adopté pareille attitude :

Souvent il a donné des directions précises, en tenant un tel compte, même,
de la situation personnelle de chacun que ces directions nous paraissent
contradictoires. Aux uns il permet de l'accompagner ; aux autres — par exemple au

démoniaque guéri (Luc ix, 57) — il le défend : « Va dans ta maison, et raconte
aux tiens... ».

De cette attitude du Sauveur, on a voulu tirer la conclusion que l'Evangile
ne nous présente pas de morale précise s'appliquant à quiconque. Pourtant
M. Benoît n'a pas de peine à montrer que Jésus a appliqué, dans le domaine

moral, en tout cas deux règles invariables. La règle de l'unité : ne pas laisser
la Loi se contredire elle-même. La règle de l'analogie : ce qui est vrai dans
tel cas donné est également vrai dans tous les cas semblables, particulière-



26o EDMOND GRIN

ment dans ceux où de plus grands intérêts sont en jeu. Ce qui est vrai des

oiseaux et des fleurs est vrai a fortiori des hommes, les enfants du Père.

La mise en œuvre de ces deux règles constitue à elle seule, selon M. Benoît,
une méthode de direction spirituelle.

Si des évangiles nous passons aux épîtres, nous découvrirons dans les

lettres à Timothée, à Tite, à Philemon de véritables lettres de direction.
Quant aux grandes épîtres, il n'est pas exagéré de dire que la première aux
Corinthiens renferme de véritables petits traités de théologie morale. Pensons
à la question des viandes, ou à celle de la glossolalie. On doit même aller plus
loin et relever quatre grands « principes » qui guident partout et toujours
l'apôtre Paul dans son action spirituelle :

Chercher à s'adapter à la mentalité de chacun, par souci de conduire les

âmes progressivement (cf. I Cor. ix, 20).
Ne jamais blâmer sans tout aussitôt encourager. Toujours replacer les âmes

devant le Christ.
Bannir tout légalisme. Ne jamais enfermer les âmes dans des règles toutes

faites où elles pourraient se sentir tranquilles, rassurées, mais où elles
demeureraient mineures.

Tout subordonner —¦ dans la conduite individuelle du chrétien — à l'édification

du corps de Christ, donc à l'Eglise.
Et M. Benoît de conclure : Si la Bible ne nous fournit pas un manuel de

direction, la direction spirituelle, telle que nous l'avons définie, est bien,

pourtant, dans l'esprit même de l'Evangile.
A propos de ce dernier principe paulinien : Tout en fonction de l'Eglise, il y

aurait plus d'une observation à faire. On pourrait se demander, notamment,
si la déviation considérable subie par la notion d'Eglise, depuis un demi-
siècle, au sein du protestantisme, n'explique pas dans une large mesure que
la direction spirituelle soit devenue suspecte à plusieurs. Dans le climat
spirituel de l'Eglise telle que la conçoit le Nouveau Testament, la direction
du faible par le fort est chose toute naturelle. Par cette direction on travaille
à l'édification du corps de Christ. Tandis que, là où prévaut une conception
atomistique de l'Eglise, la direction spirituelle ne se justifie plus en principe,
mais bien seulement par de pauvres raisons d'utilité.

On peut aussi se demander si la direction spirituelle doit être réservée aux
pasteurs ou confiée à tous les membres de l'Eglise. A ce propos M. Benoît a

écrit des pages très heureuses. Le Nouveau Testament, dit-il, par plusieurs
de ses textes nous oriente vers la direction mutuelle. Il n'en reste pas moins

qu'on ne s'improvise pas directeur de conscience. Il y a à l'action spirituelle
des conditions de savoir auxquelles l'amour et le zèle ne suppléent
qu'imparfaitement. Dieu peut se servir de nos ignorances et de nos maladresses,
certes. Ce n'est pas une raison pour nous en glorifier ni pour les cultiver



PROTESTANTISME ET DIRECTION SPIRITUELLE 261

3. Les objections faites â la direction.

Retenons-en deux, parmi les plus graves.
On reproche à la direction de maintenir les âmes en tutelle. C'est vrai de

certains directeurs, pas de tous. Même au sein du catholicisme. « Un bon directeur

doit apprendre à se passer de lui », a écrit le P. de Grandmaison. Quant
au protestantisme, Calvin en personne n'hésitait pas à qualifier toute mainmise

sur une âme de négation des droits de Dieu. C'est dire qu'il ne faut pas
prendre une déviation de la direction pour la direction-type. Mais, cela

reconnu, on doit se demander si l'âme humaine, pécheresse, parvient jamais
ici-bas à sa maturité spirituelle Donc si la direction peut jamais cesser Le
protestantisme n'a-t-il pas souvent abandonné des âmes à la solitude
spirituelle, sous prétexte de les conduire à leur spirituelle majorité f

On reproche encore à la direction d'être un effort de l'homme se substituant
à la grâce de Dieu. Le pasteur Asmussen, en Allemagne, a écrit : « Il est impossible

à l'éducation, par n'importe quelle voie, de conduire à une véritable
piété ». Et en France le professeur Cordier : « Au centre du message évangélique,

il y a celui de la nouvelle naissance par l'Esprit. Où y a-t-il place ici

pour nos efforts éducateurs »

N'y aurait-il vraiment aucune position tenable entre le volontarisme total
et le quiétisme pur

Si nous en croyons le Nouveau Testament, Jésus a constamment souligné
certaines conditions d'âme en dehors desquelles il ne semble pas y avoir de

grâce possible : la recherche, la prière, la foi, la volonté, l'obéissance. Attitude
d'autant plus frappante de sa part que personne n'a proclamé comme lui la
souveraineté de Dieu. Qu'est-ce à dire, sinon que réserver la souveraineté de

Dieu, ce n'est pas nier les conditions posées par Lui à la manifestation de Sa

grâce. Tellement il est vrai, d'après l'Evangile, que Dieu ne nous sauve
jamais sans nous.

M. Benoît va plus loin encore et, en opposition à tel courant théologique
contemporain, il affirme l'existence en l'homme de points d'attache pour la
grâce. S'il n'en était pas ainsi, la grâce resterait indéfiniment en l'air, écrit-il.
Evidemment, parler de cette façon, c'est nier la corruption totale de la nature
humaine, c'est contester que la seule conversion authentiquement chrétienne
soit la conversion-révolution, c'est battre en brèche un pessimisme théologique

radical... Mais, sur ce point aussi, il faut se laisser guider par l'Evangile.

Or le Christ, qui a raconté l'histoire du bon Samaritain, n'a pas cru à la

corruption radicale de toute notre nature et n'a jamais voulu dissocier
absolument l'effort humain de l'œuvre de la grâce.

Il faut donc, conclut l'auteur, que la direction demeure toujours consciente
de ses limites. Moyen de la grâce, elle restera sous la dépendance de la grâce,
se souvenant — selon l'avertissement de Vinet —¦ que l'autorité mal exploitée
a des effets plus malheureux encore que l'absence de toute autorité.



262 EDMOND GRIN

Le professeur Benoît aborde encore plus d'une question connexe : les
relations entre direction et confession ; la valeur des exercices spirituels, ces

« tuteurs » dont la Réforme a cru se libérer mais s'est en réalité privée ; la
nécessité de l'imitation du Christ aussi... Mais nous ne saurions, en quelques

pages, signaler toutes les richesses de cet ouvrage. Le lecteur aura la jcie
de nombreuses découvertes.

En somme, sans en avoir l'air, M. Benoît a écrit un livre de polémique.
Polémique courtoise, certes, et pondérée. Mais polémique quand même. Justement

préoccupé des outrances du barthisme et du néo-calvinisme, désireux
d'autre part d'apporter à l'Eglise un message plus positif que celui de la
théologie dite moderne, le professeur de Strasbourg-Clermont — pasteur
dans l'âme — a écrit une œuvre de bon sens et d'équilibre, dans l'acception
la plus évangélique de ces termes.

Ce volume est admirablement fidèle à son titre : Etude sur la légitimité
d'une direction protestante. Mais certains désireront davantage : des directives

pratiques à l'usage du ministère pastoral. Ces directives, M. Benoît n'a
jamais songé à les donner. « La direction spirituelle », écrit-il, « ne saurait
trancher dans l'abstrait, et se contenter d'appliquer, de loin, certaines règles ;

il n'y a pas ici de recettes universelles ; chaque problème est un problème
nouveau, et chaque cas un cas d'espèce. C'est pourquoi l'esprit de géométrie
n'a rien à faire en ce domaine, il ne pourrait que tout gâter ; il y faut l'esprit
de finesse, et ce tact, cette intuition que donne l'amour. La direction spirituelle
n'est pas seulement l'art d'appliquer à la vie de l'âme la science psychologique,

et à la vie du chrétien les principes de l'Evangile ; il faut qu'elle soit
perpétuellement divination et invention, qu'elle découvre des voies nouvelles

en des terres inexplorées, qu'elle fasse œuvre de pionnier ; il est rare qu'elle
puisse s'avancer avec sûreté sur des chemins battus » (p. 36).

Dira-t-on qu'en renonçant à donner aucune directive pratique, M. Benoît
a manqué de courage Peut-être. Tel qu'il est, ce volume a pourtant une
réelle utilité. Il rappelle avec force qu'il n'y a pas de ministère pastoral
complet sans un effort fidèle de direction auprès de certaines âmes. Et par
là il contribue au renouvellement de la vocation. Quoi de plus essentiel

Edmond GRIN.


	Questions actuelles : protestantisme et direction spirituelle : à propos d'un livre récent

