Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1941)

Heft: 121

Artikel: Bible et prédication

Autor: Lavanchy, Alexandre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLE ET PREDICATION

1. Service de la Parole, la prédication ne peut étre que biblique.

Qu’est-ce que la prédication chrétienne ?

Elle est un témoignage rendu 4 la Révélation attestée par la Bible,
un témoignage rendu dans ’attente d’une Révélation actuelle.

On peut dire aussi — et cette définition a le mérite de tenir compte
de notre humaine faiblesse — que la prédication est ’essai d’annoncer
et de faire comprendre & ’homme d’aujourd’hui, dans sa langue, la
promesse de la Révélation, de la réconciliation, et cela sous la forme
de Pexplication d’une péricope ou simplement d’une affirmation
biblique de la Révélation.

Ainsi donc, en ce qui concerne notre service de pasteurs, abstrac-
tion faite de ’action de I’Esprit dont nous parlerons plus loin, la
prédication est d’abord une proclamation de ce qu’il y a dans la
Bible, une explication de I’Ecriture Sainte.

Il ne s’agit en aucun moment d’un témoignage que directement ou
indirectement nous nous rendrions a nous-mémes. Le prédicateur
n’apparait pas, ainsi que le voulait Schleiermacher, comme un vir-
tuose de la religion. Les expériences qu’il a faites ne sauraient en
aucun cas constituer le contenu total ni partiel de son message.
« Nous ne nous préchons pas nous-mémes, mais Jésus-Christ le Sei-
gneur !'» (Il Cor. 1v, 5.)

Nous ne nous rendons pas témoignage ; nous ne rendons pas davan-
tage témoignage a d’autres, ces autres fussent-ils les plus grands parmi

N. B. Travail présenté le 22 juin 1936 4 la Section vaudoise de la Société pas-
torale suisse, a Pully. L’introduction a ce travail n’est pas reproduite ici.



200 ALEXANDRE LAVANCHY

ceux que vainquit la grice de Dieu depuis le temps des prophetes
et des apotres. La prédication ne saurait jamais devenir la biographie
pieuse et édifiante de Francois d’Assise, de Calvin ou de Blumhardt.

Elle n’est pas davantage le témoignage rendu a des philosophies
ou a des systémes humains, quelque grands ou généreux qu’ils nous
apparaissent sur le plan humain. Nous n’avons ni a exposer les theses
du christianisme social ni a4 défendre le patriotisme ou le pacifisme.

Certes, c’est notre grande tentation que de méler notre parole
humaine a la Parole de Dieu, et nous avons a lutter jusqu’au sang
contre les pensées terrestres qui nous remplissent, afin que ne soient
ni trahies ni déformées les intentions que Dieu nous fait connaitre
dans sa Révélation.

Témoignage rendu a la seule Parole de Dieu, la prédication chré-
tienne ne peut étre que biblique ; fondée dans I’Ecriture, reconnais-
sant I’Ecriture comme sa régle invariable et exclusive, elle aura dans
PEcriture a la fois sa base, son point de départ, son guide et son
critere.

Thurneysen dit de la prédication que c’est un discours lié au Livre.
Et nous ajoutons : a tout le Livre. Notre prédication ne sera véritable-
ment biblique que dans la mesure ou elle sera ’explication des deux
Testaments. Il ne nous appartient pas de faire un choix et d’aban-
donner ’Ancien Testament en faveur du Nouveau. Dieu parle dans
toute la Bible, et c’est arbitrairement limiter ce qu’ll a & nous dire
que de prétendre I’écouter exclusivement dans les livres de la nouvelle
alliance. Le message que nous avons a annoncer n’est pas que soté-
riologique ; il ne peut, sansinfidélité, négliger 'universelle majesté du
Dieu créateur qui donne tout son sens a la bonne nouvelle du salut.

2. Qulest-ce qu’une prédication biblique ?

Selon la méthode d’exposition la plus facile, commencons par dire
ce qu’elle n’est pas !

La prédication biblique n’est pas une suite de citations scripturaires
relides les unes aux autres n’importe comment, par le moyen de
conjonctions ou de clichés pieux, au gré des assonances ou des res-
semblances d’images ou d’idées. Savoir une quantité de versets par
ceeur, ce n’est pas encore connaitre la Bible ; les réciter, ce n’est pasla
faire connaitre ; assembler ces versets en une mosaique hétéroclite et
bizarre, ce n'est pas composer une prédication biblique. Je n’insiste pas.



BIBLE ET PREDICATION 201

Aucun pasteur ne court le risque de donner dans ce travers propre
aux sectes. S

- Elle n’est pas davantage la biographie de tel prophdte ou de tel
apotre. La biographie est un moyen facile d’esquiver les difficultés.
Nous avons tous pu constater que la Bible est loin d’étre le recueil
idéal de biographies pieuses que nous souhaiterions qu’elle fit ! Elle
se soucie fort peu de la vie et du devenir de ses héros. Ce qu’elle
nous apprend de ceux qu’elle met en scéne, elle ne nous ’apprend
jamais par intérét pour leur personnalité. En lui-méme, ’homme,
dans la Bible, n’a aucune importance. Il n’en a que par rapport a
la Révélation de Dieu, que pour autant qu’il se trouve placé, a un
moment donné, sur la ligne de la Révélation. Et sur cette ligne il ne
se place jamais par un acte de sa libre volonté. Les prophetes et les
apGtres ne souhaitent jamais étre ce qu’ils sont, ils doivent 1’étre, ils
le sont a leur corps défendant ! Quand Jonas s’enfuit 4 Tarsis, il n’est
ni le premier ni le dernier qui essaye de regimber contre les aiguillons
et qui commence par refuser de se placer 1a ot Dieu le veut ! Moise,
Amos, Esaie, Jérémie en ont fait autant. « Tu m’as séduit, Eternel, et
je me suis laissé séduire. Tu m’as saisi, tu m’as vaincu ... 51 je dis :
Je ne ferai plus mention de lui, je ne parlerai plus en son nom, —
il est dans mon cceur un feu dévorant qui me consume : je m’efforce
de le contenir et je ne le puis ! » (Jérémie xx, 7-9.)

Souligner cette victoire de Dieu, nous le devons ; c’est le message
méme de la Bible. Prétendre faire plus, I’expliquer par des raisons
psychologiques, nous lancer dans une biographie qui ne pourrait
étre que romancée, nous ne le pouvons.

La prédication biblique, enfin, ne veut pas étre confondue avec une
lecon d’histoire, quelque adjectif que nous accolions a ce substantif.
La Bible n’est pas une histoire, au sens que nous donnons habituel-
lement a ce mot. « Vue d’en haut, écrit K. Barth, c’est une série de
libres actions divines ; vue d’en bas, une série d’essais sans résultats
au cours d’une impossible entreprise. Envisagée du point de vue
évolutioniste ou pragmatiste, elle reste entiérement incompréhen-
sible — tout professeur de religion qui n’use pas de douteux artifices
ne le sait que trop » (0,

Entendons-nous bien : Je ne prétends pas que nous puissions nous
dispenser de donner les explications historiques, archéologiques ou

(1) K. BartH, Parole de Dieu et parole humaine, p. 107.



202 ALEXANDRE LAVANCHY

psychologiques nécessaires a lintelligence de tel texte ou de telle
situation. Je dis simplement que ces explications ne suffisent pas a
faire une prédication. Il faudra donc qu’elles soient bréves, sobres,
peu nombreuses, afin de ne point étouffer le message biblique qu’elles
veulent faire mieux entendre.

Le terrain étant ainsi déblayé, il nous est facile de comprendre
qu’une prédication biblique est une explication de la Bible par elle-
méme, une mise en valeur du contenu des documents bibliques et de
la réalité dans laquelle furent engagés les auteurs de ces documents.

Elle est une exposition de I’Ecriture faite en se souvenant que
chaque mot de ’Ancien et du Nouveau Testament est une main
indicatrice, une fleche dirigée — en avant ou en arriére — vers la
Croix, ce centre de gravité de tous les écrits bibliques, cet ultime et
unique dénouement possible du drame de cette Révélation qui n’est
pas un systéme rationnel de connaissances, mais Iintervention de
Dieu dans I’histoire humaine afin d’établir un chemin qui parte de
lui pour aboutir aux hommes et conclure une alliance, scellée en
Jésus-Christ, avec tous ceux qui sont fils d’Abraham dans la foi.

3. Choix des textes.

§’il est exact que la prédication chrétienne soit ’explication d’une
péricope biblique de ’Ancien aussi bien que du Nouveau Testament, l
qui choisira les péricopes ou les versets a expliquer a I’assemblée des
fideles ?

Chez nous, comme dans la plupart des Eglises réformées du type
zwinglien ou calviniste, le choix est laissé 4 la liberté souveraine du
prédicateur.

Pareille liberté convient fort bien a notre individualisme, mais elle
ne laisse pas d’appauvrir le message que nous sommes chargés de
délivrer. En effet, tout prédicateur a un certain nombre d’idées, de
sujets qui lui tiennent 4 cceur et qu’il juge essentiel d’exposer aussi
souvent que possible, sous des formes différentes. C’est si vrai que
I’on entend couramment dire de celui-ci qu’il est le prédicateur du
réveil, ou de la grice, ou de la morale, tandis que Pon reproche a tel
autre de ne croire qu’a la vertu de la prédication sociale ou mission-
naire !

Bref, notre choix est déterminé et limité par nos points de vue
et par nos intéréts particuliers. Nous tournons dans un cercle res-



BIBLE ET PREDICATION 203

treint et, si grand que soit le soin que nous mettions 4 les renouveler,
nos sujets de prédication sont toujours proches parents les uns des
autres, de sorte que certaines affirmations ne sont jamais au centre
de notre message.

Qui ne voit que nous fixons ainsi des limites a la Parole, alors que,
serviteurs de cette Parole, telle qu’elle est contenue dans ’Ecriture,
c’est toute Ecriture que nous avons a expliquer ?

Comment briser cette limitation arbitraire ? Deux méthodes sont
possibles, celle de Calvin, celle de Luther.

Calvin, on le sait, expliquait d’une maniére suivie tout un livre de
la Bible au cours d’une longue série de sermons. L’usage des lection-
naires, des recueils de textes choisis d’avance lui paraissait, et parait
4 certains de ses disciples de stricte observance, une infraction au
premier commandement !

Pour notre part, nous n’hésitons pas a juger, dans les conjonctures
présentes, la méthode de Luther préférable a celle de Calvin.

Une liste triennale de péricopes (), en rapport avec le calendrier
ecclésiastique, a 'immense avantage d’obliger le prédicateur a exposer
successivement, sur la base de PEcriture Sainte, les divers aspects
de la foi au cours de ’année. Les lectures fixées pour chaque dimanche
prévoyant généralement une péricope de ’Ancien Testament, une
des Epitres et une de 'Evangile, pareille liste fournit matiere a pré-
dications pour neuf ans, et cela sans tenir compte des introits qui
ouvrent le service.

Pourquoi une liste de péricopes est-elle préférable a I’explication
suivie d’un livre ? La réponse a cette question est vite donnée : Alors
que Calvin préchait huit fois par semaine, c’est-a-dire quatre cents
fois I’an, et pouvait ainsi venir a bout d’un livre canonique dans un
laps de temps relativement court, nous ne préchons, nous, que cin-
quante fois I’an 4 la campagne ou une vingtaine de fois en wville.
Dans ces circonstances, et tenu compte des grandes fétes chrétiennes
qui interrompraient notre exposition, combien nous faudrait-il d’an-
nées pour achever, par exemple, une série de prédications sur la
Genese ou sur les Actes ?

D’autre part, qui ne voit que s’il peut entrer du subjectivisme dans
Iétablissement d’une liste de péricopes — et ce subjectivisme-la

(1) Nous pensons a la liste triennale de péricopes établie par « Eglise et Liturgie»
et reproduite dans les derniéres pages de la nouvelle Liurgie de I'Eglise nationale
vaudoise.



204 ALEXANDRE LAVANCHY

n’est pas celui du prédicateur —, il en entre tout autant dans le choix
d’un livre ? Pourquoi I’épitre aux Romains plutét que celle de Jac-
ques ?.

Au premier moment, ’obligation de suivre une liste de péricopes
parait entrainer une limitation que P'on peut craindre stérilisante.
L’expérience prouve que pareille contrainte imposée au prédicateur
aboutit, en dernitre analyse, a un élargissement et non a un appau-
vrissement.

4. La préparation de la prédication.

Avant de faire entendre au monde le message révélé, le prédicateur,
animé de la foi, scrutera I’Ecriture de tout son étre. Pour ce faire il
n’hésitera pas a s’aider de toutes les sciences qu’il posséde ; la con-
naissance du grec — je n’ose parler de I’hébreu, hélas ! — lui per-
mettra de pénétrer les nuances du texte original ; il ne négligera ni
I’histoire ni ’archéologie ni les ressources que lui offrent les philoso-
phies anciennes,

Cette exégese aura pour premier objet de fixer le prédicateur sur
le sens exact et complet du verset ou de la péricope qu’il étudie en
vue de la prédication. Nous avons a écouter humblement ce que le
texte veut dire et a nous refuser énergiquement a lui faire dire ce
qu’il nous plairait qu’il signifidt. Notre fidélité nous contraindra éga-
lement et non moins a scruter tout le texte, 4 mettre en évidence tout
son sens en chacun de ses mots et, par conséquent, 4 ne passer sous
silence aucune de ses indications (.

Le second objet de notre exégése sera d’établir le rapport de notre
texte avec I’ensemble de la Révélation, en nous souvenant qu’aucun
verset, qu’aucune péricope n’a un sens en soi. « Toutes les pages du
saint Livre sont des avenues aboutissant au sacrifice absolu de Dieu. »
Il s’agira donc de développer, peut-étre méme de créer en nous
« cette faculté d’associer les themes et les idées bibliques, cette atten-
tion a percevoir les échos successifs de la méme Parole sans laquelle
nul sermon n’est concevable. L’histoire du Verbe imprégnera le pré-
dicateur. A peine aura-t-il lu quelques fragments des Evangiles ou
des Prophetes, que sa mémoire, fécondée par sa foi, fera surgir sous
son regard d’autres paroles saintes. Il pourra de la sorte ranger a son
ordre propre le texte qu’il médite @ ».

(1) Cf. K. BartH, Révélation - Eglise - Théologie, p. g0 s. — (2) Albert-Marie
Scumipt, Buvres de Fean Calvin, Editions Labor, Paris et Genéve, t. III, p. 23.



BIBLE ET PREDICATION 203

Au moment ol j’entrai dans le ministére, un maitre, a qui je dois
une grande reconnaissance, me désigna le Dictionnaire des synonymes
et le Littré comme les outils indispensables au prédicateur ! Persuadés
que la correction de la forme — je n’ose dire sa beauté — doit offrir a
la Parole de Dieu une expression digne d’elle, nous ne négligerons
ni la grammaire ni le dictionnaire. Mais ces livres, en eux-mémes
excellents, ne peuvent étre nos outils essentiels !

Ces outils ne seront-ils pas plutét la possession d’une solide théologie
b blique, grice a laquelle nous pourrons ranger «a leur ordre propre»
les textes que nous méditons, I'usage de bons commentaires qui nous
aideront a fixer le sens exact de chaque verset et enfin, et surtout,
une réflexion personnelle prolongée sur le texte ?

. L’application aux auditeurs.
5 PP

La prédication de ’Eglise ne saurait se borner a expliquer le témoi-
gnage des propheétes et des apotres comme une parole prononcée dans
le passé. Ce témoignage, nous avons a le délivrer comme un message
actuel que puissent entendre ces auditeurs dont nous connaissons
bien les difficultés matérielles et morales. Les lignes du texte que
nous méditons, nous avons a les prolonger en sorte que notre parole
ne soit pas un simple écho du passé, mais qu’elle devienne, toujours
a nouveau, une parole adressée au présent le plus actuel, 2 ’homme
d’aujourd’hui dans sa situation la plus concrete.

Chaque prédicateur est incessamment replacé devant le méme pro-
bléme : étant donné, d’une part, le message que nous devons apporter
a nos contemporains et, d’autre part, la situation trés précise dans
laquelle ils se trouvent placés, quelle forme donnerons-nous a notre
message !

Il y a ici un passage nécessaire, mais difficile, extrémement dan-
gereux méme. Il y a une tentation a laquelle aucun de nous ne peut
étre slir de n’avoir pas succombé! En effet, le prédicateur est toujours
tenté d’adapter le message dont il est chargé, de le présenter sous une
forme avantageuse, intéressante, rationnelle, convaincante. A cet
effet, il choisit des thémes qu’il estime propres a attirer ’attention des
auditeurs possibles ; il cherche le terrain sur lequel il pense rejoindre
les indifférents et les incrédules ; il s’efforce d’humaniser ’acces a la
Parole de Dieu!

Tout cela proceéde d’un zele assurément louable, fondé sur le désir



206 ALEXANDRE LAVANCHY

d’amener toutes les Ames a obéissance de la foi. Mais est-ce 1a la
senle méthode qui s’offre au ztle missionnaire ? Ne pouvons-nous
donc précher avec quelque chance de succés qu’en trahissant peu ou
prou le texte auquel nous sommes liés, qu’en minimisant le message
dont nous sommes chargés ?

On me dira que nos auditeurs sont des créatures réelles engagées
dans les problémes immédiats de la vie, venant a nous avec des besoins
précis, et que nous ne saurions satisfaire ces besoins en nous canton-
nant dans ’abstraction ou en nous envolant dans le bleu. Je me gar-
derai bien d’affirmer le contraire; une connaissance exacte des
besoins réels de nos auditeurs est, en effet, indispensable au prédica-
teur de la Parole.

J’ai dit: une connaissance exacte des besoins réels ; ces mots ne
laissent-ils pas entendre que nous ne devons pas prétendre trop rapi-
dement posséder cette connaissance-1a ? Les besoins de nos auditeurs
et les questions qu’ils nous posent sont-ils vraiment leurs besoins réels
et leurs questions dernieres ? Ne sont-ce pas plutét — sans qu’ils en
alent nettement conscience — des prétextes, des écrans derriere les-
quels ils se cachent, dans la crainte d’avoir a se connaitre tels qu’ils
sont et d’avoir a entendre la grande question que Dieu leur pose.

Ce n’est pas quand nous humanisons le message de la Bible afin
de satisfaire leurs besoins apparents et de répondre a leurs pseudo-
questions, que nous prenons les hommes au sérieux, mais bien quand,
renversant les paravents derriere lesquels ils se cachent, emportant
les positions derritre lesquelles ils s’abritent, nous proclamons hum-
blement l'inouie prétention et ’intransigeante absoluité¢ de ce mes-
sage éminemment concret qui ne fait entendre la promesse de la
griace que dans I’annonce du jugement divin (9,

Les besoins de P’homme moderne! Quand donc comprendrons-
nous qu’ils se ramenent a4 un besoin, 4 un désir passionné : entendre
a nouveau la Révélation de Dieu, c’est-i-dire Dieu lui-méme, le
Dieu unique, le Dieu éternel, le Dieu vivant, et non pas je ne sais
quelle humaine révélation de 'homme lui-méme, quelle idéalisation
de ses idéals ?

On a voulu adapter la prédication aux besoins de notre époque. Et
Pon n’a pas vu que ce désir d’adaptation n’était souvent qu’un désir
d’éviter la mise en cause directe, et ’on n’a pas compris que, tel qu’il

(1) Cf. K. BartH, Parole de Dieu et parole bumaine, p. 136 s.



BIBLE ET PREDICATION 207

est, le message biblique seul contient la réponse aux questions vraies
et dernieres de nos auditeurs.

Un mot encore a ce sujet : La Bible pose des questions précises a
qui écoute son témoignage. Ces questions, nous avons a les poser a
notre tour, dans les termes mémes ou nous les avons entendues, mais
sans qu’il nous appartienne de répondre a la place de nos auditeurs ;
nous n’avons pas a proposer nous-mémes une solution aux problemes
individuels qu’elles font surgir. Notre tiche se borne a préciser la
signification de ces questions dans les circonstances présentes et per-
sonnelles de ceux qui les entendent et qui ont 4 trancher leur cas
chacun pour soi. Nous n’avons pas a faire de la casuistique dans nos
prédications, mais bien a placer chacun en face de Iinterrogation
critique a laquelle Dieu soumet toute chair.

6. La forme de la prédication.

Explication de I’Ecriture et application 4 ’homme moderne du
contenu de cette Ecriture, quelle forme revétira la prédication ?

On sait que la méthode des Réformateurs consistait 4 suivre le
texte sacré verset apres verset, je diral presque mot apres mot, et
lon n’ignore pas que cette forme homilétique disparut assez to6t pour
faire place a une exposition plus synthétique, sinon plus cicéronienne.

Ils ne manquent pas aujourd’hui ceux qui voudraient que ’on en
revint a Pancien mode de pratiquer et que ’on remplagit le sermon
par ’homélie. Puisque le prédicateur doit expliquer completement le
texte biblique, ne convient-il pas qu’il explique ce texte tel qu’il se
présente ? Le suivre syllabe apreés syllabe, n’est-ce pas le meilleur
moyen de lui étre fidele ? Le sermon deviendrait ainsi une sorte de
commentaire oral, une étude biblique oratoire.

Ne soyons pas les victimes de la lettre. Si dans certains cas ’ho-
mélie s’impose, si certains prédicateurs y excellent, je ne crois pas
que la fidélité a la Bible requitre toujours cette forme-la. C’est bien
plus dans son intention et dans son esprit que dans sa forme qu’une
prédication est vraiment biblique.

Cette forme nous sera dictée, avant tout, par le contenu du texte
que nous avons a exposer ; I’essentiel, pour nous, c’est de traiter
tout le texte sans laisser aucune de ses parties dans 'ombre.



208 ALEXANDRE LAVANCHY

7. Le miracle de la prédication.

Nous avons défini la prédication chrétienne : un témoignage rendu
a la Révélation attestée par la Bible dans l’attente d’une Révélation
actuelle.

Nous savons également que la Parole de Dieu se trouve, selon la
volonté de Dieu, dans la Parole par excellence, en Jésus-Christ, le
Logos ; qu’elle est en tout temps dans la Bible et aussi dans le mes-
sage de I’Eglise.

Rudolf Bultmann fait remarquer que le Nouveau Testament
emploie 'expression « Parole de Dieu» a propos de la prédication
chrétienne. Dans ce sens, elle est une puissance opérante, vivante et
donnant la vie (s,

Ou bien ces déclarations n’ont point de sens ou bien elles signifient
que la prédication chrétienne peut devenir, dans I’Eglise, Révélation
actuelle de Dieu, Parole de Dieu.

C’est précisément la le miracle qu’a perdu notre génération qui ne
se rend plus au temple pour écouter la prédication de la Parole de
Dieu, mais pour y entendre un discours religieux qu’elle discutera,
appréciera ou critiquera comme une quelconque conférence.

Lorsque la prédication est un appel a la Bible ouverte et a 'Esprit
qui, en elle, parle a notre esprit, une promesse lui est faite !

Si nous préchons vraiment la Révélation attestée par la Bible
et qu’il plaise a Dieu de se révéler par notre moyen — par ce moyen
qu’ll a lui-méme choisi dans I’Eglise —, alors, dans les chaires les
plus obscures, il peut se produire des événements propres a boule-
verser le monde. Dieu devient immédiat, Dieu se rend sensible, per-
ceptible ; le Dieu caché se fait entendre. C’est le miracle du Saint-
Esprit.

Mais ne prétendons pas nous en emparer nous-mémes. Ce miracle
demeure I’exclusive propriété de Dieu ; il n’est jamais en notre pou-
voir ; nous ne pouvons le posséder comme une partie de la puissance
divine que Dieu nous aurait abandonnée. Dans la dispensation de
Sa grace, Dieu est toujours libre et souverain.

Nous devons croire au miracle ; nous devons, sans nous lasser,
implorer l’action de I’Esprit qui le réalise ; mais nous ne pouvons pas

(1) Rudolf BurTMANN, « La notion de Parole de Dieu dans le Nouveau Testament »,
dans Les Cabiers bibligues de Foi et Vie, no 1, p. § s,



BIBLE ET PREDICATION 209

le capter. Gardons-nous de cette familiarité avec le Saint-Esprit, de
cette maniere de compter sur lui et de le compromettre dans nos
pieuses fantaisies, qui est un blasphéme.

Mais si nous devons étre bien persuadés qu’il nous est impossible
de provoquer le miracle a notre volonté, nous devons étre persuadés
aussi qu’il dépend de nous que soient réalisées les conditions dans
lesquelles il se peut accomplir. Ces conditions sont notre fidélité et
notre foi.

La fidélité qui est requise de nous, c’est que notre prédication soit
entierement fondée sur la Bible. Cette fidélité est un acte de foi,
l’acte de foi des Réformateurs, qui eurent le courage de faire d’une
chose aussi fortuite et contingente que la Bible le témoignage de la
Révélation de Dieu et qui refusérent de sortir du cercle vivant formé
par PEcritare et par I’Esprit (1,

Le renoncement a tout moyen qui n’est qu’humain, le refus de
consentir a adapter notre message aux exigences du monde et de la
mode, le dépouillement de toute argumentation conforme a la sagesse
du siecle, ’élimination de tout ce qui pourrait s’interposer entre le
message biblique et ’Ame a qui nous I’annongons, voila I’acte de foi
auquel nous sommes a notre tour invités.

Il va sans dire que le prédicateur ne peut sauter hors de son ombre
et que toujours, quoi qu’il fasse, le facteur humain interviendra dans
la prédication ; oui, mais si c’est une chose que de rechercher 1’épa-
nouissement de ce facteur-la, c’en est une autre que de le réduire et
de le faire disparaitre dans le message 4 annoncer.

« Nous ne falsifions point la Parole de Dieu, mais c’est avec pureté,
c’est telle qu’elle vient de Dieu que nous la préchons devant Dieu, en
Christ » (IT Cor. 11, 17.)

Que si nous préchons selon ces directives, refusant de méler les
arguments d’une trop humaine sagesse au message biblique et renon-
¢ant a nous faire les avocats de Dieu qui ne veut que des porte-
paroles, nous sommes alors en droit d’entrer dans la grande attente
et d’implorer le Saint-Esprit, car la promesse de P’action efficace de
Dieu repose sur I'infirme parole humaine, quand elle consent a devenir
’humble et fidele service que nous venons d’esquisser.

Lausanne. Alexandre LAVANCHY.

(1) Cf. K. BarTH, Parole de Dieu et parole bumaine, p. 242.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. &, t. XXIX (NO 121, 1941). 14



	Bible et prédication

