
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 121

Artikel: Bible et prédication

Autor: Lavanchy, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLE ET PREDICATION

I. Service de la Parole, la prédication ne peut être que biblique.

Qu'est-ce que la prédication chrétienne
Elle est un témoignage rendu à la Révélation attestée par la Bible,

un témoignage rendu dans l'attente d'une Révélation actuelle.
On peut dire aussi — et cette définition a le mérite de tenir compte

de notre humaine faiblesse — que la prédication est l'essai d'annoncer

et de faire comprendre à l'homme d'aujourd'hui, dans sa langue, la

promesse de la Révélation, de la réconciliation, et cela sous la forme
de l'explication d'une péricope ou simplement d'une affirmation
biblique de la Révélation.

Ainsi donc, en ce qui concerne notre service de pasteurs, abstraction

faite de l'action de l'Esprit dont nous parlerons plus loin, la

prédication est d'abord une proclamation de ce qu'il y a dans la

Bible, une explication de l'Ecriture Sainte.

Il ne s'agit en aucun moment d'un témoignage que directement ou
indirectement nous nous rendrions à nous-mêmes. Le prédicateur
n'apparaît pas, ainsi que le voulait Schleiermacher, comme un
virtuose de la religion. Les expériences qu'il a faites ne sauraient en

aucun cas constituer le contenu total ni partiel de son message.
« Nous ne nous prêchons pas nous-mêmes, mais Jésus-Christ le

Seigneur » (II Cor. iv, 5.)

Nous ne nous rendons pas témoignage ; nous ne rendons pas davantage

témoignage à d'autres, ces autres fussent-ils les plus grands parmi

N. B. Travail présenté le 22 juin 1936 à la Section vaudoise de la Société
pastorale suisse, à Pully. L'introduction à ce travail n'est pas reproduite ici.



200 ALEXANDRE LAVANCHY

ceux que vainquit la grâce de Dieu depuis le temps des prophètes
et des apôtres. La prédication ne saurait jamais devenir la biographie
pieuse et édifiante de François d'Assise, de Calvin ou de Blumhardt.

Elle n'est pas davantage le témoignage rendu à des philosophies
ou à des systèmes humains, quelque grands ou généreux qu'ils nous

apparaissent sur le plan humain. Nous n'avons ni à exposer les thèses

du christianisme social ni à défendre le patriotisme ou le pacifisme.
Certes, c'est notre grande tentation que de mêler notre parole

humaine à la Parole de Dieu, et nous avons à lutter jusqu'au sang
contre les pensées terrestres qui nous remplissent, afin que ne soient
ni trahies ni déformées les intentions que Dieu nous fait connaître
dans sa Révélation.

Témoignage rendu à la seule Parole de Dieu, la prédication
chrétienne ne peut être que biblique ; fondée dans l'Ecriture, reconnaissant

l'Ecriture comme sa règle invariable et exclusive, elle aura dans

l'Ecriture à la fois sa base, son point de départ, son guide et son
critère.

Thurneysen dit de la prédication que c'est un discours lié au Livre.
Et nous ajoutons : à tout le Livre. Notre prédication ne sera véritablement

biblique que dans la mesure où elle sera l'explication des deux
Testaments. Il ne nous appartient pas de faire un choix et d'abandonner

l'Ancien Testament en faveur du Nouveau. Dieu parle dans

toute la Bible, et c'est arbitrairement limiter ce qu'il a à nous dire

que de prétendre l'écouter exclusivement dans les livres de la nouvelle
alliance. Le message que nous avons à annoncer n'est pas que soté-

riologique ; il ne peut, sans infidélité, négliger l'universelle majesté du
Dieu créateur qui donne tout son sens à la bonne nouvelle du salut.

2. Qu'est-ce qu'une prédication biblique

Selon la méthode d'exposition la plus facile, commençons par dire
ce qu'elle n'est pas

La prédication biblique n'est pas une suite de citations scripturaires
reliées les unes aux autres n'importe comment, par le moyen de

conjonctions ou de clichés pieux, au gré des assonances ou des

ressemblances d'images ou d'idées. Savoir une quantité de versets par
cœur, ce n'est pas encore connaître la Bible ; les réciter, ce n'est pas la
faire connaître ; assembler ces versets en une mosaïque hétéroclite et
bizarre, ce n'est pas composer une prédication biblique. Je n'insiste pas.



BIBLE ET PRÉDICATION 201

Aucun pasteur ne court le risque de donner dans ce travers propre
aux sectes.

Elle n'est pas davantage la biographie de tel prophète ou de tel
apôtre. La biographie est un moyen facile d'esquiver les difficultés.
Nous avons tous pu constater que la Bible est loin d'être le recueil
idéal de biographies pieuses que nous souhaiterions qu'elle fût Elle
se soucie fort peu de la vie et du devenir de ses héros. Ce qu'elle
nous apprend de ceux qu'elle met en scène, elle ne nous l'apprend
jamais par intérêt pour leur personnalité. En lui-même, l'homme,
dans la Bible, n'a aucune importance. Il n'en a que par rapport à

la Révélation de Dieu, que pour autant qu'il se trouve placé, à un
moment donné, sur la ligne de la Révélation. Et sur cette ligne il ne

se place jamais par un acte de sa libre volonté. Les prophètes et les

apôtres ne souhaitent jamais être ce qu'ils sont, ils doivent l'être, ils
le sont à leur corps défendant Quand Jonas s'enfuit à Tarsis, il n'est
ni le premier ni le dernier qui essaye de regimber contre les aiguillons
et qui commence par refuser de se placer là où Dieu le veut Moïse,

Amos, Esaïe, Jérémie en ont fait autant. « Tu m'as séduit, Eternel, et

je me suis laissé séduire. Tu m'as saisi, tu m'as vaincu Si je dis :

Je ne ferai plus mention de lui, je ne parlerai plus en son nom, —
il est dans mon cœur un feu dévorant qui me consume : je m'efforce
de le contenir et je ne le puis » (Jérémie xx, 7-9.)

Souligner cette victoire de Dieu, nous le devons ; c'est le message
même de la Bible. Prétendre faire plus, l'expliquer par des raisons

psychologiques, nous lancer dans une biographie qui ne pourrait
être que romancée, nous ne le pouvons.

La prédication biblique, enfin, ne veut pas être confondue avec une
leçon d'histoire, quelque adjectif que nous accolions à ce substantif.
La Bible n'est pas une histoire, au sens que nous donnons habituellement

à ce mot. « Vue d'en haut, écrit K. Barth, c'est une série de

libres actions divines ; vue d'en bas, une série d'essais sans résultats

au cours d'une impossible entreprise. Envisagée du point de vue
évolutioniste ou pragmatiste, elle reste entièrement incompréhensible

— tout professeur de religion qui n'use pas de douteux artifices

ne le sait que trop » to.

Entendons-nous bien : Je ne prétends pas que nous puissions nous

dispenser de donner les explications historiques, archéologiques ou

(l) K. Barth, Parole ie Dieu et parole humaine, p. 107.



202 ALEXANDRE LAVANCH Y

psychologiques nécessaires à l'intelligence de tel texte ou de telle
situation. Je dis simplement que ces explications ne suffisent pas à

faire une prédication. Il faudra donc qu'elles soient brèves, sobres,

peu nombreuses, afin de ne point étouffer le message biblique qu'elles
veulent faire mieux entendre.

Le terrain étant ainsi déblayé, il nous est facile de comprendre
qu'une prédication biblique est une explication de la Bible par elle-

même, une mise en valeur du contenu des documents bibliques et de

la réalité dans laquelle furent engagés les auteurs de ces documents.
Elle est une exposition de l'Ecriture faite en se souvenant que

chaque mot de l'Ancien et du Nouveau Testament est une main

indicatrice, une flèche dirigée — en avant ou en arrière — vers la

Croix, ce centre de gravité de tous les écrits bibliques, cet ultime et

unique dénouement possible du drame de cette Révélation qui n'est

pas un système rationnel de connaissances, mais l'intervention de

Dieu dans l'histoire humaine afin d'établir un chemin qui parte de

lui pour aboutir aux hommes et conclure une alliance, scellée en

Jésus-Christ, avec tous ceux qui sont fils d'Abraham dans la foi.

3. Choix des textes.

S'il est exact que la prédication chrétienne soit l'explication d'une

péricope biblique de l'Ancien aussi bien que du Nouveau Testament,

qui choisira les péricopes ou les versets à expliquer à l'assemblée des

fidèles

Chez nous, comme dans la plupart des Eglises réformées du type
zwinglien ou calviniste, le choix est laissé à la liberté souveraine du

prédicateur.
Pareille liberté convient fort bien à notre individualisme, mais elle

ne laisse pas d'appauvrir le message que nous sommes chargés de

délivrer. En effet, tout prédicateur a un certain nombre d'idées, de

sujets qui lui tiennent à cœur et qu'il juge essentiel d'exposer aussi

souvent que possible, sous des formes différentes. C'est si vrai que
l'on entend couramment dire de celui-ci qu'il est le prédicateur du

réveil, ou de la grâce, ou de la morale, tandis que l'on reproche à tel
autre de ne croire qu'à la vertu de la prédication sociale ou missionnaire

Bref, notre choix est déterminé et limité par nos points de vue
et par nos intérêts particuliers. Nous tournons dans un cercle res-



BIBLE ET PRÉDICATION 203

treint et, si grand que soit le soin que nous mettions à les renouveler,
nos sujets de prédication sont toujours proches parents les uns des

autres, de sorte que certaines affirmations ne sont jamais au centre
de notre message.

Qui ne voit que nous fixons ainsi des limites à la Parole, alors que,
serviteurs de cette Parole, telle qu'elle est contenue dans l'Ecriture,
c'est toute l'Ecriture que nous avons à expliquer

Comment briser cette limitation arbitraire Deux méthodes sont
possibles, celle de Calvin, celle de Luther.

Calvin, on le sait, expliquait d'une manière suivie tout un livre de

la Bible au cours d'une longue série de sermons. L'usage des lectionnaires,

des recueils de textes choisis d'avance lui paraissait, et paraît
à certains de ses disciples de stricte observance, une infraction au

premier commandement
Pour notre part, nous n'hésitons pas à juger, dans les conjonctures

présentes, la méthode de Luther préférable à celle de Calvin.
Une liste triennale de péricopes to, en rapport avec le calendrier

ecclésiastique, a l'immense avantage d'obliger le prédicateur à exposer
successivement, sur la base de l'Ecriture Sainte, les divers aspects
de la foi au cours de l'année. Les lectures fixées pour chaque dimanche

prévoyant généralement une péricope de l'Ancien Testament, une
des Epîtres et une de l'Evangile, pareille liste fournit matière à

prédications pour neuf ans, et cela sans tenir compte des introïts qui
ouvrent le service.

Pourquoi une liste de péricopes est-elle préférable à l'explication
suivie d'un livre La réponse à cette question est vite donnée : Alors

que Calvin prêchait huit fois par semaine, c'est-à-dire quatre cents
fois l'an, et pouvait ainsi venir à bout d'un livre canonique dans un
laps de temps relativement court, nous ne prêchons, nous, que
cinquante fois l'an à la campagne ou une vingtaine de fois en ville.
Dans ces circonstances, et tenu compte des grandes fêtes chrétiennes

qui interrompraient notre exposition, combien nous faudrait-il d'années

pour achever, par exemple, une série de prédications sur la

Genèse ou sur les Actes
D'autre part, qui ne voit que s'il peut entrer du subjectivisme dans

l'établissement d'une liste de péricopes — et ce subjectivisme-là

(1) Nous pensons à la liste triennale de péricopes établie par « Eglise et Liturgie »

et reproduite dans les dernières pages de la nouvelle Liturgie de l'Eglise nationale
vaudoise.



2o4 ALEXANDRE LAVANCHY

n'est pas celui du prédicateur —, il en entre tout autant dans le choix
d'un livre Pourquoi l'épître aux Romains plutôt que celle de

Jacques

Au premier moment, l'obligation de suivre une liste de péricopes

paraît entraîner une limitation que l'on peut craindre stérilisante.

L'expérience prouve que pareille contrainte imposée au prédicateur
aboutit, en dernière analyse, à un élargissement et non à un
appauvrissement.

4. La préparation de la prédication.

Avant de faire entendre au monde le message révélé, le prédicateur,
animé de la foi, scrutera l'Ecriture de tout son être. Pour ce faire il
n'hésitera pas à s'aider de toutes les sciences qu'il possède ; la
connaissance du grec — je n'ose parler de l'hébreu, hélas ¦—¦ lui
permettra de pénétrer les nuances du texte original ; il ne négligera ni
l'histoire ni l'archéologie ni les ressources que lui offrent les philosophies

anciennes.
Cette exégèse aura pour premier objet de fixer le prédicateur sur

le sens exact et complet du verset ou de la péricope qu'il étudie en

vue de la prédication. Nous avons à écouter humblement ce que le

texte veut dire et à nous refuser énergiquement à lui faire dire ce

qu'il nous plairait qu'il signifiât. Notre fidélité nous contraindra
également et non moins à scruter tout le texte, à mettre en évidence tout
son sens en chacun de ses mots et, par conséquent, à ne passer sous

silence aucune de ses indications te).

Le second objet de notre exégèse sera d'établir le rapport de notre
texte avec l'ensemble de la Révélation, en nous souvenant qu'aucun
verset, qu'aucune péricope n'a un sens en soi. « Toutes les pages du

saint Livre sont des avenues aboutissant au sacrifice absolu de Dieu. »

Il s'agira donc de développer, peut-être même de créer en nous
« cette faculté d'associer les thèmes et les idées bibliques, cette attention

à percevoir les échos successifs de la même Parole sans laquelle
nul sermon n'est concevable. L'histoire du Verbe imprégnera le
prédicateur. A peine aura-t-il lu quelques fragments des Evangiles ou
des Prophètes, que sa mémoire, fécondée par sa foi, fera surgir sous

son regard d'autres paroles saintes. Il pourra de la sorte ranger à son
ordre propre le texte qu'il médite te) ».

(>) Cf. K. Barth, Révélation - Eglise - Théologie, p. 50 s. — (2) Albert-Marie
Schmidt, Œuvres ie Jean Calvin, Editions Labor, Paris et Genève, t. III, p. 25.



BIBLE ET PRÉDICATION 205

Au moment où j'entrai dans le ministère, un maître, à qui je dois

une grande reconnaissance, me désigna le Dictionnaire des synonymes
et le Littré comme les outils indispensables au prédicateur Persuadés

que la correction de la forme — je n'ose dire sa beauté — doit offrir à

la Parole de Dieu une expression digne d'elle, nous ne négligerons
ni la grammaire ni le dictionnaire. Mais ces livres, en eux-mêmes

excellents, ne peuvent être nos outils essentiels

Ces outils ne seront-ils pas plutôt la possession d'une solide théologie
b'blique, grâce à laquelle nous pourrons ranger «à leur ordre propre»
les textes que nous méditons, l'usage de bons commentaires qui nous
aideront à fixer le sens exact de chaque verset et enfin, et surtout,
une réflexion personnelle prolongée sur le texte

5. L'application aux auditeurs.

La prédication de l'Eglise ne saurait se borner à expliquer le témoignage

des prophètes et des apôtres comme une parole prononcée dans

le passé. Ce témoignage, nous avons à le délivrer comme un message
actuel que puissent entendre ces auditeurs dont nous connaissons

bien les difficultés matérielles et morales. Les lignes du texte que
nous méditons, nous avons à les prolonger en sorte que notre parole
ne soit pas un simple écho du passé, mais qu'elle devienne, toujours
à nouveau, une parole adressée au présent le plus actuel, à l'homme

d'aujourd'hui dans sa situation la plus concrète.

Chaque prédicateur est incessamment replacé devant le même
problème : étant donné, d'une part, le message que nous devons apporter
à nos contemporains et, d'autre part, la situation très précise dans

laquelle ils se trouvent placés, quelle forme donnerons-nous à notre

message
Il y a ici un passage nécessaire, mais difficile, extrêmement

dangereux même. Il y a une tentation à laquelle aucun de nous ne peut
être sûr de n'avoir pas succombé! En effet, le prédicateur est toujours
tenté d'adapter le message dont il est chargé, de le présenter sous une
forme avantageuse, intéressante, rationnelle, convaincante. A cet

effet, il choisit des thèmes qu'il estime propres à attirer l'attention des

auditeurs possibles ; il cherche le terrain sur lequel il pense rejoindre
les indifférents et les incrédules ; il s'efforce d'humaniser l'accès à la
Parole de Dieu

Tout cela procède d'un zèle assurément louable, fondé sur le désir



2o6 ALEXANDRE LAVANCHY

d'amener toutes les âmes à l'obéissance de la foi. Mais est-ce là la
seule méthode qui s'offre au zèle missionnaire Ne pouvons-nous
donc prêcher avec quelque chance de succès qu'en trahissant peu ou

prou le texte auquel nous sommes liés, qu'en minimisant le message
dont nous sommes chargés

On me dira que nos auditeurs sont des créatures réelles engagées
dans les problèmes immédiats de la vie, venant à nous avec des besoins

précis, et que nous ne saurions satisfaire ces besoins en nous cantonnant

dans l'abstraction ou en nous envolant dans le bleu. Je me
garderai bien d'affirmer le contraire ; une connaissance exacte des

besoins réels de nos auditeurs est, en effet, indispensable au prédicateur

de la Parole.

J'ai dit : une connaissance exacte des besoins réels ; ces mots ne
laissent-ils pas entendre que nous ne devons pas prétendre trop
rapidement posséder cette connaissance-là Les besoins de nos auditeurs

et les questions qu'ils nous posent sont-ils vraiment leurs besoins réels

et leurs questions dernières Ne sont-ce pas plutôt — sans qu'ils en

aient nettement conscience ¦— des prétextes, des écrans derrière

lesquels ils se cachent, dans la crainte d'avoir à se connaître tels qu'ils
sont et d'avoir à entendre la grande question que Dieu leur pose.

Ce n'est pas quand nous humanisons le message de la Bible afin
de satisfaire leurs besoins apparents et de répondre à leurs

pseudoquestions, que nous prenons les hommes au sérieux, mais bien quand,
renversant les paravents derrière lesquels ils se cachent, emportant
les positions derrière lesquelles ils s'abritent, nous proclamons
humblement l'inouïe prétention et l'intransigeante absoluité de ce message

éminemment concret qui ne fait entendre la promesse de la

grâce que dans l'annonce du jugement divin te).

Les besoins de l'homme moderne Quand donc comprendrons-
nous qu'ils se ramènent à un besoin, à un désir passionné : entendre
à nouveau la Révélation de Dieu, c'est-à-dire Dieu lui-même, le

Dieu unique, le Dieu éternel, le Dieu vivant, et non pas je ne sais

quelle humaine révélation de l'homme lui-même, quelle idéalisation
de ses idéals

On a voulu adapter la prédication aux besoins de notre époque. Et
l'on n'a pas vu que ce désir d'adaptation n'était souvent qu'un désir

d'éviter la mise en cause directe, et l'on n'a pas compris que, tel qu'il

(J) Cf. K. Barth, Parole le Dieu et parole humaine, p. 136 s.



BIBLE ET PRÉDICATION 207

est, le message biblique seul contient la réponse aux questions vraies

et dernières de nos auditeurs.
Un mot encore à ce sujet : La Bible pose des questions précises à

qui écoute son témoignage. Ces questions, nous avons à les poser à

notre tour, dans les termes mêmes où nous les avons entendues, mais

sans qu'il nous appartienne de répondre à la place de nos auditeurs ;

nous n'avons pas à proposer nous-mêmes une solution aux problèmes
individuels qu'elles font surgir. Notre tâche se borne à préciser la

signification de ces questions dans les circonstances présentes et
personnelles de ceux qui les entendent et qui ont à trancher leur cas

chacun pour soi. Nous n'avons pas à faire de la casuistique dans nos

prédications, mais bien à placer chacun en face de l'interrogation
critique à laquelle Dieu soumet toute chair.

6. La forme de la prédication.

Explication de l'Ecriture et application à l'homme moderne du

contenu de cette Ecriture, quelle forme revêtira la prédication f
On sait que la méthode des Réformateurs consistait à suivre le

texte sacré verset après verset, je dirai presque mot après mot, et
l'on n'ignore pas que cette forme homilétique disparut assez tôt pour
faire place à une exposition plus synthétique, sinon plus cicéronienne.

Ils ne manquent pas aujourd'hui ceux qui voudraient que l'on en

revînt à l'ancien mode de pratiquer et que l'on remplaçât le sermon

par l'homélie. Puisque le prédicateur doit expliquer complètement le

texte biblique, ne convient-il pas qu'il explique ce texte tel qu'il se

présente Le suivre syllabe après syllabe, n'est-ce pas le meilleur

moyen de lui être fidèle Le sermon deviendrait ainsi une sorte de

commentaire oral, une étude biblique oratoire.
Ne soyons pas les victimes de la lettre. Si dans certains cas

l'homélie s'impose, si certains prédicateurs y excellent, je ne crois pas

que la fidélité à la Bible requière toujours cette forme-là. C'est bien

plus dans son intention et dans son esprit que dans sa forme qu'une
prédication est vraiment biblique.

Cette forme nous sera dictée, avant tout, par le contenu du texte

que nous avons à exposer ; l'essentiel, pour nous, c'est de traiter
tout le texte sans laisser aucune de ses parties dans l'ombre.



2o8 ALEXANDRE LAVANCHY

7. Le miracle de la predication.

Nous avons défini la prédication chrétienne : un témoignage rendu
à la Révélation attestée par la Bible dans l'attente d'une Révélation
actuelle.

Nous savons également que la Parole de Dieu se trouve, selon la
volonté de Dieu, dans la Parole par excellence, en Jésus-Christ, le

Logos ; qu'elle est en tout temps dans la Bible et aussi dans le message

de l'Eglise.
Rudolf Bultmann fait remarquer que le Nouveau Testament

emploie l'expression « Parole de Dieu » à propos de la prédication
chrétienne. Dans ce sens, elle est une puissance opérante, vivante et
donnant la viete).

Ou bien ces déclarations n'ont point de sens ou bien elles signifient

que la prédication chrétienne peut devenir, dans l'Eglise, Révélation
actuelle de Dieu, Parole de Dieu.

C'est précisément là le miracle qu'a perdu notre génération qui ne

se rend plus au temple pour écouter la prédication de la Parole de

Dieu, mais pour y entendre un discours religieux qu'elle discutera,
appréciera ou critiquera comme une quelconque conférence.

Lorsque la prédication est un appel à la Bible ouverte et à l'Esprit
qui, en elle, parle à notre esprit, une promesse lui est faite

Si nous prêchons vraiment la Révélation attestée par la Bible
et qu'il plaise à Dieu de se révéler par notre moyen — par ce moyen
qu'il a lui-même choisi dans l'Eglise —, alors, dans les chaires les

plus obscures, il peut se produire des événements propres à bouleverser

le monde. Dieu devient immédiat, Dieu se rend sensible,
perceptible ; le Dieu caché se fait entendre. C'est le miracle du Saint-

Esprit.
Mais ne prétendons pas nous en emparer nous-mêmes. Ce miracle

demeure l'exclusive propriété de Dieu ; il n'est jamais en notre pouvoir

; nous ne pouvons le posséder comme une partie de la puissance
divine que Dieu nous aurait abandonnée. Dans la dispensation de

Sa grâce, Dieu est toujours libre et souverain.
Nous devons croire au miracle ; nous devons, sans nous lasser,

implorer l'action de l'Esprit qui le réalise ; mais nous ne pouvons pas

(1) Rudolf Bultmann, « La notion de Parole de Dieu dans le Nouveau Testament »,

dans Les Cahiers bibliques de Foi et Vie, n° 1, p. 5 s.



BIBLE ET PRÉDICATION 209

le capter. Gardons-nous de cette familiarité avec le Saint-Esprit, de

cette manière de compter sur lui et de le compromettre dans nos

pieuses fantaisies, qui est un blasphème.
Mais si nous devons être bien persuadés qu'il nous est impossible

de provoquer le miracle à notre volonté, nous devons être persuadés
aussi qu'il dépend de nous que soient réalisées les conditions dans

lesquelles il se peut accomplir. Ces conditions sont notre fidélité et
notre foi.

La fidélité qui est requise de nous, c'est que notre prédication soit
entièrement fondée sur la Bible. Cette fidélité est un acte de foi,
l'acte de foi des Réformateurs, qui eurent le courage de faire d'une
chose aussi fortuite et contingente que la Bible le témoignage de la
Révélation de Dieu et qui refusèrent de sortir du cercle vivant formé

par l'Ecriture et par l'Esprit te).

Le renoncement à tout moyen qui n'est qu'humain, le refus de

consentir à adapter notre message aux exigences du monde et de la

mode, le dépouillement de toute argumentation conforme à la sagesse
du siècle, l'élimination de tout ce qui pourrait s'interposer entre le

message biblique et l'âme à qui nous l'annonçons, voilà l'acte de foi
auquel nous somme à notre tour invités.

Il va sans dire que le prédicateur ne peut sauter hors de son ombre

et que toujours, quoi qu'il fasse, le facteur humain interviendra dans

la prédication ; oui, mais si c'est une chose que de rechercher
l'épanouissement de ce facteur-là, c'en est une autre que de le réduire et
de le faire disparaître dans le message à annoncer.

« Nous ne falsifions point la Parole de Dieu, mais c'est avec pureté,
c'est telle qu'elle vient de Dieu que nous la prêchons devant Dieu, en

Christ» (II Cor. n, 17.)

Que si nous prêchons selon ces directives, refusant de mêler les

arguments d'une trop humaine sagesse au message biblique et renonçant

à nous faire les avocats de Dieu qui ne veut que des porte-
paroles, nous sommes alors en droit d'entrer dans la grande attente
et d'implorer le Saint-Esprit, car la promesse de l'action efficace de

Dieu repose sur l'infirme parole humaine, quand elle consent à devenir
l'humble et fidèle service que nous venons d'esquisser.

Lausanne. Alexandre LAVANCHY.

Cf. K. Barth, Parole le Dieu et parole humaine, p. 242.

REV. DE THÉOL. ET DE PHTL. — N. S., t. XXIX (n° 121, I941). I4


	Bible et prédication

