
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 120

Artikel: La réflexion philosophique et le problème religieux

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA REFLEXION PHILOSOPHIQUE

ET LE PROBLÈME RELIGIEUX

Lorsque la Société vaudoise de théologie fut fondée en 1875, la
Revue de Théologie et de Philosophie dont Astié et Dandiran furent
les promoteurs existait déjà depuis quelques années, et l'on peut
dire que très certainement celle-là est la fille de celle-ci. Comme sa

mère, et il faut l'en féliciter, la Société vaudoise de théologie eut à

honneur de vouer ses efforts aussi bien à la philosophie qu'à la
théologie. Tout récemment encore, elle a discuté le volume que son président

actuel, M. Edmond Rochedieu, a publié sur un sujet capital, à

savoir « la personnalité divine », sujet qui touche à la fois à la
philosophie et à la théologie.

Par là la Société vaudoise de théologie reste fidèle à une tradition

que nous devons avoir à cœur de maintenir ; car, ainsi que j'ai cru
pouvoir le dire, lors du jubilé, en 1931, de la Société romande de

philosophie, ce qui fait l'originalité de la pensée de notre pays dans

la philosophie de langue française, c'est de n'avoir jamais, jusqu'à
présent, séparé la réflexion philosophique et la spéculation théologique.

Pour s'associer au cinquantenaire de la Société académique
vaudoise, la Société de théologie a donc été bien inspirée en choisissant
le sujet qui est aujourd'hui proposé à notre méditation.

Mais est-il opportun de traiter de pareils sujets dans les temps que
nous vivons La méditation philosophique en effet suppose, non pas

certes, le luxe et l'abondance, mais du moins une certaine stabilité
de l'existence jointe à la tranquillité d'esprit. Lorsque cette condition

N. B. — Ce travail, destiné à la commémoration du cinquantenaire de la Société

académique vaudoise, a été présenté à la Société vaudoise de théologie, le 22 mars
1941.



i36 ARNOLD REYMOND

n'est pas réalisée et que la guerre fait rage, elle devient malaisée. A
l'heure actuelle il vaudrait mieux, semble-t-il, faire des conférences

sur le maniement des mitrailleuses, la conduite des avions et des

tanks, sur la technique et la réparation des moteurs, plutôt que
sur un problème philosophique. Toutefois, et la guerre actuelle le

prouve surabondamment, les idées et les opinions, contrôlées par la

censure et habilement lancées par les journaux et la T. S. F., sont une
arme aussi redoutable que les canons et les tanks.

L'époque est passée où l'on pouvait, en dilettante, émettre les

théories les plus subversives et les propos les plus saugrenus sans que
cela parût tirer à conséquence. Le XXe siècle nous fait cruellement

constater que les idées ont un pouvoir effectif et conduisent à des

actes, et que les spéculations en apparence inoffensives sur l'idée de

race, de langue, de nationalité peuvent bouleverser le monde.

Il est du devoir, dans la mesure où les circonstances le permettent,
de chercher par la réflexion philosophique à dépasser les événements

actuels, à démêler leur nature, à se préoccuper de leur déroulement

possible, afin de savoir quelle attitude prendre pour le présent et

pour l'avenir.
Or, s'il est un fait certain, c'est que, à côté des questions économiques,

une idéologie mystique est à la base du chaos où nous sommes,
et personne n'ignore que Lénine et Hitler sont devenus, chacun pour
leur peuple respectif, de véritables dieux dont les doctrines et les

actes ont un caractère sacré, et auxquels un culte est spontanément
rendu, s'il est vrai, comme on l'assure, que sur certaines tombes en

Allemagne on trouve l'épitaphe : il repose en Adolf Hitler. v
Le problème religieux sollicite donc aujourd'hui d'une façon

toute spéciale la réflexion philosophique. Il s'est du reste, comme
nous le verrons, toujours imposé à elle. Mais la philosophie est-elle

vraiment capable de nous éclairer à son sujet

Au premier abord il ne le semble pas. L'histoire de la philosophie
en effet présente un spectacle déconcertant ; elle apparaît comme
un éternel champ de bataille dans lequel les systèmes philosophiques
s'entrechoquent inlassablement. Chaque philosophe brandit son
système pour mettre en pièces celui de son voisin. Il n'y a nulle part un
asile où les solutions jugées définitives pourraient se réfugier, car à

chaque instant tout est remis en question.
Un examen plus attentif permet toutefois de discerner au sein de



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 137

cette inextricable mêlée quelques orientations, toujours les mêmes

et peu nombreuses en somme, telles que le matérialisme, l'idéalisme,
le vitalisme, et d'autres encore. En outre, ces orientations convergent
vers les mêmes problèmes à résoudre, que l'on peut ramener à quatre
essentiellement. Les trois premiers concernent respectivement l'origine,

la nature et la fin de tout ce qui existe. Le monde a-t-il été

créé du néant ou bien subsiste-t-il de toute éternité Est-il, dans sa

nature essentielle, esprit ou matière Y a-t-il enfin un but assigné à

la vie de l'univers et à celle de l'humanité, ou bien est-il absurde de

poser cette question
Ces trois problèmes en font surgir un quatrième qui est de nature

critique et que voici : Jusqu'à quel point l'intelligence est-elle capable
de connaître quelque chose, et si oui, que peut-elle exactement
connaître

La philosophie a donc devant elle une tâche qui, malgré son

ampleur formidable, est nettement caractérisée. Seulement elle n'est

pas seule à l'entreprendre.
Les religions, elles aussi, prétendent par leurs affirmations résoudre

les problèmes dont nous venons de parler. Les solutions qu'elles
proposent ont sur celles que la recherche philosophique déclare apporter
l'avantage de se donner pour divinement inspirées et révélées.

De leur côté les sciences, bien qu'elles s'occupent chacune d'un
domaine particulier, ont l'ambition, par l'ensemble et la convergence
de leurs découvertes, de répondre aux énigmes que posent l'univers
et tout ce qu'il contient. Elles montrent comment à partir de
nébuleuses primitives les mondes se sont formés, puis peuplés, et quel est

l'avenir qui leur est réservé. Les savants, sans doute, tout comme
les philosophes, luttent entre eux pour faire, chacun, triompher
leurs hypothèses. Mais, si la science n'invoque pas comme la théologie

une connaissance révélée, elle possède sur les systèmes philosophiques

l'immense supériorité d'avoir une méthode expérimentale
qui permet en général de décider entre deux théories explicatives
rivales, parce qu'elles reposent sur des données sensibles, mesurables

et pouvant être contrôlées par chacun.

Il en résulte que la philosophie, par sa prétention de dominer à la
fois la science et la religion, est suspecte à l'une comme à l'autre. Les

savants en effet reprochent aux philosophes leur incompétence,
puisque ceux-ci, la plupart du temps, ignorent, faute de l'avoir
pratiqué, le maniement des techniques qui est indispensable pour être



i38 AimOLD REYMOND

à même de se prononcer en connaissance de cause sur la vérité
scientifique. De leur côté, les théologiens les accusent de ne pas fréquenter
les communautés religieuses et d'en ignorer par conséquent la vie

profonde qui seule donne aux dogmes leur vraie signification.
On le voit : poser un pied sous le porche d'une église et l'autre à

l'entrée d'un laboratoire n'est pas une situation très confortable, et les

philosophes ont une tâche bien ingrate. Cette tâche est pourtant
nécessaire.

Je n'ai pas à montrer aujourd'hui comment, tout en s'appuyant
sur les sciences, la réflexion philosophique les dépasse et, suivant

une méthode qui lui est propre, aboutit à des conclusions qui viennent

couronner celles de la recherche scientifique.
Quant au problème religieux, la philosophie, pour les raisons que

nous avons indiquées, ne saurait le méconnaître. Seulement pour le

résoudre, elle ne veut recourir à aucune autre autorité qu'à celle
de la raison appuyée sur l'expérience. Peu lui importe dès lors que
le problème religieux reçoive une solution positive ou négative,

pourvu que la solution proposée soit l'explication rationnelle la plus
satisfaisante. La philosophie, en effet, pour subsister n'a besoin que
du postulat suivant : la raison est capable en tout cas de connaître

quelque chose, ne fût-ce que son impuissance à rien connaître.

Il en va tout autrement de la théologie. Cette discipline disparaîtrait

du jour où il serait rigoureusement démontré que l'objet des

croyances religieuses n'existe pas et qu'il a été façonné dans la
conscience humaine par un jeu d'illusions facile à déceler.

Il y a ainsi théoriquement une différence capitale entre la théologie
et la philosophie. La seconde peut subsister sans la première, tandis

que l'inverse n'est pas vrai ; car la réflexion philosophique intervient
dans les spéculations théologiques, comme elle intervient du reste
dans tout savoir plus ou moins systématiquement organisé.

Cela dit, voyons de plus près les attitudes que la réflexion philosophique

peut prendre et, en fait, a prises au cours des siècles vis-à-vis
du problème religieux.

Ces attitudes sont commandées par la négation ou l'affirmation
de la valeur originale, irréductible, qu'il faut attribuer à l'expérience
et à la croyance religieuses.



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 139

Pour nier cette valeur originale on peut s'appuyer, soit sur une
conception matérialiste de la réalité, soit sur les résultats des sciences

psychologiques et sociologiques.
En tant que doctrine philosophique, le matérialisme consiste à

regarder comme ayant une portée métaphysique absolue certaines
affirmations qui sont indispensables à la recherche scientifique, et
dont voici les plus importantes : Les phénomènes perçus par les sens

s'enchaînent rigoureusement ; ils sont causés par des particules
physico-chimiques qui, douées de mouvement, se combinent et se

dissocient perpétuellement. La vie psychique n'est alors que le

reflet des combinaisons qui forment les cellules nerveuses. Il va sans

dire que dans ce cas le divin, au sens religieux du terme, ne peut
exister. Pareille conception soulève toutefois une difficulté
insurmontable qui est celle-ci : Les particules physico-chimiques, prises
isolément, sont inconscientes. Comment peuvent-elles alors acquérir
dans certaines combinaisons cette propriété extraordinaire qui
caractérise la pensée réfléchie et la conscience

Quant aux sciences sociologiques et psychologiques, elles admettent
la vie psychique comme une donnée première dont l'origine nous
échappe. Elles n'en tiennent pas moins pour illusoire l'objet auquel
s'attache le sentiment religieux ; et elles montrent qu'il s'agit là
d'une illusion naturelle, de même que le mirage dans le désert. Le

voyageur, assoiffé au milieu des sables, ne se trompe pas quand il
déclare voir des objets qui se reflètent au loin sur une surface unie ;

mais ce reflet n'est pas dû à la présence d'un lac ; il a pour cause le

fait que la chaleur solaire provoque au ras du sol des couches d'air
de densité différente. Cela étant, les aspérités du sol se réfléchissent

sur ces couches d'air, ce qui donne l'illusion d'une nappe d'eau.
Les manifestations les plus caractéristiques de la vie religieuse

s'expliquent de même par les lois qui régissent les phénomènes
psychologiques et sociologiques.

Par exemple, les conceptions qu'un peuple se fait du divin sont

simplement l'image de ses mœurs et de ses coutumes. A l'époque de

Josué, les Juifs sont une nation guerrière et cruelle ; c'est pourquoi
leur dieu Jahveh ordonne, après la prise d'une ville, d'en passer tous
les habitants au fil de l'épée. Plus tard les mœurs s'adoucissent et

Jahveh devient le Dieu d'amour prêché par Jésus-Christ. Xénophane,
le poète-philosophe, qui vivait en Grèce au VIe siècle avant l'ère
chrétienne, avait déjà exprimé cette terrible pensée : «Les Ethiopiens font



i4o ARNOLD REYMOND

leurs dieux noirs et avec le nez camus ; les Thraces disent que les

leurs ont les yeux bleus et les cheveux rouges. »

Mais, dira-t-on, les rites et les sacrements, par leur efficacité sur la
vie spirituelle et même sur la vie physiologique du croyant, ne

prouvent-ils pas la réalité d'une puissance divine A cela on répond

que cette efficacité est un effet de suggestion. Un médecin fabrique
des pilules avec de la mie de pain ; il les enferme dans un flacon

couvert de formules chimiques et, par leur moyen, il guérit souvent
des maladies déclarées incurables. Il en va de même de l'action
des sacrements.

Invoquera-t-on alors l'expérience que grâce à la prière le croyant
fait de la présence directe de Dieu en lui Le psychologue ne nie pas

qu'il y ait dans la prière un dialogue, mais ce dialogue n'est pas,
selon lui, autre chose que celui du moi conscient et du moi subconscient.

Prier, c'est faire surgir dans la vie consciente les aspirations
de notre être vers un idéal d'action et de conduite qui ont été

refoulées dans le subconscient. Celles-ci nous semblent venir d'un
autre que nous, et c'est pourquoi nous les attribuons à Dieu.

Il semble cependant que l'obligation morale, le remords de la faute
commise, soient des sentiments irréductibles prouvant l'existence
d'un rapport entre Dieu et nous. La sociologie intervient à ce moment.
De pareils sentiments, dit-elle, s'expliquent par la contrainte que le

groupe social exerce sur les membres qui le composent. Ce groupe
social possède des règles, des tabous que chacun est tenu d'observer.
Celui qui les enfreint est puni, mis à l'écart. Il se sent alors un paria,
éprouve des remords, et il n'a qu'un désir, celui de rentrer en

grâce.
Reste cependant le fait suivant : Si tout ce qui relève de l'obligation

morale et religieuse se ramène à la contrainte sociale, comment
expliquer l'apparition, dans un groupe social, d'un fondateur de

religion nouvelle, ou même simplement d'un réformateur de la

religion établie Ces hommes déclarent expressément ne pas agir de

leur propre chef ; ils se réclament de Dieu, et c'est en son nom qu'ils
s'opposent énergiquement aux croyances et aux coutumes reçues.
A cette objection Durkheim a fait la réponse suivante. Ces

réformateurs concrétisent en eux et explicitent les aspirations inconscientes
de leur milieu, et c'est pourquoi leur prédication et leur critique du
conformisme social régnant trouvent un écho immédiat. Mais répondre
ainsi ne fait que reculer le problème, car si la contrainte est la seule



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 141

force qui agisse, comment des aspirations même inconscientes
peuvent-elles surgir

Comme on le voit, les sciences, qu'il s'agisse de leurs postulats ou
des lois qu'elles formulent, ne sont pas à même d'expliquer vraiment
le fait religieux ; elles peuvent bien mettre en lumière les conditions
de son développement et de son apparition, mais non pas en montrer
le caractère unique. Il appartient donc à la philosophie de chercher

en quoi consiste ce caractère et ce qu'est, à proprement parler, l'objet
de la croyance et de l'attitude religieuses.

Cette recherche doit évidemment être conduite en conformité avec
le postulat de la philosophie qui est, comme nous l'avons vu, de

n'invoquer d'autre autorité que celle de la raison et de l'expérience.
Mais qu'est-ce que la raison Chaque penseur s'en fait-il la même idée

Il suffit de comparer les deux citations suivantes pour voir combien

le problème est délicat.
La première est de M. Henri-L. Miéville : « Dans un système théologique

(au sens traditionnel), la raison est utilisée, elle n'est pas obéie.

Mais ce n'est pas impunément qu'on la répudie quand elle devient
gênante ; entre les dogmatismes rivaux s'élèvent de mortels conflits...,
car toute religion autoritaire est un impérialisme de la pensée. La
raison écartée, ainsi que l'expérience qu'elle interprète, il n'y a plus
d'arbitre » te).

Quant à la deuxième citation, elle est tirée d'un traité de logique

: « Certains philosophes ont voulu faire de l'autorité divine ou
de l'autorité humaine le critère suprême de la vérité ; mais le critère
de l'autorité est insuffisant en lui-même, puisque pour connaître
l'existence et les titres de l'autorité, il faut recourir à un autre critère,
à moins de croire, aveuglément, ce qui est indigne de la raison humaine » te).

Ce passage est de M. Régis Jolivet, professeur aux Facultés catholiques

de Lyon.
Voilà donc deux auteurs qui, au nom de la raison, écartent comme

critère de vérité toute autorité divine et humaine, et qui, sur la valeur
de la théologie catholique, aboutissent à des conclusions diamétralement

opposées.

(ï) Vers une philosophie le l'esprit, p. 145 (Lausanne, 1937). Pour le dire en
passant, les systèmes philosophiques, bien qu'ils prétendent chacun recourir à la raison,
n'évitent pas plus que les systèmes théologiques, les luttes fratricides. — (z) R. Jolivet,

Traité ie philosophie, I : Logique et cosmologie (Lyon, 1939), p. 143.



i42 ARNOLD REYMOND

Que désigne donc exactement le mot de raison te)

Il faut, pour préciser ce problème, faire une remarque préalable.
Dans l'antiquité et au moyen âge, le terme de raison était utilisé
dans le sens de calcul, de compte arithmétique, et c'est pourquoi
autrefois le livre des comptes d'un ménage s'appelait livre de raison ;

appliqué à la pensée, ce terme se rapportait à son activité logique,
tandis que les vocables «intelligence» ou «esprit» en désignaient la

capacité de compréhension et d'appréciation.
Dans ce qui va suivre nous considérerons plus ou moins comme

synonymes raison et intelligence, mais nous les distinguerons l'une et
l'autre de l'esprit proprement dit, qui en est le siège et qui les utilise.

Ces distinctions établies, voici les principales questions qui se

posent : La raison est-elle liée dans son activité à une forme
d'individualité, qui subsisterait après la destruction du corps Est-elle

l'apanage unique de l'humanité, en ce sens qu'avant l'apparition de

celle-ci, il n'en existait aucune trace dans l'univers
Si l'on répond négativement à cette dernière question, comment

comprendre alors le rapport de notre activité pensante avec cette
raison extra-humaine

Cette dernière se suffit-elle à elle-même dans une parfaite
inconscience Ignorant sa propre existence et l'action qu'elle exerce, elle

harmoniserait cependant et dirigerait tout ce qui est. Elle serait, si

l'on peut dire, le centre immuable, à partir duquel les idées et les

principes, en vertu de leur force expansive, agiraient constamment
sur l'univers. Surgit alors la difficulté de comprendre comment ces
idées et ces principes se hiérarchisent et s'ordonnent les uns par
rapport aux autres.

Faut-il alors donner à la raison comme support indispensable un
Etre tout-puissant qui, en tant qu'Esprit suprême, est pleinement
conscient de son activité créatrice

Pour répondre à ces questions, et à d'autres encore, un bref aperçu
historique est nécessaire.

Dans cet aperçu, schématique et forcément sommaire, nous envisagerons

surtout la philosophie ancienne, et plus spécialement les
positions prises par Platon, Aristote, les stoïciens et Plotin, dont l'importance

est capitale pour le sujet que nous étudions.
Socrate, le maître de Platon, a été le premier, parmi les penseurs

de la Grèce, qui ait traité d'une manière systématique le problème

(') Consulter sur cette question A. Lalande : Vocabulaire philosophique.



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 143

religieux et moral. Avant lui ce problème n'avait fait l'objet que de

réflexions fragmentaires. Socrate, en méditant sur les actions humaines,

découvre que celles-ci s'accomplissent selon des moules ou des

formes universelles et permanentes. Par exemple, les actes de justice
accomplis par un général envers ses soldats, ou par un cordonnier

envers ses clients, possèdent un élément commun qui en constitue la

forme essentielle. Cette forme que l'on appelle idée ou essence, il
s'agit de la découvrir et d'y conformer notre conduite dans chaque
cas particulier. Par là on acquiert le vrai bonheur.

Platon reprend la méthode de son maître, mais il en élargit
singulièrement la portée. Par l'analyse reflexive il constate les faits
suivants :

L'univers tout d'abord est un composé de matière et de formes

permanentes qui se conservent au travers dîs êtres et des événements

particuliers. Par exemple, l'idée (ou forme) de cheval se retrouve
dans tous les chevaux qui se succèdent au cours des siècles.

Comme d'autre part aucun être particulier ne réalise parfaitement
l'essence qui le forme, il doit mourir et être remplacé par d'autres.
C'est ce qui explique pourquoi l'univers est en transformation et

en perpétuel devenir.

Il faut remarquer en outre que les formes (ou idées) ne sont pas
directement données dans la perception sensible. Aucun des chevaux

que nos sens perçoivent n'est le cheval en soi ou cheval parfait.
L'intelligence qui a son siège dans l'âme est seule capable de saisir
intuitivement les idées et les essences.

Il y a donc trois genres de réalités que nous découvrons par une
réflexion attentive, à savoir : la matière, le monde des idées ou
formes éternelles, le monde des âmes, douées d'intelligence. Mais

comment ces trois genres de réalités, si différentes les unes des autres,
ont-elles pu s'unir

C'est ici que Platon fait intervenir un personnage divin qu'il
appelle le démiurge, et voici de quelle façon : Primitivement le monde
des âmes vivait, par le moyen de l'intelligence, dans une communion
étroite avec le monde des idées, et y trouvait sa joie.

Quant à la matière, elle était dans la nuit, informe et séparée de

tout. Le démiurge dans sa bonté eut pitié du dénuement où elle se

- trouvait ; il la fit participer au monde des idées et au monde des

âmes, et c'est ainsi que naquit le monde sensible. Mais comme la

matière est inerte et aveugle, elle mélange maladroitement soit les

âmes, soit les formes ou idées. C'est pourquoi le monde sensible est



144 ARNOLD REYMOND

imparfait et que nous sommes malheureux. Par exemple, l'homme
dont l'âme sœur est née deux siècles avant lui la cherchera en vain
durant toute son existence. Nous pouvons toutefois, grâce à la
réminiscence, reprendre contact avec le monde des idées et trouver le

bonheur dans la pratique du bien et de la justice.
Au sujet de l'interprétation religieuse à donner au platonisme, la

difficulté capitale est de savoir jusqu'à quel point les mythes dont
se sert Platon pour faire comprendre sa pensée, sont vraiment des

mythes ou bien expriment une part de vérité, et laquelle te) ; si, par
exemple, le démiurge n'est pas pour Platon un être fictif, mais bien

l'incarnation éternelle et vivante de l'idée du bien, il serait alors,

d'après les Pères de l'Eglise et Thomas d'Aquin, un Dieu conscient,

avec lequel notre moi est en réciprocité de conscience. Si au contraire
le démiurge est une invention poétique, l'idée du bien serait de nature
impersonnelle et se confondrait avec une raison qui ordonne tout et

qui cependant est inconsciente de l'attrait qu'elle exerce.

Il y a toutefois une troisième interprétation possible, c'est celle qui
consiste à regarder le démiurge comme un Dieu subordonné et à faire
du Bien le Dieu par excellence, c'est-à-dire la plus haute personnalité

te). D'autre part, suivant un témoignage d'Aristote, Platon a

très certainement déclaré à la fin de sa vie que l'Un est identique au
Bien et qu'il en est même le fondement, tous deux étant au-dessus

de l'être et de l'essence. Mais si l'Un se confond avec le Bien (ou Dieu)

qui est personnalité par excellence, on peut, nous semble-t-il, définir
comme suit sa nature :

L'Un ne peut être considéré comme une simple unité fonctionnelle

existant en fait, car celle-ci suppose des termes qui sont déterminés

dans leur être et dans leur essence. Par exemple, l'unité qui
caractérise la fonction « sinus » n'est pas identique à celle qui
concerne la tangente ; la première, en effet, est liée à une variation
numérique allant de o à I, et inversement ; la deuxième est attachée
à une variation s'étendant de o à l'infini, et inversement.

Non, l'unité qui est constitutive de l'Un est l'unité d'un agir dans

sa plénitude. Or, l'acte le plus riche que nous puissions concevoir,
ce n'est pas l'acte automatique ou physico-mécanique, mais celui qui

(i) Cf. P. Frutiger, Les Mythes le Platon, Paris, Alcan. — Voir également :

R. Schaerer : La question platonicienne, p. 143 et ss., Neuchâtel, 1938. —
P. Thévenaz, L'âme lu Monle... (Plutarque et le Timée). Paris, 1938. —
(z) L. Robin : Platon, p. 251.



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 145

est conçu et exécuté en toute liberté, c'est-à-dire l'acte dont l'auteur
est une personne. L'acte le plus parfait, peut-on dire, serait l'acte

original par excellence, à savoir celui dont la pensée, la matière et
l'exécution seraient entièrement créés par la même personne et qui
posséderait de ce fait une unité indivisible. L'Un ou Dieu est ainsi le
Créateur par excellence, et c'est pourquoi il est au-dessus de l'être et
de l'essence, puisque sa productivité dépasse constamment le

présent (c'est-à-dire ce qui est) et qu'elle est imprévisible dans ses

déterminations (formes ou essences), puisqu'elle est entièrement libre.
On peut, au sujet de l'immortalité de l'âme, présenter une remarque

analogue. Ce qu'il y a d'immortel dans l'âme, est-ce à la fois le moi

et la portion de raison qui l'anime Ou bien cette portion est-elle

seule immortelle et, à la mort, retourne-t-elle à la source inconsciente
d'où elle est issue Certains arguments de Platon se rapportent
nettement à la deuxième manière de voir. Quant à ceux qui sont
favorables à l'immortalité du moi, faut-il leur donner un sens mythique

ou les prendre à la lettre Dans ce dernier cas, les âmes humaines

sont, prises individuellement, immortelles, mais elles sont soumises

à une suite de chutes et d'ascensions spirituelles qui s'effectuent

par des réincarnations et se reproduisent périodiquement de toute
éternité.

A bien des égards, Aristote sur ces questions n'est guère plus
explicite. Dieu, acte pur de pensée, trouve sa joie dans la contemplation

des intelligibles qu'il produit. C'est donc, semble-t-il, qu'il est
conscient. Quant à l'immortalité de l'âme, Aristote établit sans

doute une distinction très nette entre un intellect passif qui est lié
à la sensation et au corps et qui disparaît avec eux, et un intellect
actif qui est immortel. Mais ce dernier conserve-t-il une forme
individuelle ou non Il est difficile de le dire. Il semble toutefois qu'Aristote

ait la pensée suivante. Sans adopter la conception stoïcienne

suivant laquelle le monde est détruit périodiquement par le feu pour
renaître ensuite de ses cendres comme le phénix, il admet qu'en vertu
du processus de génération et de corruption, tel que nous le connaissons,

le monde se renouvelle constamment, d'une façon partielle
comme le couteau de Janot, et repasse périodiquement par les

mêmes phases. Cela étant, un homme en tout point semblable à

Platon, vivant dans le même cadre que le sien, agissant, pensant et

parlant comme lui, réapparaîtra une infinité de fois sur la terre, mais

ce ne sera jamais Platon en personne, mais l'un de ses sosies. Ce qui

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXX (n° 120, I941). 10



i46 ARNOLD REYMOND

est donc immortel, outre la raison, c'est une virtualité de la forme
individuelle propre à Platon, virtualité qui s'actualise périodiquement,

le nombre de ces actualisations étant illimité te).

Avec le stoïcisme la notion de logos ou de raison divine se précise,
dans le sens suivant. Pour les stoïciens la matière et la vie psychique,
le corps et l'âme, sont indissolublement unis. C'est pourquoi le logos

ne peut être séparé du monde matériel, comme c'est le cas pour
l'idée platonicienne du Bien, ou pour le Dieu, acte pur de pensée,

d'Aristote. Le logos qui anime tout est à la fois un feu matériel
subtil et une raison ordonnatrice ; il est force physique en même

temps que puissance intelligente et sage ; il est loi physique et providence

de toutes choses. Cela étant, le bonheur pour le vrai sage
consiste à dompter ses passions et à accepter la place qui lui est
assignée dans le monde par la bienveillante sagesse du logos.

Une pareille conception n'implique pas d'ailleurs que l'Univers soit
soumis à des lois, au sens que la science moderne donne à ce terme ;

car chaque être, chaque fait a sa destinée propre, et il y a autant de

destins qu'il y a de réalités particulières te). Ce que l'on appelle
miracles peut très bien se produire. Les événements miraculeux
toutefois, quoique imprévisibles, ne sont pas des productions
arbitraires du destin ; ils ont beau être uniques et extraordinaires ; ils
n'en sont pas moins inhérents aux déroulements cycliques de l'univers
et se reproduisent dans chacun d'eux avec leur caractère exceptionnel.

Au IIIe siècle après Jésus-Christ les théologiens d'Alexandrie et
les philosophes néo-platoniciens s'inspirent tous deux de la doctrine
du logos ; mais les résultats auxquels ils aboutissent sont différents
et même opposés.

Comme M. Bréhier l'a admirablement montré à diverses reprises,

l'opposition ne provient pas du fait que l'éducation reçue et le genre
de vie seraient autres. En effet l'instruction littéraire était la même

pour les chrétiens et les païens ; et, quant au genre de vie, certains

philosophes menaient une existence aussi ascétique que les moines
du désert.

C'est la vision et l'interprétation du monde qui sont totalement
différentes.

La théologie chrétienne affirme que le monde a été créé librement

P. Duhem, Le système iu monle, t. I, p. 166. — (z) Cf. notre étude: La
logique stoïcienne, parue dans cette Revue, 1929, p. 161.



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 147

par la parole de Dieu. Cette parole ou verbe est le logos ; mais ce

logos n'est pas impersonnel comme celui des stoïciens ou comme

l'intelligible que le Dieu d'Aristote engendre constamment afin

d'avoir la joie de le contempler. C'est le Fils éternellement engendré

par Dieu le Père ; il est personne vivante, ayant inspiré les

prophètes de l'Ancienne Alliance et s'étant incarné pour sauver l'humanité

pécheresse, laquelle sera jugée au dernier jour. L'histoire du

monde est ainsi un drame qui a un commencement et une fin, et

qui se déroule dans les actes suivants : création, péché, incarnation,
jugement. Ce drame ne se joue qu'une fois dans l'Univers. Pour Platon,

le temps dont la révolution périodique des astres mesure
l'écoulement est l'image mobile de l'éternité. Pour le chrétien il n'est qu'une
brève parenthèse, introduite par Dieu au sein de l'éternité.

Plotin, le fondateur du néoplatonisme qui unit dans une vaste

synthèse Platon, Aristote et le stoïcisme, considère le christianisme

comme une absurdité. Il ne reproche certes pas aux chrétiens de

s'appuyer sur l'autorité des livres saints, car c'est d'une ferveur égale
à la leur que lui-même invoque le témoignage des écrits de Platon
et d'Aristote.

Non, ce qui choque Plotin et lui paraît incompréhensible, ce sont
les doctrines elles-mêmes. «Votre Dieu, dit-il aux chrétiens, est donc

resté inactif pendant une éternité. Est-ce parce qu'il ne voulait pas
créer Il n'était donc pas bon. Est-ce parce qu'il ne pouvait pas Il
n'était donc pas tout puissant, »te) De plus, comment un monde

imparfait peut-il avoir été créé par un Dieu parfait
Pour Plotin rien ne vient du néant, et rien n'y retourne. Dieu, ou

l'Un suprême, par l'expansion radioactive de sa plénitude produit
une suite de réalités qui sont de moins en moins parfaites, à mesure

qu'elles s'éloignent de lui, à savoir : le monde des intelligibles, celui
des âmes, puis le monde sensible et la matière.

La chute des âmes humaines, leur retour à Dieu par la contemplation

des intelligibles, puis par l'extase, obéissent à une loi universelle,
et se reproduisent cycliquement. La chute n'est pas une faute, un
péché. C'est un oubli de soi-même, une sorte d'hypnose provoquée

par l'attrait des choses sensibles. Lorsque l'âme brusquement se

réveille pour se tourner vers le monde intelligible, elle peut par

(r) E. Bréhier : Logos stoïcien, Verbe chrétien, Raison cartésienne. Conférence
prononcée à l'Université de Groningue, 28 novembre 1939.



148 ARNOLD REYMOND

l'extase parvenir jusqu'à l'Un et s'y abîmer dans une inconscience

apaisée. Elle perd alors jusqu'à son activité rationnelle, car celle-ci
n'était qu'une étape intermédiaire précédant l'extase.

Quant à Dieu ou l'Un, le mystère de ce qu'il est comme être

pensant, agissant et voulant, dépasse tout ce que nous pouvons concevoir

ou imaginer, et nous ne pouvons en parler que par images et
analogiquement.

En résumé, dans le problème qui nous occupe, on se trouve à la
fin de l'empire romain en présence de deux orientations de pensée
très différentes.

Selon la première, qui est celle de la philosophie grecque, la raison
divine est translucide à elle-même ; elle n'est pas autre chose que
Dieu, à savoir une pensée qui se pense elle-même et trouve sa joie
dans ce qu'elle produit. Source de toute perfection, cette pensée,

sans être entièrement inconsciente de son action, n'agit en tout cas que
d'une façon indirecte sur la matière et sur le monde sensible

auxquels elle communique l'ordre et la beauté, pour autant que leur
nature le permet.

Quant à la raison humaine, si elle est capable de découvrir les

intelligibles et parfois de les contempler dans leur pureté, elle ne
saurait les produire et c'est en quoi, si elle s'apparente à la raison

divine, elle en diffère profondément. Son exercice est en particulier
lié à l'activité de jugement et, par conséquent, à l'existence d'un moi
conscient. L'effort religieux consiste alors à s'unir si étroitement aux
intelligibles et par leur moyen à Dieu que finalement la conscience

du moi soit abolie, ce qui ne signifie pas que le moi soit nécessairement

anéanti.
En effet, et ceci est capital, le pensée antique affirme l'éternité

de la matière. Il en résulte que les destinées du monde sensible, comme
celles de l'âme humaine et de son activité rationnelle, se'répètent
périodiquement suivant des lois éternelles.

Quant à la deuxième orientation, qui est celle de la théologie
chrétienne, elle est en un sens diamétralement opposée, comme nous
l'avons déjà fait remarquer. Dieu est essentiellement amour ; comme
tel il a pour objet un Fils bien-aimé, qui, de même que lui, est une

personne et en qui réside son logos, c'est-à-dire sa raison ou sagesse,

et auquel il est éternellement uni par l'Esprit saint.



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 149

C'est donc par amour que Dieu accomplit l'acte créateur et rédempteur

grâce auquel l'humanité peut être sauvée. Si notre raison ne

peut les comprendre entièrement, ce n'est pas qu'ils soient

arbitraires, puisqu'ils sont œuvres d'amour et de rédemption par le

moyen du logos ; mais c'est parce que, en tant que nous sommes des

créatures, notre raison est limitée et que le péché peut fausser son

jugement. C'est pourquoi le mystère de la grâce élective qui sauve
les uns et abandonne les autres à la damnation nous échappe.

On sait comment au moyen âge Thomas d'Aquin a tenté de concilier

les deux conceptions de la raison divine que nous venons de

rappeler, à savoir celle du Verbe qui est personne et qui s'incarne, et
celle du logos qui est à la fois auteur et contemplateur des intelligibles.

Ce travail de conciliation aboutit à la fameuse distinction qui
sépare la foi de la raison, les vérités révélées des vérités naturellement

accessibles à la raison, et qui assigne à la théologie et à la

philosophie leurs domaines respectifs ainsi que leurs frontières communes.

Par exemple, la philosophie peut démontrer l'existence de Dieu et
l'immortalité de l'âme. Ces vérités sont également des dogmes révélés

par la Bible. Elles appartiennent donc à la fois à la Révélation et

aux lumières naturelles de la raison. Par contre, la raison ne peut pas
découvrir par elle-même des dogmes tels que ceux de la Trinité et
de l'Incarnation, qui constituent en propre le domaine du révélé.

Tout ce qu'elle peut faire à leur sujet, c'est de montrer qu'ils ne sont

pas contradictoires. Ainsi le seul élément qui est commun aux vérités
révélées et non révélées, c'est la non-contradiction.

La Renaissance du XVIe siècle délivre la philosophie de la tutelle

que la théologie lui avait imposée. Descartes en particulier prend
une initiative hardie, inspirée par certains passages de saint Augustin,
et qui est celle-ci : Les principes et les lois éternelles qui dirigent
notre raison ont été établis par un acte de la volonté et de la

sagesse divines. Leur origine est donc contingente, mais, une fois

créés, ils sont nécessaires et immuables, car il est contraire à la

perfection divine de les changer.
Raison divine et raison humaine sont donc incomparables entre

elles, puisque la première est créatrice des principes qui dirigent la
deuxième. «Ce serait en effet», dit Descartes, « parler de Dieu comme
d'un Jupiter ou d'un Saturne et l'assujettir au Styx et aux destinées



150 ARNOLD REYMOND

que de dire que ces principes ou vérités éternelles sont indépendantes
de lui » te).

Mais cela dit, la raison humaine est autonome et peut avoir
confiance en elle-même, à condition de prendre pour critère l'évidence,
c'est-à-dire ce qui se présente à l'esprit comme ne pouvant pas être

autre qu'il n'est. D'autre part, quoiqu'on ait pu en penser, Descartes

est sincèrement attaché à la foi catholique ; de plus, sur les rapports
de la raison et de la foi, il adopte la conception thomiste et il assigne

comme domaine à la raison tout ce qui touche au monde sensible et
aux mathématiques, ainsi que les problèmes concernant l'existence
et les perfections de Dieu, et l'immortalité de l'âme.

Les successeurs de Descartes seront jusqu'au XIXe siècle fidèles
à cette manière de concevoir le domaine du rationnel ; ils admettent
en outre qu'il y a une distance incommensurable entre raison humaine

et raison divine, et Spinoza ira jusqu'à dire qu'il n'y a pas plus de

rapport entre l'intelligence divine et l'intelligence humaine qu'entre
le chien, être vivant, et le Chien, constellation de la voûte céleste.

Cela n'empêche pas toutefois que pour lui, comme pour Malebranche

et Leibniz, ce serait saper les bases mêmes de la vérité que de considérer

comme contingents les principes qui dirigent la raison humaine,
et c'est pourquoi l'activité rationnelle de Dieu y est également
soumise. Dieu ne peut pas faire en sorte que de toute éternité 2 et 2

n'aient pas fait 4.
La parenté entre raison humaine et raison divine est ainsi rétablie,

pour autant qu'il s'agit, non pas de vérités révélées, mais du

domaine assigné à la philosophie.
On sait comment Kant, par une étude approfondie de ce qu'il

appelle la raison pure, en arrive à conclure que la seule solution à

donner aux problèmes religieux est de l'ordre pratique et ne peut
revêtir que la forme de croyances. Ces croyances du reste concernent
aussi bien les problèmes dénommés philosophiques, tels que l'existence

de Dieu et l'immortalité de l'âme, que les vérités appelées
révélées. Dès que l'on s'aventure hors du terrain pratique pour
discuter ces questions, on est conduit à des antinomies insolubles. Kant

propose donc d'assigner à la réflexion philosophique une tâche
exclusivement critique, toute autre tâche étant au-dessus de ses forces.

Les successeurs immédiats de Kant se sont hâtés de violer sa

(1) Edition P. Adam et Tannery, t. I, p. 135.



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 151

consigne. Hegel en particulier a édifié un système grandiose qui a

dominé en partie les spéculations du XIXe siècle, et qui a bouleversé
les anciennes oppositions de la foi et de la raison et celles des vérités
révélées et des vérités rationnelles, par sa conception d'un Absolu

qui est en devenir et s'affirme par thèse, antithèse et synthèse. Ce

système intègre d'une façon hardie les doctrines concernant la
Trinité, l'Incarnation, etc. Il abolit d'autre part la séparation que les

philosophies, antérieures à la critique kantienne, avaient établie

entre la raison divine et la raison humaine.

Mais, pour bien comprendre et juger la pensée de Hegel, il faut
dans le problème qui nous occupe ne pas oublier que Hegel a

commencé par faire des études de théologie et qu'il a écrit une vie de

Jésus. Il faut également se rappeler ceci : à ses yeux peu importent
les dimensions géométriques de l'Univers et le nombre des étoiles ;

peu importe également que le soleil soit le centre mécanique de notre
système planétaire. Le fait essentiel, c'est que notre globe terrestre
se trouve être le centre métaphysique de l'Univers. On peut sans

doute admirer le scintillement et la sérénité des étoiles qui à perte
de vue peuplent la voûte du firmament. « Leur brillante figuration
est en soi aussi peu admirable qu'une éruption cutanée. »

Cela étant, voici grossièrement tracé le scheme de la philosophie
hégélienne :

L'Absolu tout d'abord a organisé son activité rationnelle alors

qu'il était inconscient, puis il a extériorisé cette activité, transformée

en une force physique, et fait surgir par son moyen les formes et la

matière qui constituent le monde sensible, en commençant par les

plus simples, à savoir les minéraux et les végétaux, pour aboutir
finalement à l'homme.

Avec l'humanité et dans l'humanité l'Absolu devient Esprit et

prend conscience de lui-même. Il est à la fois immanent et transcendant

à l'humanité, immanent par rapport à l'espèce humaine et
transcendant par rapport aux individus. Ceux-ci n'ont pas de valeur

propre. Ce sont des instruments éphémères qui, sitôt utilisés, sont

rejetés dans le néant. A mesure que les civilisations se développent,

que les grands Etats se forment, la conscience de l'Absolu s'élargit
et s'enrichit.

Hegel toutefois ne se demande pas ce qui se produira, lorsque
l'Absolu sera au terme de son devenir. L'Absolu jouira-t-il éternellement

de la plénitude de conscience ainsi atteinte, ce qui supposerait



152 ARNOLD REYMOND

l'éternité de l'humanité, de notre globe et des cieux actuels Ou
bien y aura-t-il retour à un état d'inconscience, donnant lieu à un
nouveau déroulement cyclique identique au précédent, et ainsi de

suite indéfiniment^?
Quoi qu'il en soit de ce problème, nous pouvons dire que dans la

philosophie hégélienne la raison divine s'identifie avec la raison
humaine qui en est l'incarnation et qui se trouve être la conscience

même de l'Absolu. La raison humaine n'a donc pas à chercher au delà
d'elle-même ses vérités et ses révélations, puisqu'elle les porte toutes
dans son sein.

Tout lui est en principe translucide, car tout ce qui est réel est

rationnel, et inversement. Dieu-Esprit et l'humanité ne font qu'un,
et la raison humaine est à la lettre créatrice de ses objets de pensée,

lesquels sont rigoureusement concordants avec la réalité.
Ainsi, tandis que la pensée antique avait toujours maintenu

la transcendance de Dieu et de ses attributs par rapport à l'homme
et à sa raison, Hegel abandonne cette manière de voir. Il rejette
également la conception chrétienne selon laquelle Dieu, tout en

restant transcendant, s'est, dans la personne de son Fils, incarné
miraculeusement, durant quelques années, afin de sauver les hommes.

Pour Hegel l'incarnation n'a pas été un fait miraculeux qui s'est

produit une unique fois dans l'histoire. Elle est la loi même du
développement de Dieu et de l'humanité, ce qui supprime dans tous les

domaines la transcendance, entendue dans le sens que lui avaient
donné la philosophie ancienne et la théologie chrétienne.

L'on comprend dès lors les ardentes critiques que S. Kierkegaard,
K. Barth et E. Brunner adressent à la raison humaine, puisque ces

théologiens ne la conçoivent pas autrement que Hegel.

Au terme de cet exposé historique, il me semble qu'il faut
abandonner les définitions usuelles qui sont données de la raison comme
étant le siège de vérités éternelles en nombre fini ou infini, suivant

qu'il s'agit de l'homme ou de Dieu.

Il faut rattacher le problème de la raison à l'activité de juger et ne

jamais séparer vérité et jugement vrai.
Par diverses analyses que je ne puis résumer ici, j'ai essayé de

montrer que l'activité de juger se rencontre déjà chez les animaux,



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 153

tout au moins chez les animaux supérieurs. Seulement elle s'y exerce

sur des données uniquement sensori-motrices et imagées, qu'elle

compare entre elles. De cette comparaison résulte une détermination

qui est en même temps un acte. Il suffit d'examiner un chat qui hésite
à descendre d'un mur, pour se rendre compte qu'il possède cette activité
rudimentaire de juger que l'on peut appeler intelligence animale.

Chez l'homme le jugement a pour matière, non plus des images

sensori-motrices, mais des concepts, et c'est pourquoi son activité de

juger n'est pas simplement intelligence animale, mais raison. Ainsi
comprise, la raison se présente comme un pouvoir de coordination,
d'appréciation et de déduction qui règle l'activité de juger.

Cela étant, on découvre que si les jugements particuliers ne sont vrais

que relativement aux informations dont on dispose pour les établir,
les conditions dernières qui assurent l'activité de juger et rendent

possible un jugement vrai sont éternelles, ce qui fonde en droit la vérité.
Ainsi comprise, la raison laisse le champ ouvert à toutes les

affirmations, quelle que soit leur provenance. Elle peut être acceptée par
la philosophie comme par la science et la théologie, ainsi que la
notion de vérité qui en découle. Le révélé lui-même en effet peut
être reçu comme source de rationalité, s'il permet de mieux
comprendre le sens de la vie et de l'histoire humaines te).

S'il en est ainsi, peut-on séparer ce qui appartiendrait en propre à

la philosophie par opposition à ce qui serait réservé au domaine
religieux, et si oui, comment faire cette séparation

On ne peut plus en tout cas effectuer la distinction sur la base

proposée par Thomas d'Aquin.
Il semble difficile, entre autres, de disjoindre à propos de Dieu la

nature de son être et son existence et de proposer avec M. Jacques

(¦) Au sujet du révélé, une remarque importante est à faire. Sans doute, dès

l'instant où la raison n'est plus posée comme créant ou comme possédant à l'état
inné ses objets, tout doit se révéler à elle, aussi bien le donné mathématique que le
donné physique ou moral. Tous les « révélés » ne sont pas cependant de même nature.
Un objet physique qui est inconscient ne peut volontairement se dérober à mon
contact, si je m'approche de lui. Il se révèle donc à moi malgré lui. Lorsqu'il y a

rapport de personne à personne, la révélation est d'une autre nature. Elle a un caractère

de liberté. Une personne peut éviter de me révéler sa présence, alors même que
je la rechercherais Par conséquent, suivant l'idée que l'on se fait de Dieu (force
inconsciente ou, au contraire, Etre suprême sachant qu'il existe et agit), la révélation
du divin changera de nature. Dans le premier cas, l'homme cherche Dieu, mais n'est

pas cherché par lui ; dans le deuxième cas, Dieu se manifeste à l'homme par un acte
voulu de lui.



154 ARNOLD REYMOND

Chevalier que la démonstration de l'existence de Dieu fasse partie
de l'instruction scolaire, puisqu'elle peut être démontrée rationnellement,

tandis que l'Eglise, dépositaire des vérités révélées,
enseignerait quelle est sa nature trinitaire.

Mais si l'on ne peut plus se référer à la distinction thomiste,
comment procéder et donner une solution du problème que l'on pourrait
appeler protestante

En 1939, M. Guérin a donné à la Société vaudoise de théologie une
étude fort intéressante sur cette question te).

Il commence par opposer philosophie et religion. D'après lui la

philosophie n'est pas autre chose que la synthèse de toutes les sciences ;

par suite le genre de connaissance qu'elle peut atteindre possède les

caractères de la connaissance et de l'intelligibilité scientifique. Cela

étant, son but dernier serait la contemplation des lois nécessaires qui
dirigent le monde, si, à partir de Descartes, la science n'était pas
devenue une exploitation du monde, cessant par là d'être désintéressée.

Dans la religion, au contraire, l'action prime la connaissance. En
effet l'être qui est objet de la religion se pose comme transcendant,

parce qu'il n'est pas donné sous une forme achevée comme le sont les

objets de la science. C'est un devoir être, c'est-à-dire un dépassement
de soi par soi-même. Ce devoir être qui est l'objet de la religion est

indéfinissable, irreprésentable ; comme tel il échappe aux conditions
de l'intelligibilité scientifique, et sa connaissance relève d'une discipline

spéciale qui est la philosophie religieuse.
A supposer que la philosophie soit vraiment une science au sens

indiqué par M. Guérin, les caractères que celui-ci attribue à la
connaissance scientifique ne me semblent pas exacts.

En' disant que la science moderne a cessé d'être désintéressée,

parce qu'elle est devenue exploitation du monde, M. Guérin confond
les aspects techniques et épistémologiques qui caractérisent toute
science. La géométrie, par exemple, tire son origine des problèmes

qui se posaient aux arpenteurs égyptiens ; elle n'en est pas moins
désintéressée pour cela. De même, dans la physique contemporaine il
faut distinguer entre la physique théorique, qui est parfaitement
désintéressée malgré son contact avec la réalité sensible, et la physique

appliquée telle que l'utilise l'industrie.
Quant à l'intelligibilité, et quoi qu'en pense M. Guérin, il y a, dans

(l) Voir dans cette Revue, n° 116, juillet-septembre 1940, p. 262.



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 155

la connaissance scientifique, entre l'objet donné et la pensée relative

à cet objet des abîmes tout aussi considérables qu'entre
l'objet religieux et la représentation que nous nous en faisons. Par
exemple, la relation à établir entre le continu et le discontinu fait le

désespoir du mathématicien, de même que l'opposition de l'immanence

et de la transcendance est un cauchemar pour le théologien.
Il y a ainsi une transcendance dans le domaine scientifique comme
dans le domaine religieux.

On ne peut pas davantage dire que toute discipline d'action soit

étrangère à l'acquisition de la connaissance scientifique, car même

en mathématiques, il faut, par des exercices répétés, se familiariser
avec les opérations géométriques ou algébriques, pour en avoir une
vraie connaissance.

Sur l'objet même de la religion, la pensée de M. Guérin est quelque

peu flottante. Il le définit comme un devoir être, un dépassement de

soi par soi-même. Mais on ne voit pas si ce devoir être et ce dépassement

se suffisent à eux-mêmes, ou bien s'ils supposent un être suprême

qui est leur cause inspiratrice et qui subsiste pour lui-même
indépendamment d'eux. Dira-t-on que, du moment que cet Etre échappe
à toute définition adéquate, il est pour nous comme s'il n'était pas
Pareille attitude ne nous semble pas justifiée ; car le fait que toutes
les représentations de cet Etre suprême ou Dieu sont inadéquates
n'empêche pas que, parmi ces représentations, les unes soient plus
vraies que d'autres, parce qu'elles sont plus exhaustives de la vie

religieuse et spirituelle.
Pour M. Guérin, le divin, semble-t-il, est tantôt une valorisation

de soi par soi-même, tantôt la source, le fondement de cette
valorisation, et l'on ne voit pas très bien laquelle des deux conceptions il
adopte. Il en résulte que l'objet qu'il attribue à la religion est plutôt
incohérent.

Mais je ne veux pas discuter plus longtemps ce point, pas plus que
les remarques, très intéressantes du reste, faites par M. Guérin sur
les dogmes chrétiens, les rapports de l'histoire des religions et de la

psychologie avec la philosophie religieuse, celle-ci étant à proprement
parler la connaissance systématisée que nous pouvons nous faire
de l'objet religieux.

Je constate seulement que M. Guérin attribue à la philosophie
religieuse les mêmes caractères que possède la théologie dans la

mesure où celle-ci soutient un rapport étroit avec la vie des croyants.



i56 ARNOLD REYMOND

Il nous dit, par exemple te) : « C'est bien plutôt à la philosophie
religieuse de se mettre à l'école de la religion que le contraire; et c'est par
la religion surtout, plus que par la science, que l'on peut devenir

vraiment et profondément métaphysicien ». Ces pensées sont au fond
les mêmes que celles exprimées par K. Barth et E. Brunner sur la

dépendance de la théologie vis-à-vis de l'Eglise, c'est-à-dire vis-à-vis
de la communauté des croyants.

Ce rapprochement est d'autant plus indiqué que pour M. Guérin
la philosophie religieuse est essentiellement chrétienne. Cette
philosophie, dit-il, « doit chercher sa nourriture, non pas chez les

philosophes de profession, même chez ceux qui comme Kant ou Hegel ou

tant d'autres ont traité de la religion, mais chez les grandes âmes

religieuses, saint Augustin, saint Bernard, Malebranche, Pascal,

Vinet, Laberthonnière » te).

Ainsi, d'un côté, M. Guérin identifie sciences et philosophie, et de

l'autre philosophie religieuse et théologie chrétienne.

Je ne puis adopter ce point de vue ; ainsi que je l'ai rappelé plus
haut, la philosophie, tout en s'appuyant étroitement sur les sciences

et sur les affirmations religieuses, a son objet et ses méthodes

propres.
En gros, on peut, me semble-t-il, marquer la situation comme

suit : La philosophie, en tant que discipline générale, relève uniquement

de l'autorité de la raison sans postulats existentiels définis.
Les sciences, au contraire, supposent un monde de réalités qui

existent pour elles-mêmes, indépendamment du savant qui les étudie.
Avant qu'aucun être humain et, par conséquent, aucun géologue
n'existât sur notre globe terrestre, celui-ci était le théâtre de phénomènes

géologiques obéissant à des lois. Les religions, de même, postulent

que la croyance au divin n'est pas le produit de l'imagination
créatrice, mais qu'elle a pour cause un divin qui se révèle à l'homme
en provoquant chez lui des expériences et des représentations sui

generis, et c'est sur ce postulat que se fonde la théologie qui coordonne

et systématise les affirmations découlant de ces expériences. La
philosophie en tant que discipline générale subsiste en dehors de

pareilles données existentielles, puisqu'elle n'exclut pas un scepticisme

complètement agnostique, à condition que celui-ci se légitime
devant la raison.

Mais, est-il besoin de le dire, s'il y a une philosophie générale en

Revue le théologie et ie philosophie, 1940, p. 272. — (2) Ibilem, p. 279.



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 157

tant que discipline, il n'existe pas, malgré la prétention de son

auteur, un système philosophique qui, ayant résolu tous les problèmes,
représenterait la philosophie dans son intégralité. Il n'y a en fait
que des systèmes particuliers (idéalisme platonicien, épicurisme,
kantisme, etc.) mettant en lumière d'un point de vue philosophique
divers aspects de la réalité et de la vie. Il en résulte que chacun

d'eux postule des données existentielles. Mais en quoi alors de

pareils systèmes peuvent-ils différer d'un système théologique
Au premier abord, cette différence ne paraît pas pouvoir être

établie, car en principe une théologie, de même qu'une philosophie,
doit s'occuper de tout, puisqu'elle s'occupe de Dieu ; mais en fait
sa tâche essentielle est l'étude des relations qui doivent exister entre
Dieu et l'homme. Par conséquent, elle n'accorde pas aux sciences, à

l'art ou à tel autre domaine la même importance que le fait une

philosophie. Ce n'est pas à dire que celle-ci néglige les problèmes
religieux, mais ce qui l'intéresse avant tout dans ces problèmes, c'est
leur valeur universelle, extra-confessionnelle et extra-ecclésiastique,
si l'on peut s'exprimer ainsi.

Une théologie, au contraire, est liée à certaines manifestations de la
vie et de la foi religieuses, car elle est toujours l'exposé systématique
des croyances d'une communauté religieuse. Cette communauté se

réunit périodiquement pour célébrer un culte par des chants, des

prières et des repas en commun. Lorsqu'elle exprime les croyances d'une

religion supérieure, une théologie se réclame toujours d'une personnalité
(Jésus-Christ, Mahomet, Bouddha) dont les actes et les paroles transmis

par tradition orale ou écrite font autorité te), et c'est de cette
tradition que le théologien s'inspirera pour élaborer son système.

Rien de pareil en philosophie. Sans doute un système philosophique

peut avoir la valeur d'une religion, en ce sens qu'il alimente la vie
intérieure de celui qui l'a conçu. De plus, il est vrai que dans

l'histoire on rencontre des écoles philosophiques, comme le pythagorisme,

le positivisme d'Auguste Comte, qui ont eu le caractère de

communautés religieuses. Mais de pareils cas sont rares ; lorsqu'ils se

produisent, c'est que l'enseignement du maître s'affirme comme un
dogme à ne pas discuter, mais à défendre, et il cesse alors d'être à

proprement parler philosophique et prend valeur de coutume établie.

S'il en est ainsi, c'est que les philosophes ne sauraient fonder une vraie

Cf. Jean de la Harpe. « Dans les grandes religions prosélytiques tout au moins,
la personne est au coeur de leur édification : fonction du Médiateur, culte même de

a Vierge chez les catholiques, etc. » Revue ie théologie et le philosophie, 1941, p. 73.



i58 ARNOLD REYMOND

communauté religieuse sur la base d'un système d'idées qui peut être

constamment critiqué. Ils peuvent s'entendre sur des questions de

méthode, et encore ; mais il est rare qu'il y ait entre eux une communauté

de pensée suffisante pour que celle-ci donne naissance à un culte,
et groupe une multitude de fidèles, de plus en plus considérable.

Tout au plus un philosophe pourra-t-il réunir autour de lui quelques

disciples auxquels il recommandera, s'il a vraiment conscience

de sa mission, de ne pas jurer d'après la parole du maître. Cette
recommandation est en général inutile, ainsi que l'a constaté Platon,
quand il disait d'Aristote : « C'est un jeune poulain qui rue contre
son maître ».

#
# *

Les considérations que nous venons de développer peuvent
s'appliquer, quoique à un degré moindre, à la philosophie religieuse,

qui, prenant pour point de départ le fait religieux, se rapproche
de la théologie davantage que ne le peut faire, la philosophie tout
court. Comme celle-ci, toutefois, elle en reste distincte.

Tout d'abord, en tant que discipline prise dans sa généralité, la

philosophie religieuse ne peut, pas plus que la philosophie générale,
servir de base à une communauté de croyants. Cette philosophie
religieuse se donne en effet pour tâche de dégager, en les coordonnant,
les traits essentiels et communs de la vie et des croyances religieuses.
Mais ce faisant, elle laisse tomber tout ce qu'il y a d'original dans

chaque religion pour ne retenir qu'un squelette schématique, dépourvu
de chair et de muscles. Ce dénominateur commun peut-il conserver la
sève religieuse dans ce qu'elle a de tonifiant Que reste-t-il, par exemple,

de la prière dans son contenu et sa signification, si l'on ne conserve
d'elle que l'élément commun manifesté dans les prières de toutes
les communautés religieuses (sauvages ou civilisées) que nous
connaissons Le résidu obtenu est certainement insuffisant pour vivifier
d'une façon durable une communauté religieuse. Nous n'avons garde,
en disant cela, d'oublier que « l'âme religieuse », comme le dit Lachelier,

« se cherche et se trouve hors du groupe social, loin de lui et
souvent contre lui » te) ; mais, lorsqu'elle aspire à l'intimité spirituelle la

plus haute avec Dieu, et que, pour cela, elle se sépare de sa famille
confessionnelle, elle fuit non moins complètement tout syncrétisme
doctrinal et rituel.

(i) J. Lachelier, Oeuvres, tome II, p. 170. (Paris, 1933).



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 159

Si la philosophie religieuse ne borne pas sa tâche à extraire l'essence

de données forcément disparates, et si elle juge que telle collectivité
représente une vie et une pensée religieuses supérieures aux autres,
elle prend position et deviendra, par exemple, une philosophie
chrétienne, bouddhiste, et même polynésienne ; car certains
considèrent comme supérieure aux religions dites civilisées la conception
des Polynésiens pour lesquels le divin ou Mana serait, à ce que l'on
prétend, une force physique et psychique, sans aucun caractère
définissable, et qui se révélerait cependant à l'homme par une action
bienfaisante ou malfaisante.

De pareilles philosophies religieuses admettent comme la théologie

un révélé ; mais si elles l'admettent, c'est parce qu'elles le
considèrent comme indispensable à une explication rationnelle de

l'Univers et de la vie humaine. Elles tiennent du reste cette explication

comme n'étant pas absolue, mais comme soumise à ce que j'ai
appelé «le plus ample informé». Certes elles peuvent, de la même

façon que la théologie, satisfaire les aspirations d'un groupe de

croyants qui cherchent à comprendre leur foi ; mais dans le
protestantisme, où en général aucune autorité ecclésiastique ne recommande

une philosophie religieuse spéciale, de tels groupes sont
assez restreints.

En quoi dès lors une théologie protestante sera-t-elle différente
d'une philosophie chrétienne, inspirée du protestantisme?

Cette dernière, me semble-t-il, alors même qu'elle se réclame d'une

tradition, la dépasse par le souci de l'universel qui est inhérent à la
recherche philosophique ; elle prend, en outre, vis-à-vis de cette
tradition une attitude plus libre et plus critique que la théologie ; car

n'ayant pas comme celle-ci le souci spirituel de la communauté qui
se rattache à cette tradition, elle se soumet sans arrière-pensée au

plus ample informé.
C'est à la fois un privilège et un danger ; un privilège, puisque la

pensée se sent entièrement dépréoccupée ; un danger d'autre part,
parce que la pensée risque de s'appauvrir de toute la richesse que la

théologie trouve dans les expériences et les idées de l'Eglise qu'elle
a pour mission d'éclairer et de diriger te).

(J) Voir sur ce point Edouard Mauris : « Comment définir la théologie moderne »

Revue ie théologie et ie philosophie, 1940, p. 323. Ed. Burnier : La Théologie
systématique protestante en Suisse romanie p. 25-27 (Lausanne, 1940).



16b ARNOLD REYMOND

La théologie en effet, même si elle n'est pas esclave d'une tradition,
se doit à elle-même de la protéger avec intelligence. Son attitude est
essentiellement apologétique, c'est-à-dire qu'elle est, si je puis dire,
inversement critique de celle prise par une philosophie chrétienne, et
voici pourquoi : La théologie a pour mission de critiquer, c'est-à-dire
de passer au crible, les arguments invoqués contre la tradition et le
révélé dont elle se réclame, ce qui ne l'empêche pas de réformer ses

conceptions à leur sujet, si les arguments sont reconnus par elle comme
irréfutables. Il en résulte que, malgré leurs positions inversement

critiques, une théologie et une philosophie chrétiennes peuvent se

rejoindre l'une l'autre sur les points essentiels.

On le voit: Plutôt que de parler des rapports de la philosophie
religieuse et de la théologie, il vaudrait mieux parler de la réflexion

philosophique ayant pour objet les problèmes religieux.
11 ressort de tout ce qui vient d'être dit que cette réflexion

philosophique aura une attitude critique et expectative, rationnelle dans
le sens où nous avons défini ce terme ; elle ne reniera pas du reste
les résultats acquis jusqu'à maintenant dans tous les domaines du

c^voir, et c'est en fonction de ces résultats, lorsqu'elle s'applique,
par exemple, à la tradition chrétienne, qu'elle cherchera à en dégager
la valeur profonde et permanente.

Il serait intéressant à ce propos d'étudier les principaux dogmes

chrétiens, mais ce serait dépasser le cadre de notre sujet.
Je me contenterai donc de présenter quelques remarques sur

la Trinité. On dit que rationnellement ce dogme est impossible ;

car, personnalité impliquant limitation, dire de Dieu qu'il est
trois personnes en un, c'est contredire à son infinité ; on ajoute,
en outre, qu'il est contradictoire à la notion de personnalité de

concevoir qu'un être puisse se réaliser en trois personnes et rester un.
Le premier de ces arguments n'est pas péremptoire. Il semble, par

exemple, que vis-à-vis de la série des nombres entiers, la série des

nombres pairs et celle des nombres impairs, qui en sont des parties,
soient moins infinies. L'arithmétique du transfini montre cependant
qu'au point de vue cardinal ces trois séries sont absolument équivalentes.

Nous avons là une réalité mathématique (la série des nombres

entiers) qui est à la fois une et infinie et qui renferme en son sein

deux autres réalités, issues d'elle-même et également infinies comme
elle. La raison s'accommode de ce mystère. Pourquoi ne s'accom-



RÉFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLÈME RELIGIEUX 161

moderait-elle pas de la Trinité, si l'amour a un fondement métaphysique

tout aussi assuré que la pensée et l'étendue
Dira-t-on que c'est la notion même de personne qui est un obstacle

invincible, parce que la personnalité est quelque chose d'indivisible?
Mais à entendre les psychologues modernes, il est impossible de dire

exactement ce qu'est la personnalité ; un même être humain peut
être le siège de deux, trois ou même quatre personnalités. Celles-ci

apparaissent donc comme étant des fonctions psychiques de cet être.

Pourquoi alors ne pas admettre que Dieu puisse être un en trois

personnes
Certains arguments métaphysiques et psychologiques ne sauraient

donc être invoqués d'une façon décisive, et c'est l'histoire des dogmes

qu'il faut consulter. L'Eglise catholique nous invite du reste à suivre

cette voie en disant que le dogme de la Trinité, implicitement
renfermé dans les livres bibliques, s'est explicité au cours des siècles.

Seulement, en étudiant la formation des dogmes, on constate que si le

culte de la sainte Vierge, tel qu'il existe actuellement, avait pris son

essor au IIIe siècle, et non postérieurement, le concile de Nicée aurait
proclamé un dogme quadrinitaire, et non trinitaire. Sur ce terrain la

difficulté est alors de comprendre non pas pourquoi Dieu est trois,
mais pourquoi il n'est pas quatre, ou cinq, etc.

Il vaut donc infiniment mieux laisser à la formule trinitaire la

signification religieuse qu'elle a dans le Nouveau Testament, formule

indiquant le rôle unique joué par Jésus dans la foi que le croyant et

l'Eglise ont de l'amour et du pardon de Dieu.

En conclusion, philosophie et théologie ont besoin l'une de l'autre.
La réflexion philosophique, comprise dans le sens où nous l'avons

indiqué, oblige la théologie à ne pas envisager uniquement sous l'angle
de la prédication et des besoins pratiques de l'Eglise les affirmations
dont elle se nourrit. La philosophie, d'autre part, est constamment
incitée par la théologie à examiner si les résultats critiques auxquels
elle aboutit n'ont pas été obtenus par une simplification abusive des

données de la réalité vécue.

Arnold REYMOND.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXX (n° 120, I941).


	La réflexion philosophique et le problème religieux

