Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 120

Artikel: La réflexion philosophique et le probleme religieux
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA REFLEXION PHILOSOPHIQUE
ET LE PROBLEME RELIGIEUX

Lorsque la Société vaudoise de théologie fut fondée en 1875, la
Revue de Théologie et de Philosophie dont Astié et Dandiran furent
les promoteurs existait déja depuis quelques années, et I'on peut
dire que trés certainement celle-1a est la fille de celle-ci. Comme sa
mére, et il faut Pen féliciter, la Société vaudoise de théologie eut 2
honneur de vouer ses efforts aussi bien a la philosophie qu’a la théo-
logie. Tout récemment encore, elle a discuté le volume que son prési-
dent actuel, M. Edmond Rochedieu, a publié sur un sujet capital, a
savoir «la personnalité divine », sujet qui touche a la fois a la philo-
sophie et a la théologie.

Par 14 la Société vaudoise de théologie reste fidéle 2 une tradition
que nous devons avoir a cceur de maintenir ; car, ainsi que j’ai cru
pouvoir le dire, lors du jubilé, en 1931, de la Société romande de
philosophie, ce qui fait 'originalité de la pensée de notre pays dans
la philosophie de langue frangaise, c’est de n’avoir jamais, jusqu’a pré-
sent, séparé la réflexion philosophique et la spéculation théologique.

Pour s’associer au cinquantenaire de la Société académique vau-
doise, la Société de théologie a donc été bien inspirée en choisissant
le sujet qui est aujourd’hui proposé a notre méditation.

Mais est-il opportun de traiter de pareils sujets dans les temps que
nous vivons ! La méditation philosophique en effet suppose, non pas
certes, le luxe et ’abondance, mais du moins une certaine stabilité
de Pexistence jointe a la tranquillité d’esprit. Lorsque cette condition

N. B. — Ce travail, destiné 4 la commémoration du cinquantenaire de la Société
académique vaudoise, a été présenté A la Société vaudoise de théologie, le 22 mars

1941.



136 ARNOLD REYMOND

n’est pas réalisée et que la guerre fait rage, elle devient malaisée. A
Pheure actuelle il vaudrait mieux, semble-t-il, faire des conférences
sur le maniement des mitrailleuses, la conduite des avions et des
tanks, sur la technique et la réparation des moteurs, plutét que
sur un probléme philosophique. Toutefois, et la guerre actuelle le
prouve surabondamment, les idées et les opinions, contrélées par la
censure et habilement lancées par les journauxetlaT. S. F., sont une
arme aussi redoutable que les canons et les tanks.

L’époque est passée ou l'on pouvait, en dilettante, émettre les
théories les plus subversives et les propos les plus saugrenus sans que
cela parfit tirer a conséquence. Le XX¢ siecle nous fait cruellement
constater que les idées ont un pouvoir effectif et conduisent a des
actes, et que les spéculations en apparence inoffensives sur Iidée de
race, de langue, de nationalité peuvent bouleverser le monde.

Il est du devoir, dans la mesure ot les circonstances le permettent,
de chercher par la réflexion philosophique a dépasser les événements
actuels, 2 déméler leur nature, a se préoccuper de leur déroulement
possible, afin de savoir quelle attitude prendre pour le présent et
pour lavenir.

Or, §’il est un fait certain, c’est que, a c6té des questions économi-
ques, une idéologie mystique est a la base du chaos ol nous sommes,
et personne n’ignore que Lénine et Hitler sont devenus, chacun pour
leur peuple respectif, de véritables dieux dont les doctrines et les
actes ont un caractere sacré, et auxquels un culte est spontanément
rendu, s’il est vrai, comme on ’assure, que sur certaines tombes en
Allemagne on trouve I’épitaphe : il repose en Adolf Hitler. ~

Le probléme religieux sollicite donc aujourd’hui d’une fagon
toute spéciale la réflexion philosophique. Il s’est du reste, comme
nous le verrons, toujours imposé a elle. Mais la philosophie est-elle

\

vraiment capable de nous éclairer a son sujet ?

Au premier abord il ne le semble pas. L’histoire de la philosophie
en effet présente un spectacle déconcertant; elle apparait comme
un éternel champ de bataille dans lequel les systémes philosophiques
s’entrechoquent inlassablement. Chaque philosophe brandit son sys-
téme pour mettre en pieces celui de son voisin. I1 n’y a nulle part un
asile ou les solutions jugées définitives pourraient se réfugier, car a
chaque instant tout est remis en question.

Un examen plus attentif permet toutefois de discerner au sein de



REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 137

cette inextricable mélée quelques orientations, toujours les mémes
et peu nombreuses en somme, telles que le matérialisme, I'idéalisme,
le vitalisme, et d’autres encore. En outre, ces orientations convergent
vers les mémes problémes a résoudre, que ’on peut ramener a quatre
essentiellement. Les trois premiers concernent respectivement ’ori-
gine, la nature et la fin de tout ce qui existe. Le monde a-t-il été
créé du néant ou bien subsiste-t-il de toute éternité ? Est-il, danssa
nature essentielle, esprit ou matiére ? Y a-t-il enfin un but assigné a
la vie de lunivers et a celle de 'humanité, ou bien est-il absurde de
poser cette question ?

Ces trois problemes en font surgir un quatrieéme qui est de nature
critique et que voici : Jusqu’a quel point P'intelligence est-elle capable
de connaitre quelque chose, et si oui, que peut-elle exactement con-
naitre ?

La philosophie a donc devant elle une tAche qui, malgré son
ampleur formidable, est nettement caractérisée. Seulement elle n’est
pas seule a ’entreprendre.

Les religions, elles aussi, prétendent par leurs affirmations résoudre
les problemes dont nous venons de parler. Les solutions qu’elles pro-
posent ont sur celles que la recherche philosophique déclare apporter
Pavantage de se donner pour divinement inspirées et révélées.

De leur coté les sciences, bien qu’elles s’occupent chacune d’un
domaine particulier, ont ’ambition, par ’ensemble et la convergence
de leurs découvertes, de répondre aux énigmes que posent I'univers
et tout ce qu’il contient. Elles montrent comment a partir de nébu-
leuses primitives les mondes se sont formés, puis peuplés, et quel est
Pavenir qui leur est réservé. Les savants, sans doute, tout comme
les philosophes, luttent entre eux pour faire, chacun, triompher
leurs hypotheses. Mais, si la science n’invoque pas comme la théo-
logie une connaissance révélée, elle posseéde sur les systemes philoso-
phiques 'immense supériorité d’avoir une méthode expérimentale
qui permet en général de décider entre deux théories explicatives
rivales, parce qu’elles reposent sur des données sensibles, mesurables
et pouvant étre controlées par chacun.

Il en résulte que la philosophie, par sa prétention de dominer a la
fois la science et la religion, est suspecte a 'une comme a Pautre. Les
savants en effet reprochent aux philosophes leur incompétence,
puisque ceux-ci, la plupart du temps, ignorent, faute de ’avoir pra-
tiqué, le maniement des techniques qui est indispensable pour étre



138 ARNOLD REYTMOND

a méme de se prononcer en connaissance de cause sur la vérité scien-
tifique. De leur coté, les théologiens les accusent de ne pas fréquenter
les communautés religieuses et d’en ignorer par conséquent la vie
profonde qui seule donne aux dogmes leur vraie signification.

On le voit: poser un pied sous le porche d’une église et ’autre a
P’entrée d’un laboratoire n’est pas une situation trés confortable, et les
philosophes ont une tiche bien ingrate. Cette tiche est pourtant
nécessaire.

Je n’ai pas 4 montrer aujourd’hui comment, tout en s’appuyant
sur les sciences, la réflexion philosophique les dépasse et, suivant
une méthode qui lui est propre, aboutit a des conclusions qui vien-
nent couronner celles de la recherche scientifique.

Quant au probléme religieux, la philosophie, pour les raisons que
nous avons indiquées, ne saurait le méconnaitre. Seulement pour le
résoudre, elle ne veut recourir 4 aucune autre autorité qu’a celle
de la raison appuyée sur expérience. Peu lui importe d@s lors que
le probléme religieux regoive une solution positive ou négative,
pourvu que la solution proposée soit I'explication rationnelle la plus
satisfaisante. La philosophie, en effet, pour subsister n’a besoin que
du postulat suivant: la raison est capable en tout cas de connaitre
quelque chose, ne ft-ce que son impuissance a rien connaitre.

Il en va tout autrement de la théologie. Cette discipline disparai-
trait du jour ou il serait rigoureusement démontré que l’objet des
croyances religieuses n’existe pas et qu’il a été faconné dans la
conscience humaine par un jeu d’illusions facile a déceler.

Il y a ainsi théoriquement une différence capitale entre la théologie
et la philosophie. La seconde peut subsister sans la premiere, tandis
que Pinverse n’est pas vrai ; car la réflexion philosophique intervient
dans les spéculations théologiques, comme elle intervient du reste
dans tout savoir plus ou moins systématiquement organisé.

Cela dit, voyons de plus pres les attitudes que la réflexion philoso-
phique peut prendre et, en fait, a prises au cours des siécles vis-a-vis
du probléme religieux.

Ces attitudes sont commandées par la négation ou l’affirmation
de la valeur originale, irréductible, qu’il faut attribuer a ’expérience
et a la croyance religieuses.



REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 139

Pour nier cette valeur originale on peut s’appuyer, soit sur une
conception matérialiste de la réalité, soit sur les résultats des sciences
psychologiques et sociologiques.

En tant que doctrine philosophique, le matérialisme consiste a
regarder comme ayant une portée métaphysique absolue certaines
affirmations qui sont indispensables 4 la recherche scientifique, et
dont voici les plus importantes: Les phénoménes pergus par les sens
s’enchainent rigoureusement ; ils sont causés par des particules
physico-chimiques qui, douées de mouvement, se combinent et se
dissocient perpétuellement. La vie psychique n’est alors que le
reflet des combinaisons qui forment les cellules nerveuses. Il va sans
dire que dans ce cas le divin, au sens religieux du terme, ne peut
exister, Pareille conception souléve toutefois une difficulté insur-
montable qui est celle-ci: Les particules physico-chimiques, prises
isolément, sont inconscientes. Comment peuvent-elles alors acquérir
dans certaines combinaisons cette propriété extraordinaire qui
caractérise la pensée réfléchie et la conscience ?

Quant aux sciences sociologiques et psychologiques, elles admettent
la vie psychique comme une donnée premiere dont lorigine nous
échappe. Elles n’en tiennent pas moins pour illusoire Pobjet auquel
s’attache le sentiment religieux ; et elles montrent qu’il s’agit la
d’une illusion naturelle, de méme que le mirage dans le désert. Le
voyageur, assoiffé au milieu des sables, ne se trompe pas quand il
déclare voir des objets qui se refletent au loin sur une surface unie;
mais ce reflet n’est pas di 4 la présence d’un lac; il a pour cause le
fait que la chaleur solaire provoque au ras du sol des couches d’air
de densité différente. Cela étant, les aspérités du sol se réfléchissent
sur ces couches d’air, ce qui donne lillusion d’une nappe d’eau.
Les manifestations les plus caractéristiques de la vie religieuse
s’expliquent de méme par les lois qui régissent les phénomenes psycho-
logiques et sociologiques.

Par exemple, les conceptions qu’un peuple se fait du divin sont
simplement I'image de ses mceurs et de ses coutumes. A I’époque de
Josué, les Juifs sont une nation guerritre et cruelle ; c’est pourquoi
leur dieu Jahveh ordonne, apreés la prise d’une ville, d’en passer tous
les habitants au fil de 1’épée. Plus tard les mceurs s’adoucissent et
Jahveh devient le Dieu d’amour préché par Jésus-Christ. Xénophane,
le potte-philosophe, qui vivait en Gréce au VIe siecle avant ’¢re chré-
tienne, avait déja exprimé cette terrible pensée: « Les Ethiopiens font



140 ARNOLD REYMOND

leurs dieux noirs et avec le nez camus; les Thraces disent que les
leurs ont les yeux bleus et les cheveux rouges. »

Mais, dira-t-on, les rites et les sacrements, par leur efficacité sur la
vie spirituelle et méme sur la vie physiologique du croyant, ne
prouvent-ils pas la réalité d’une puissance divine ? A cela on répond
que cette efficacité est un effet de suggestion. Un médecin fabrique
des pilules avec de la mie de pain; il les enferme dans un flacon
couvert de formules chimiques et, par leur moyen, il guérit souvent
des maladies déclarées incurables. Il en va de méme de Paction
des sacrements.

Invoquera-t-on alors 'expérience que grice a la priere le croyant
fait de la présence directe de Dieu en lui ? Le psychologue ne nie pas
qu’il y ait dans la priere un dialogue, mais ce dialogue n’est pas,
selon lui, autre chose que celui du moi conscient et du moi subcon-
scient. Prier, c’est faire surgir dans la vie consciente les aspirations
de notre étre vers un idéal d’action et de conduite qui ont été
refoulées dans le subconscient. Celles-ci nous semblent venir d’un
autre que nous, et c’est pourquoi nous les attribuons a Dieu.

Il semble cependant que I’obligation morale, le remords de la faute
commise, solent des sentiments irréductibles prouvant lexistence
d’un rapport entre Dieu et nous. La sociologie intervient 4 ce moment.
De pareils sentiments, dit-elle, s’expliquent par la contrainte que le
groupe social exerce sur les membres qui le composent. Ce groupe
social possede des regles, des tabous que chacun est tenu d’observer.
Celui qui les enfreint est puni, mis a I’écart. Il se sent alors un paria,
éprouve des remords, et il n’a qu’un désir, celui de rentrer en
grace.

Reste cependant le fait suivant: Si tout ce qui releve de P’obliga-
tion morale et religieuse se ramene a la contrainte sociale, comment
expliquer Papparition, dans un groupe social, d’un fondateur de
religion nouvelle, ou méme simplement d'un réformateur de la
religion établie ? Ces hommes déclarent expressément ne pas agir de
leur propre chef ; ils se réclament de Dieu, et c’est en son nom qu’ils
s’opposent énergiquement aux croyances et aux coutumes regues.
A cette objection Durkheim a fait la réponse suivante. Ces réfor-
mateurs concrétisent en eux et explicitent les aspirations inconscientes
de leur milieu, et c’est pourquoi leur prédication et leur critique du
conformisme social régnant trouvent un écho immédiat. Mais répondre
ainsi ne fait que reculer le probléme, car si la contrainte est la seule



REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 141

force qui agisse, comment des aspirations méme inconscientes peu-
vent-elles surgir ?
* * *

Comme on le voit, les sciences, qu’il s’agisse de leurs postulats ou
des lois qu’elles formulent, ne sont pas 4 méme d’expliquer vraiment
le fait religieux ; elles peuvent bien mettre en lumiére les conditions
de son développement et de son apparition, mais non pas en montrer
le caractére unique. Il appartient donc a la philosophie de chercher
en quoi consiste ce caractere et ce qu’est, a proprement parler, 'objet
de la croyance et de lattitude religieuses.

Cette recherche doit évidemment étre conduite en conformité avec
le postulat de la philosophie qui est, comme nous Pavons vu, de
n’invoquer d’autre autorité que celle de la raison et de ’expérience.

Mais qu’est-ce que la raison ? Chaque penseur s’en fait-illa mémeidée?

Il suffit de comparer les deux citations suivantes pour voir com-
bien le probleéme est délicat.

La premiere est de M. Henri-L. Miéville : « Dans un systéme théolo-
gique (au sens traditionnel), la raison est utilisée, elle w’est pas obéie.
Mais ce n’est pas impunément qu’on la répudie quand elle devient
génante ; entre les dogmatismes rivaux s’éleévent de mortels conflits...,
car toute religion autoritaire est un impérialisme de la pensée. La
raison écartée, ainsi que 'expérience qu’elle interprete, il n’y a plus
d’arbitre » (1.

Quant a la deuxie¢me citation, elle est tirée d’un traité de logi-
que : « Certains philosophes ont voulu faire de P’autorité divine ou
de Pautorité humaine le critére supréme de la vérité ; mais le critere
de Tautorité est insuffisant en lui-méme, puisque pour connaitre
Pexistence et les titres de "autorité, il faut recourir 4 un autre critére,
4 moins de croire, aveuglément, ce qui est indigne de la raison humaine» @,

Ce passage est de M. Régis Jolivet, professeur aux Facultés catho-
liques de Lyon.

Voila donc deux auteurs qui, au nom de la raison, écartent comme
critere de vérité toute autorité divine et humaine, et qui, sur la valeur
de Ia théologie catholique, aboutissent a des conclusions diamétrale-
ment opposées.

(1) Vers une philosophie de I'esprit, p. 145 (Lausanne, 1937). Pour le dire en pas-
sant, les systémes philosophiques, bien qu’ils prétendent chacun recourir 4 la raison,
n’évitent pas plus que les systémes théologiques, les luttes fratricides. — (2) R. Jori-
vET, Traité de philosophie, I : Logique et cosmologie (Lyon, 1939), p. 143.



142 | ARNOLD REYMOND

Que désigne donc exactement le mot de raison ?

Il faut, pour préciser ce probleme, faire une remarque préalable.
Dans Pantiquité et au moyen 4ge, le terme de raison était utilisé
dans le sens de calcul, de compte arithmétique, et c’est pourquoi
autrefois le livre des comptes d’un ménage s’appelait livre de raison ;
appliqué a la pensée, ce terme se rapportait a son activité logique,
tandis que les vocables «intelligence » ou «esprit » en désignaient la
capacité de compréhension et d’appréciation.

Dans ce qui va suivre nous considérerons plus ou moins comme
synonymes raison et intelligence, mais nous les distinguerons l’une et
Pautre de I’esprit proprement dit, qui en est le siége et qui les utilise.

Ces distinctions établies, voici les principales questions qui se
posent : La raison est-elle liée dans son activité a une forme d’indi-
vidualité, qui subsisterait apres la destruction du corps ! Est-elle
Papanage unique de Phumanité, en ce sens qu’avant Papparition de
celle-ci, il n’en existait aucune trace dans Punivers ?

Si ’on répond négativement a cette dernitre question, comment
comprendre alors le rapport de notre activité pensante avec cette
raison extra-humaine ?

Cette dernitre se suffit-elle 4 elle-méme dans une parfaite incon-
science ? Ignorant sa propre existence et ’action qu’elle exerce, elle
harmoniserait cependant et dirigerait tout ce qui est. Elle serait, si
P’on peut dire, le centre immuable, a partir duquel les idées et les
principes, en vertu de leur force expansive, agiraient constamment
sur 'univers. Surgit alors la difficulté de comprendre comment ces
idées et ces principes se hiérarchisent et s’ordonnent les uns par
Tapport aux autres.

Faut-il alors donner a la raison comme support indispensable un
Etre tout-puissant qui, en tant qu’Esprit supréme, est pleinement
conscient de son activité créatrice ?

Pour répondre a ces questions, et a4 d’autres encore, un bref apercu
historique est nécessaire.

Dans cet apercu, schématique et forcément sommaire, nous envisa-
gerons surtout la philosophie ancienne, et plus spécialement les posi-
tions prises par Platon, Aristote, les stoiciens et Plotin, dont 'impor-
tance est capitale pour le sujet que nous étudions.

Socrate, le maitre de Platon, a été le premier, parmi les penseurs
de la Grece, qui ait traité d’une manidre systématique le probléme

(1) Consulter sur cette question A. LALANDE : ¥ocabulaire philosophique.



REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 143

religieux et moral. Avant lui ce probléme n’avait fait ’objet que de
réflexions fragmentaires. Socrate, en méditant sur les actions humai-
nes, découvre que celles-ci s’accomplissent selon des moules ou des
formes universelles et permanentes. Par exemple, les actes de justice
accomplis par un général envers ses soldats, ou par un cordonnier
envers ses clierits, poss¢dent un élément commun qui en constitue la
forme essentielle. Cette forme que l'on appelle idée ou essence, il
s’agit de la découvrir et d’y conformer notre conduite dans chaque
cas particulier. Par 14 on acquiert le vrai bonheur.

Platon reprend la méthode de son maitre, mais il en élargit singu-
litrement la portée. Par Panalyse réflexive il constate les faits sui-
vants :

L’univers tout d’abord est un composé de matiere et de formes
permanentes qui se conservent au travers dzs étres et des événements
particuliers. Par exemple, I'idée (ou forme) de cheval se retrouve
dans tous les chevaux qui se succédent au cours des siecles.

Comme d’autre part aucun étre particulier ne réalise parfaitement
Pessence qui le forme, il doit mourir et étre remplacé par d’autres.
C’est ce qui explique pourquoi 'univers est en transformation et
en perpétuel devenir.

Il faut remarquer en outre que les formes (ou idées) ne sont pas
directement données dans la perception sensible. Aucun des chevaux
que nos sens pergoivent n’est le cheval en soi ou cheval parfait.
L’intelligence qui a son si¢ge dans I’Ame est seule capable de saisir
intuitivement les idées et les essences.

Il y a donc trois genres de réalités que nous découvrons par une
réflexion attentive, 4 savoir: la mati¢re, le monde des idées ou
formes éternelles, le monde des Ames, douées d’intelligence. Mais
comment ces trois genres de réalités, si différentes les unes des autres,
ont-elles pu s’unir ?

C’est ici que Platon fait intervenir un personnage divin qu’il
appelle le démiurge, et voici de quelle fagon : Primitivement le monde
des 4mes vivait, par le moyen de P’intelligence, dans une communion
étroite avec le monde des idées, et y trouvait sa joie.

Quant a la matiére, elle était dans la nuit, informe et séparée de
tout. Le démiurge dans sa bonté eut pitié du dénuement ou elle se
~trouvait ; il la fit participer au monde des idées et au monde des
‘Ames, et c’est ainsi que naquit le monde sensible. Mais comme la
matitre est inerte et aveugle, elle mélange maladroitement soit les
dmes, soit les formes ou idées. C’est pourquoi le monde sensible est



144 ARNOLD REYMOND

imparfait et que nous sommes malheureux. Par exemple, ’homme
dont I’Ame sceur est née deux siécles avant lui la cherchera en vain
durant toute son existence. Nous pouvons toutefois, grice a la rémi-
niscence, reprendre contact avec le monde des idées et trouver le
bonheur dans la pratique du bien et de la justice.

Au sujet de linterprétation religieuse 4 donner au platonisme, la
difficulté capitale est de savoir jusqu’a quel point les mythes dont
se sert Platon pour faire comprendre sa pensée, sont vraiment des
mythes ou bien expriment une part de vérité, et laquelle (9 ; si, par
exemple, le démiurge n’est pas pour Platon un étre fictif, mais bien
I'incarnation éternelle et vivante de ’idée du bien, il serait alors,
d’aprés les Peéres de ’Eglise et Thomas d’Aquin, un Dieu conscient,
avec lequel notre moi est en réciprocité de conscience. Si au contraire
le démiurge est une invention poétique, I'idée du bien szrait de nature
impersonnelle et se confondrait avec une raison qui ordonne tout et
qui cependant est inconsciente de I’attrait qu’elle exerce.

Il y a toutefois une troisieme interprétation possible, c’est celle qui
consiste a regarder le démiurge comme un Dieu subordonné et a faire
du Bien le Dieu par excellence, c’est-a-dire la plus haute personna-
lité @, D’autre part, suivant un témoignage d’Aristote, Platon a
tres certainement déclaré a la fin de sa vie que I’'Un est identique au
Bien et qu’il en est méme le fondement, tous deux étant au-dessus
de Pétre et de ’essence. Mais si I’'Un se confond avec le Bien (ou Dieu)
qui est personnalité par excellence, on peut, nous semble-t-il, définir
comme suit sa nature :

L’Un ne peut étre considéré comme une simple unité fonction-
nelle existant en fait, car celle-ci suppose des termes qui sont déter-
minés dans leur étre et dans leur essence. Par exemple, 'unité qui
caractérise la fonction «sinus» n’est pas identique a celle qui con-
cerne la tangente; la premiere, en effet, est liée a une variation
numérique allant de o a I, et inversement ; la deuxié¢me est attachée
A une variation s’étendant de o a l'infini, et inversement.

Non, 'unité qui est constitutive de ’'Un est I'unité d’un agir dans
sa plénitude. Or, Pacte le plus riche que nous puissions concevoir,
ce n’est pas I'acte automatique ou physico-mécanique, mais celui qui

(1) Cf. P. FRUTIGER, Les Mythes de Platon, Paris, Alcan. — Voir également :
R. ScHAERER : La question platonicienne, p. 143 et ss., Neuchitel, 1938. —
P. Tutvenaz, L'dme du Monde... (Plutarque et le Timée). Paris, 1938. —
(2) L. Rosin : Platon, p. 251.



REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 145

est congu et exécuté en toute liberté, c’est-a-dire I’acte dont I’auteur
est une personne. L’acte le plus parfait, peut-on dire, serait Pacte
original par excellence, a savoir celui dent la pensée, la matiére et
Pexécution seraient entiérement créés par la méme personne et qui
posséderait de ce fait une unité indivisible. L’Un ou Dieu est ainsi le
Créateur par excellence, et c’est pourquoi il est au-dessus de I’étre et
de DPessence, puisque sa productivité dépasse constamment le pré-
sent (c’est-a-dire ce qui est) et qu’elle est imprévisible dans ses déter-
minations (formes ou essences), puisqu’elle est enti¢rement libre.

On peut, au sujet de I'immortalité de ’Ame, présenter une remarque
analogue. Ce qu’il y a d’immortel dans ’dme, est-ce a la fois le moi
et la portion de raison qui l’anime ? Ou bien cette portion est-elle
seule immortelle et, 4 la mort, retourne-t-elle & la source inconsciente
d’our elle est issue ? Certains arguments de Platon se rapportent
nettement a la deuxi¢me manitre de voir. Quant 4 ceux qui sont
favorables 4 'immortalité du moi, faut-il leur donner un sens mythi-
que ou les prendre 2 la lettre ? Dans ce dernier cas, les Ames humaines
sont, prises individuellement, immortelles, mais elles sont soumises
a une suite de chutes et d’ascensions spirituelles qui s’effectuent
par des réincarnations et se reproduisent périodiquement de toute
éternité.

A bien des égards, Aristote sur ces questions n’est guére plus
explicite. Dieu, acte pur de pensée, trouve sa jole dans la contempla-
tion des. intelligibles qu’il produit. C’est donc, semble-t-il, qu’il est
conscient. Quant a limmortalité de Pdme, Aristote établit sans
doute une distinction trés nette entre un intellect passif qui est lié
a la sensation et au corps et qui disparait avec eux, et un intellect
actif qui est immortel. Mais ce dernier conserve-t-il une forme indi-
viduelle ou non ? Il est difficile de le dire. Il semble toutefois qu’Aris-
tote ait la pensée suivante. Sans adopter la conception stoicienne
suivant laquelle le monde est détruit périodiquement par le feu pour
renaitre ensuite de ses cendres comme le phénix, il admet qu’en vertu
du processus de génération et de corruption, tel que nous le connais-
sons, le monde se renouvelle constamment, d’une fagon partielle
comme le couteau de Janot, et repasse périodiquement par les
mémes phases. Cela étant, un homme en tout point semblable a
Platon, vivant dans le méme cadre que le sien, agissant, pensant et
parlant comme lui, réapparaitra une infinité de fois sur la terre, mais
ce ne sera jamais Platon en personne, mais 'un de ses sosies. Ce qui

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N. 8., t. XXX (NO 120, 1941). 10



146 ARNOLD REYMOND

est donc immortel, outre la raison, c’est une virtualité de la forme
individuelle propre a Platon, virtualité qui s’actualise périodique-
ment, le nombre de ces actualisations étant illimité (D,

Avec le stoicisme la notion de logos ou de raison divine se précise,
dans le sens suivant. Pour les stoiciens la matiere et la vie psychique,
le corps et ’dme, sont indissolublement unis. C’est pourquoi le logos
ne peut étre séparé du monde matériel, comme c’est le cas pour
I'idée platonicienne du Bien, ou pour le Dieu, acte pur de pensée,
d’Aristote. Le logos qui anime tout est a la fois un feu matériel
subtil et une raison ordonnatrice; il est force physique en méme
temps que puissance intelligente et sage ; il est loi physique et provi-
dence de toutes choses. Cela étant, le bonheur pour le vrai sage
consiste a dompter ses passions et a accepter la place qui lui est assi-
gnée dans le monde par la bienveillante sagesse du logos.

Une pareille conception n’implique pas d’ailleurs que I'Univers soit
soumis a des lois, au sens que la science moderne donne a ce terme ;
car chaque étre, chaque fait a sa destinée propre, et il y a autant de
destins qu’il y a de réalités particulieres @. Ce que l'on appelle
miracles peut trés bien se produire. Les événements miraculeux
toutefois, quoique imprévisibles, ne sont pas des productions arbi-
traires du destin ; ils ont beau étre uniques et extraordinaires ; ils
n’en sont pas moins inhérents aux déroulements cycliques de I'univers
et se reproduisent dans chacun d’eux avec leur caractére exceptionnel.

Au IIIe siecle apres Jésus-Christ les théologiens d’Alexandrie et
les philosophes néo-platoniciens s’inspirent tous deux de la doctrine
du logos ; mais les résultats auxquels ils aboutissent sont différents
et méme opposés.

Comme M. Bréhier ’a admirablement montré a diverses reprises,
l'opposition ne provient pas du fait que ’éducation regue et le genre
de vie seraient autres. En effet Pinstruction littéraire était la méme
pour les chrétiens et les paiens; et, quant au genre de vie, certains
philosophes menaient une existence aussi ascétique que les moines
du désert.

C’est la vision et l'interprétation du monde qui sont totalement
différentes.

La théologie chrétienne affirme que le monde a été créé librement

() P. Dungm, Le systéme du monde, t. I, p. 166. — (2) Cf. notre étude: La
logique stoicienne, parue dans cette Revue, 1929, p. 161.



REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 147

par la parole de Dieu. Cette parole ou verbe est le logos; mais ce
logos n’est pas impersonnel comme celui des stoiciens ou comme
I'intelligible que le Dieu d’Aristote engendre constamment afin
d’avoir la joie de le contempler. C’est le Fils éternellement engendré
par Dieu le Pére; il est personne vivante, ayant inspiré les pro-
phetes de ’Ancienne Alliance et s’étant incarné pour sauver ’huma-
nité pécheresse, laquelle sera jugée au dernier jour. L’histoire du
monde est ainsi un drame qui a un commencement et une fin, et
qui se déroule dans les actes suivants : création, péché, incarnation,
jugement. Ce drame ne se joue qu’une fois dans 'Univers. Pour Pla-
ton, le temps dont la révolution périodique des astres mesure 1’écou-
lement est 'image mobile de I’éternité. Pour le chrétien il n’est qu’une
bréve parenthése, introduite par Dieu au sein de 1’éternité.

Plotin, le fondateur du néoplatonisme qui unit dans une vaste
synthese Platon, Aristote et le stoicisme, considére le christianisme
comme une absurdité. Il ne reproche certes pas aux chrétiens de
s’appuyer sur ’autorité des livres saints, car c’est d’une ferveur égale
a la leur que lui-méme invoque le témoignage des écrits de Platon
et d’Aristote.

Non, ce qui choque Plotin et lui parait incompréhensible, ce sont
les doctrines elles-mémes. « Votre Dieu, dit-il aux chrétiens, est donc
resté inactif pendant une éternité. Est-ce parce qu’il ne voulait pas
créer ! Il n’était donc pas bon. Est-ce parce qu’ill ne pouvait pas ? Il
n’était donc pas tout puissant.»(® De plus, comment un monde
imparfait peut-il avoir été créé par un Dieu parfait ?

Pour Plotin rien ne vient du néant, et rien n’y retourne. Dieu, ou
I’'Un supréme, par Pexpansion radioactive de sa plénitude produit
une suite de réalités qui sont de moins en moins parfaites, a mesure
qu’elles s’éloignent de lui, & savoir : le monde des intelligibles, celui
des 4mes, puis le monde sensible et la matiére.

La chute des 4mes humaines, leur retour a Dieu par la contempla-
tion des intelligibles, puis par ’extase, obéissent a une loi universelle,
et se reproduisent cycliquement. La chute n’est pas une faute, un
péché. C’est un oubli de soi-méme, une sorte d’hypnose provoquée
par lattrait des choses sensibles. Lorsque I’Ame brusquement se
réveille pour se tourner vers le monde intelligible, elle peut par

(1) E. Breuier : Logos stoicien, Verbe chrétien, Raison cartésienne. Conférence
prononcée a 'Université de Groningue, 28 novembre 1939.



148 ARNOLD REYMOND

Pextase parvenir jusqu’a ’Un et s’y abimer dans une inconscience
apaisée. Elle perd alors jusqu’a son activité rationnelle, car celle-ci
n’était qu'une étape intermédiaire précédant l’extase.

Quant a Dieu ou 1'Un, le mystere de ce qu’il est comme étre pen-
sant, agissant et voulant, dépasse tout ce que nous pouvons concevoir
ou imaginer, et nous ne pouvons en parler que par images et analo-
giquement.

En résumé, dans le probléme qui nous occupe, on se trouve a la
fin de empire romain en présence de deux orientations de pensée
trés différentes.

Selon la premiere, qui est celle de la philosophie grecque, la raison
divine est translucide a elle-méme ; elle n’est pas autre chose que
Dieu, a savoir une pensée qui se pense elle-méme et trouve sa joie
dans ce qu’elle produit. Source de toute perfection, cette pensée,
sans étre enti¢rement inconsciente de son action, n’agit en tout cas que
d’une facon indirecte sur la matiére et sur le monde sensible aux-
quels elle communique l'ordre et la beauté, pour autant que leur
nature le permet.

Quant a la raison humaine, si elle est capable de découvrir les
intelligibles et parfois de les contempler dans leur pureté, elle ne
saurait les produire et c’est en quoi, si elle s’apparente a la raison
divine, elle en differe profondément. Son exercice est en particulier
lié a Pactivité de jugement et, par conséquent, a Pexistence d’un moi
conscient. L’effort religieux consiste alors a s’unir si étroitement aux
intelligibles et par leur moyen a Dieu que finalement la conscience
du moi soit abolie, ce qui ne signifie pas que le moi soit nécessairement
anéanti.

En effet, et ceci est capital, le pensée antique affirme I’éternité
de la matiere. Il en résulte que les destinées du monde sensible, comme
celles de ’ame humaine et de son activité rationnelle, se répétent
périodiquement suivant des lois éternelles.

Quant a la deuxiéme orientation, qui est celle de la théologie chré-
tienne, elle est en un sens diamétralement opposée, comme nous
Pavons déja fait remarquer. Dieu est essentiellement amour ; comme
tel il a pour objet un Fils bien-aimé, qui, de méme que lui, est une
personne et en qui réside son logos, c’est-a-dire sa raison ou sagesse,
et auquel il est éternellement uni par ’Esprit saint.



REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 149

C’est donc par amour que Dieu accomplit 'acte créateur et rédemp-
teur griace auquel I’humanité peut étre sauvée. Si notre raison ne
peut les comprendre enti¢rement, ce n’est pas qu’ils solent arbi-
traires, puisqu’ils sont ceuvres d’amour et de rédemption par le
moyen du logos ; mais c’est parce que, en tant que nous sommes des
créatures, notre raison est limitée et que le péché peut fausser son
jugement. C’est pourquoi le mystere de la grice élective qui sauve
les uns et abandonne les autres a la damnation nous échappe.

On sait comment au moyen 4ge Thomas d’Aquin a tenté de conci-
lier les deux conceptions de la raison divine que nous venons de
rappeler, a savoir celle du Verbe qui est personne et qui s’incarne, et
celle du logos qui est a la fois auteur et contemplateur des intelligi-
bles. Ce travail de conciliation aboutit a la fameuse distinction qui
sépare la foi de la raison, les vérités révélées des vérités naturelle-
ment accessibles a la raison, et qui assigne a la théologie et ala philo-
sophie leurs domaines respectifs ainsi que leurs fronti¢res commu-
nes.

Par exemple, la philosophie peut démontrer I’existence de Dieu et
Pimmortalité de I’ame. Ces vérités sont également des dogmes révélés
par la Bible. Elles appartiennent donc a la fois a la Révélation et
aux lumitres naturelles de la raison. Par contre, la raison ne peut pas
découvrir par elle-méme des dogmes tels que ceux de la Trinité et
de I'Incarnation, qui constituent en propre le domaine du révélé.
Tout ce qu’elle peut faire a leur sujet, c’est de montrer qu’ils ne sont
pas contradictoires. Ainsi le seul élément qui est commun aux vérités
révélées et non révélées, c’est la non-contradiction.

La Renaissance du XVIe¢ si¢cle délivre la philosophie de la tutelle
que la théologie lui avait imposée. Descartes en particulier prend
une initiative hardie, inspirée par certains passages de saint Augustin,
et qui est celleci: Les principes et les lois éternelles qui dirigent
notre raison ont été établis par un acte de la volonté et de la
sagesse divines. Leur origine est donc contingente, mais, une fois
créés, ils sont nécessaires et immuables, car il est contraire a la
perfection divine de les changer.

Raison divine et raison humaine sont donc incomparables entre
elles, puisque la premiere est créatrice des principes qui dirigent la
deuxieme. « Ce serait en effet», dit Descartes, « parler de Dieu comme
d’un Jupiter ou d’un Saturne et ’assujettir au Styx et aux destinées



150 ARNOLD REYMOND

que de dire que ces principes ou vérités éternelles sont indépendantes
de lui» (@,

Mais cela dit, la raison humaine est autonome et peut avoir con-
fiance en elle-méme, a condition de prendre pour critere ’évidence,
c’est-a-dire ce qui se présente a l'esprit comme ne pouvant pas étre
autre qu’il n’est. D’autre part, quoiqu’on ait pu en penser, Descartes
est sincérement attaché a la foi catholique; de plus, sur les rapports
de la raison et de la foi, il adopte la conception thomiste et il assigne
comme domaine a la raison tout ce qui touche au monde sensible et
aux mathématiques, ainsi que les problémes concernant ’existence
et les perfections de Dieu, et 'immortalité de ’dme.

Les successeurs de Descartes seront jusqu’au XIXe siecle fideles
a cette maniére de concevoir le domaine du rationnel ; ils admettent
en outre qu’il y a une distance incommensurable entre raison humaine
et raison divine, et Spinoza ira jusqu’a dire qu’il n’y a pas plus de
rapport entre 'intelligence divine et Iintelligence humaine qu’entre
le chien, étre vivant, et le Chien, constellation de la vofite céleste.
Cela n’empéche pas toutefois que pour lui, comme pour Malebranche
et Leibniz, ce serait saper les bases mémes de la vérité que de consi-
dérer comme contingents les principes qui dirigent la raison humaine,
et c’est pourquoi l’activité rationnelle de Dieu y est également sou-
mise. Dieu ne peut pas faire en sorte que de toute éternité 2 et 2
n’aient pas fait 4.

La parenté entre raison humaine et raison divine est ainsi‘réta-
blie, pour autant qu’il s’agit, non pas de vérités révélées, mais du
domaine assigné a la philosophie.

On sait comment Kant, par une étude approfondie de ce qu’il
appelle la raison pure, en arrive a conclure que la seule solution a
donner aux problemes religieux est de l'ordre pratique et ne peut
revétir que la forme de croyances. Ces croyances du reste concernent
aussi bien les problemes dénommés philosophiques, tels que l'exis-
tence de Dien et 'immortalité de 1’dme, que les vérités appelées
révélées. Des que 'on s’aventure hors du terrain pratique pour dis-
cuter ces questions, on est conduit a des antinomies insolubles. Kant
propose donc d’assigner a la réflexion philosophique une tiche exclu-
sivement critique, toute autre tiche étant au-dessus de ses forces.

Les successeurs immédiats de Kant se sont hatés de violer sa

(1) Edition P. Adam et Tannery, t. I, p. 135.



REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 151

consigne. Hegel en particulier a édifié un systéme grandiose qui a
dominé en partie les spéculations du XIXe siecle, et qui a bouleversé
les anciennes oppositions de la foi et de la raison et celles des vérités
révélées et des vérités rationnelles, par sa conception d’un Absolu
qui est en devenir et s’affirme par thése, antithese et synthese. Ce
systéme integre d’une fagon hardie les doctrines concernant la Tri-
nité, I'Incarnation, etc. Il abolit d’autre part la séparation que les
philosophies, antérieures a la critique kantienne, avaient établie
entre la raison divine et la raison humaine.

Mais, pour bien comprendre et juger la pensée de Hegel, il faut
dans le probléme qui nous occupe ne pas oublier que Hegel a com-
mencé par faire des études de théologie et qu’il a écrit une vie de
Jésus. Il faut également se rappeler ceci: a ses yeux peu importent
les dimensions géométriques de 1'Univers et le nombre des étoiles ;
peu importe également que le soleil soit le centre mécanique de notre
systéme planétaire. Le fait essentiel, c’est que notre globe terrestre
se trouve étre le centre métaphysique de I’Univers. On peut sans
doute admirer le scintillement et la sérénité des étoiles qui a perte
de vue peuplent la volte du firmament. « Leur brillante figuration
est en soi aussi peu admirable qu’une éruption cutanée. »

Cela étant, voici grossierement tracé le schéme de la philosophie
hégélienne :

I’Absolu tout d’abord a organisé son activité rationnelle alors
qu’il était inconscient, puis il a extériorisé cette activité, transformée
en une force physique, et fait surgir par son moyen les formes et la
matiére qui constituent le monde sensible, en commengant par les
plus simples, & savoir les minéraux et les végétaux, pour aboutir
finalement a ’homme.

Avec ’humanité et dans ’humanité ’Absolu devient Esprit et
prend conscience de lui-méme. I1 est 4 la fois immanent et transcen-
dant 4 ’humanité, immanent par rapport a l’espéce humaine et
transcendant par rapport aux individus. Ceux-ci n’ont pas de valeur
propre. Ce sont des instruments éphémeres qui, sitét utilisés, sont
rejetés dans le néant. A mesure que les civilisations se développent,
que les grands Etats se forment, la conscience de ’Absolu s’élargit
et s’enrichit.

Hegel toutefois ne se demande pas ce qui se produira, lorsque
I’Absolu sera au terme de son devenir. L’Absolu jouira-t-il éternelle-
ment de la plénitude de conscience ainsi atteinte, ce qui supposerait



152 ARNOLD REYMOND

Péternité de ’humanité, de notre globe et des cieux actuels ? Ou
bien y aura-t-il retour 4 un état d’inconscience, donnant lieu 4 un
nouveau déroulement cyclique identique au précédent, et ainsi de
suite indéfiniment\?

Quoi qu’il en soit de ce probleme, nous pouvons dire que dans la
philosophie hégélienne la raison divine s’identifie avec la raison
humaine qui en est 'incarnation et qui se trouve étre la conscience
méme de I’Absolu. La raison humaine n’a donc pas a chercher au dela
d’elle-méme ses vérités et ses révélations, puisqu’elle les porte toutes
dans son sein.

Tout lui est en principe translucide, car tout ce qui est réel est
rationnel, et inversement. Dieu-Esprit et ’humanité ne font qu’un,
et la raison humaine est a la lettre créatrice de ses objets de pensée,
lesquels sont rigoureusement concordants avec la réalité.

Ainsi, tandis que la pensée antique avait toujours maintenu
la transcendance de Dieu et de ses attributs par rapport 4 ’homme
et a sa raison, Hegel abandonne cette maniere de voir. Il rejette
également la conception chrétienne selon laquelle Dieu, tout en
restant transcendant, s’est, dans la personne de son Fils, incarné
miraculeusement, durant quelques années, afin de sauver les hommes.
Pour Hegel Pincarnation n’a pas été un fait miraculeux qui s’est
produit une unique fois dans I’histoire. Elle est la loi méme du déve-
loppement de Dieu et de I’humanité, ce qui supprime dans tous les
domaines la transcendance, entendue dans le sens que lui avaient
donné la philosophie ancienne et la théologie chrétienne.

L’on comprend des lors les ardentes critiques que S. Kierkegaard,
K. Barth et E. Brunner adressent a la raison humaine, puisque ces
théologiens ne la congoivent pas autrement que Hegel.

* *

Au terme de cet exposé historique, il me semble qu’il faut aban-
donner les définitions usuelles qui sont données de la raison comme
étant le siege de vérités éternelles en nombre fini ou infini, suivant
qu’il s’agit de ’homme ou de Dieu.

I1 faut rattacher le probléme de la raison a I’activité de juger et ne
jamais séparer vérité et jugement vrai.

Par diverses analyses que je ne puis résumer ici, j’al essayé de
montrer que Pactivité de juger se rencontre déja chez les animaux,



REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 153

tout au moins chez les animaux supérieurs. Seulement elle s’y exerce
sur des données uniquement sensori-motrices et imagées, qu’elle
compare entre elles. De cette comparaison résulte une détermination
qui est en méme temps un acte. Il suffit d’examiner un chat qui hésite
a descendre d’un mur, pour se rendre compte qu’il poss¢de cette activité
rudimentaire de juger que I'on peut appeler intelligence animale.

Chez I’homme le jugement a pour matiere, non plus des images
sensori-motrices, mais des concepts, et c’est pourquoi son activité de
juger n’est pas simplement intelligence animale, mais raison. Ainsi
comprise, la raison se présente comme un pouvoir de coordination,
d’appréciation et de déduction qui régle P'activité de juger.

Cela étant,on découvre que siles jugements particuliers ne sont vrais
que relativement aux informations dont on dispose pour les établir,
les conditions derniéres qui assurent Pactivité de juger et rendent
possible un jugement vrai sont éternelles, ce qui fonde en droit la vérité.

Ainsi comprise, la raison laisse le champ ouvert a toutes les affir-
mations, quelle que soit leur provenance. Elle peut étre acceptée par
la philosophie comme par la science et la théologie, ainsi que la
notion de vérité qui en découle. Le révélé lui-méme en effet peut
étre recu comme source de rationalité, s’il permet de mieux com-
prendre le sens de la vie et de P’histoire humaines (.

8’1l en est ainsi, peut-on séparer ce qui appartiendrait en propre a
la philosophie par opposition a ce qui serait réservé au domaine reli-
gleux, et si oul, comment faire cette séparation ?

On ne peut plus en tout cas effectuer la distinction sur la base
proposée par Thomas d’Aquin.

11 semble difficile, entre autres, de disjoindre a propos de Dieu la
nature de son étre et son existence et de proposer avec M. Jacques

() Au sujet du révélé, une remarque importante est a faire. Sans doute, dés
Iinstant ol la raison n’est plus posée comme créant ou comme possédant a I'état
inné ses objets, tout doit se révéler a elle, aussi bien le donné mathématique que le
donné physique ou moral. Tous les « révélés » ne sont pas cependant de méme nature.
Un objet phy51que qui est inconscient ne peut volontairement se dérober 4 mon
contact, si je m’approche de lui. Il se révéle donc & moi malgré lui. Lorsqu'il y a rap-
port de personne a personne, la révélation est d’une autre nature. Elle a un carac-
tére de liberté. Une personne peut éviter de me révéler sa présence, alors méme que
je la rechercherais! Par conséquent, suivant I'idée que I'on se fait de Dieu (force
inconsciente ou, au contraire, Etre supréme sachant qu’il existe et agit), la révélation
du divin changera de nature. Dans le premier cas, 'homme cherche Dieu, mais n’est
pas cherch¢ par lui ; dans le deuxiéme cas, Dieu se manifeste 4 ’homme par un acte
voulu de lui.



154 ARNOLD REYMOND

Chevalier que la démonstration de l’existence de Dieu fasse partie
de Plinstruction scolaire, puisqu’elle peut étre démontrée rationnel-
lement, tandis que I'Eglise, dépositaire des vérités révélées, ensei-
gnerait quelle est sa nature trinitaire.

Mais si ’'on ne peut plus se référer a la distinction thomiste, com-
ment procéder et donner une solution du probléme que ’on pourrait
appeler protestante ?

En 1939, M. Guérin a donné a la Société vaudoise de théologie une
étude fort intéressante sur cette question (9,

Il commence par opposer philosophie et religion. D’apres lui la
philosophie n’est pas autre chose que la synthese de toutes les sciences ;
par suite le genre de connaissance qu’elle peut atteindre possede les
caracteres de la connaissance et de lintelligibilité scientifique. Cela
étant, son but dernier serait la contemplation des lois nécessaires qui
dirigent le monde, si, a partir de Descartes, la science n’était pas
devenue une exploitation du monde, cessant par la d’étre désintéressée.

Dans la religion, au contraire, ’action prime la connaissance. En
effet ’étre qui est objet de la religion se pose comme transcendant,
parce qu’il n’est pas donné sous une forme achevée comme le sont les
objets de la science. C’est un devoir étre, c’est-a-dire un dépassement
de soi par soi-méme. Ce devoir étre qui est 'objet de la religion est
indéfinissable, irreprésentable ; comme tel il échappe aux conditions
de l'intelligibilité scientifique, et sa connaissance releéve d’une disci-
pline spéciale qui est la philosophie religieuse.

- A supposer que la philosophie soit vraiment une science au sens
indiqué par M. Guérin, les caractéres que celui-ci attribue a la con-
naissance scientifique ne me semblent pas exacts.

En" disant que la science moderne a cessé d’étre désintéressée,
parce qu’elle est devenue exploitation du monde, M. Guérin confond
les aspects techniques et épistémologiques qui caractérisent toute
science. La géométrie, par exemple, tire son origine des problémes
qui se posaient aux arpenteurs égyptiens; elle n’en est pas moins
désintéressée pour cela. De méme, dans la physique contemporaine il
faut distinguer entre la physique théorique, qui est parfaitement
désintéressée malgré son contact avec la réalité sensible, et la physi-
que appliquée telle que P'utilise I'industrie. '

Quant a Pintelligibilité, et quoi qu’en pense M. Guérin, il y a, dans

(1) Voir dans cette Revue, n° 116, juillet-septembre 1940, p. 262.



REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 155

la connaissance scientifique, entre I'objet donné et la pensée rela-
tive a cet objet des abimes tout aussi considérables qu’entre
'objet religieux et la représentation que nous nous en faisons. Par
exemple, la relation a établir entre le continu et le discontinu fait le
désespoir du mathématicien, de méme que lopposition de 'imma-
nence et de la transcendance est un cauchemar pour le théologien.
Il y a ainsi une transcendance dans le domaine scientifique comme
dans le domaine religieux.

On ne peut pas davantage dire que toute discipline d’action soit
étrangere a Pacquisition de la connaissance scientifique, car méme
en mathématiques, il faut, par des exercices répéiés, se familiariser
avec les opérations géométriques ou algébriques, pour en avoir une
vrale connaissance.

Sur 'objet méme de la religion, la pensée de M. Guérin est quelque
peu flottante. Il le définit comme un devoir étre, un dépassement de
sol par soi-méme. Mais on ne voit pas si ce devoir étre et ce dépasse-
ment se suffisent a eux-mémes, ou bien s’ils supposent un étre supréme
qui est leur cause inspiratrice et qui subsiste pour lui-méme indé-
pendamment d’eux. Dira-t-on que, du moment que cet Etre échappe
a toute définition adéquate, il est pour nous comme s’il n’était pas ?
Pareille attitude ne nous semble pas justifiée ; car le fait que toutes
les représentations de cet Etre supréme ou Dieu sont inadéquates
n’empéche pas que, parmi ces représentations, les unes soient plus
vraies que d’autres, parce qu’elles sont plus exhaustives de la vie
religieuse et spirituelle.

Pour M. Guérin, le divin, semble-t-il, est tantdt une valorisation
de soi par soi-méme, tantét la source, le fondement de cette valori-
sation, et 'on ne voit pas treés bien laquelle des deux conceptions il
adopte. Il en résulte que ’objet qu’il attribue a la religion est plutot
incohérent.

Mais je ne veux pas discuter plus longtemps ce point, pas plus que
les remarques, trés intéressantes du reste, faites par M. Guérin sur
les dogmes chrétiens, les rapports de ’histoire des religions et de la
psychologie avec la philosophie religieuse, celle-ci étant & proprement
parler la connaissance systématisée que nous pouvons nous faire
de Pobjet religieux.

Je constate seulement que M. Guérin attribue a la philosophie
religieuse les mémes caractéres que posséde la théologie dans la
mesure ou celle-ci soutient un rapport étroit avec la vie des croyants.



156 ARNOLD REYMOND

Il nous dit, par exemple (7 : « C’est bien plutdt a la philosophie reli-
gieuse de se mettre a I’école de la religion quelecontraire;etc’est par
la religion surtout, plus que par la science, que ’on peut devenir
vraiment et profondément métaphysicien ». Ces pensées sont au fond
les mémes que celles exprimées par K. Barth et E. Brunner sur la
dépendance de la théologie vis-a-vis de Eglise, c’est-a-dire vis-a-vis
de la communauté des croyants. '

Ce rapprochement est d’autant plus indiqué que pour M. Guérin
la philosophie religieuse est essentiellement chrétienne. Cette philo-
sophie, dit-il, « doit chercher sa nourriture, non pas chez les philo-
sophes de profession, méme chez ceux qui comme Kant ou Hegel ou
tant d’autres ont traité de la religion, mais chez les grandes 4mes
religieuses, saint Augustin, saint Bernard, Malebranche, Pascal,
Vinet, Laberthonniére » ®,

Ainsi, d’un c6té, M. Guérin identifie sciences et philosophie, et de
I’autre philosophie religieuse et théologie chrétienne.

Je ne puis adopter ce point de vue ; ainsi que je 1’ai rappelé plus
haut, la philosophie, tout en s’appuyant étroitement sur les sciences
et sur les affirmations religieuses, a son objet et ses méthodes
propres.

En gros, on peut, me semble-t-il, marquer la situation comme
suit : La philosophie, en tant que discipline générale, rel¢ve unique-
ment de Pautorité de la raison sans postulats existentiels définis.

Les sciences, au contraire, supposent un monde de réalités qui
existent pour elles-mémes, indépendamment du savant qui les étudie.
Avant qu’aucun étre humain et, par conséquent, aucun géologue
n’existit sur notre globe terrestre, celui-ci était le théatre de phéno-
menes géologiques obéissant 4 deslois. Les religions, de méme, postu-
lent que la croyance au divin n’est pas le produit de I'imagination
créatrice, mais qu’elle a pour cause un divin qui se révele a ’homme
en provoquant chez lui des expériences et des représentations sui
generis, et C’est sur ce postulat que se fonde la théologie qui coordonne
et systématise les affirmations découlant de ces expériences. La
philosophie en tant que discipline générale subsiste en dehors de
pareilles données existentielles, puisqu’elle n’exclut pas un scepti-
cisme complétement agnostique, a condition que celui-ci se 1égitime
devant la raison.

Mais, est-il besoin de le dire, s’il y a une philosophie générale en

(¥) Revue de théologie et de philosophie, 1940, p. 272. — (2) Ibidem, p. 279.



REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 157

tant que discipline, il n’existe pas, malgré la prétention de son
auteur, un systéme philosophique qui, ayant résolu tous les problémes,
représenterait la philosophie dans son intégralité. Il n’y a en fait
que des systémes particuliers (idéalisme platonicien, épicurisme, kan-
tisme, etc.) mettant en lumi¢re d’un point de vue philosophique
divers aspects de la réalité et de la vie. Il en résulte que chacun
d’eux postule des données existentielles. Mais en quoi alors de
pareils systeémes peuvent-ils différer d’un systéme théologique ?

Au premier abord, cette différence ne parait pas pouvoir étre
établie, car en principe une théologie, de méme qu’une philosophie,
doit s’occuper de tout, puisqu’elle s’occupe de Dieu ; mais en fait
sa tiche essentielle est I’¢tude des relations qui doivent exister entre
Dieu et ’homme. Par conséquent, elle n’accorde pas aux sciences, a
Part ou a tel autre domaine la méme importance que le fait une
philosophie. Ce n’est pas a dire que celle-ci néglige les problémes reli-
gieux, mais ce qui 'intéresse avant tout dans ces problémes, c’est
leur valeur universelle, extra-confessionnelle et extra-ecclésiastique,
si Pon peut s’exprimer ainsi.

Une théologie, au contraire, est liée 4 certaines manifestations de la
vie et de la foi religieuses, car elle est toujours 1’exposé systématique
des croyances d’une communauté religieuse. Cette communauté se
réunit périodiquement pour célébrer un culte par des chants, des
prigres et des repas en commun. Lorsqu’elle exprime les croyances d’une
religion supérieure, une théologie se réclame toujours d’une personnalité
(Jésus-Christ, Mahomet, Bouddha) dont les actes et les paroles trans-
mis par tradition orale ou écrite font autorité (I, et c’est de cette
tradition que le théologien s’inspirera pour élaborer son systéme.

Rien de pareil en philosophie. Sans doute un systéme philosophique
peut avoir la valeur d’une religion, en ce sens qu’il alimente la vie
intérieure de celui qui I’a congu. De plus, il est vrai que dans
Ihistoire on rencontre des écoles philosophiques, comme le pythago-
risme, le positivisme d’Auguste Comte, qui ont eu le caractere de
communautés religieuses. Mais de pareils cas sont rares ; lorsqu’ils se
produisent, c’est que l’enseignement du maitre s’affirme comme un
dogme a ne pas discuter, mais a défendre, et il cesse alors d’étre & pro-
prement parler philosophique et prend valeur de coutume établie.
S’il en est ainsi, c’est que les philosophes ne sauraient fonder une vraie

(1) Cf. Jean de la Harpe. « Dans les grandes religions prosélytiques tout au moins,
la personne est au cceur de leur édification : fonction du Médiateur, culte méme de
a Vierge chez les catholiques, etc. » Revue de théologie et de philosophbie, 1941, p. 73.



158 ARNOLD REYMOND

communauté religieuse sur la base d’un systéme d’idées qui peut étre
constamment critiqué. Ils peuvent s’entendre sur des questions de mé-
thode, et encore ; mais 1l est rare qu’il y ait entre eux une commu-
nauté de pensée suffisante pour que celle-cidonnenaissance a un culte,
et groupe une multitude de fideles, de plus en plus considérable.

Tout au plus un philosophe pourra-t-il réunir autour de lui quel-
ques disciples auxquels il recommandera, s’il a vraiment conscience
de sa mission, de ne pas jurer d’apres la parole du maitre. Cette recom-
mandation est en général inutile, ainsi que ’a constaté Platon,
quand il disait d’Aristote : « C’est un jeune poulain qui rue contre
son maitre ».

*
* *

Les considérations que nous venons de développer peuvent s’ap-
pliquer, quoique a un degré moindre, a la philosophic religieuse,
qui, prenant pour point de départ le fait religieux, se rapproche
de la théologie davantage que ne le peut faire la philosophie tout
court. Comme celle-ci, toutefois, elle en reste distincte,

Tout d’abord, en tant que discipline prise dans sa généralité, la
philosophie religieuse ne peut, pas plus que la philosophie générale,
servir de base a une communauté de croyants. Cette philosophie
religieuse se donne en effet pour tache de dégager, en les coordonnant,
les traits essentiels et communs de la vie et des croyances religicuses.
Mais ce faisant, elle laisse tomber tout ce qu’il y a d’original dans
chaque religion pour ne retenir qu’un squelette schématique, dépourvu
de chair et de muscles. Ce dénominateur commun peut-il conserver la
seve religieuse dans ce qu’elle a de tonifiant ? Que reste-t-il, par exem-
ple, de la priere dans son contenu et sa signification, si ’on ne conserve
d’elle que I’élément commun manifesté dans les prieres de toutes
les communautés religicuses (sauvages ou civilisées) que nous con-
naissons ? Le résidu obtenu est certainement insuffisant pour vivifier
d’une fagon durable une communauté religieuse. Nous n’avons garde,
en disant cela, d’oublier que «1’dme religieuse », comme le dit Lache-
lier, «se cherche et se trouve hors du groupe social, loin de lui et sou-
vent contre lui» (9 ; mais, lorsqu’elle aspire a 'intimité spirituelle la
plus haute avec Dieu, et que, pour cela, elle se sépare de sa famille
confessionnelle, elle fuit non moins complétement tout syncrétisme
doctrinal et rituel.

(1) J. LacHELIER, Oeuvres, tome II, p. 170. (Paris, 1933).



.~ REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 159

Si la philosophie religieuse ne borne pas sa tiche a extraire ’essence
de données forcément disparates, et si elle juge que telle collectivité
Teprésente une vie et une pensée religieuses supérieures aux autres,
elle prend position et deviendra, par exemple, une philosophie
chrétienne, bouddhiste, et méme polynésienne ; car certains consi-
deérent comme supérieure aux religions dites civilisées la conception
des Polynésiens pour lesquels le divin ou Mana serait, a ce que l'on
prétend, une force physique et psychique, sans aucun caractére défi-
nissable, et qui se révelerait cependant a ’homme par une action
bienfaisante ou malfaisante.

De pareilles philosophies religieuses admettent comme la théo-
logie un révélé; mais si elles Padmettent, c’est parce qu’elles le
considérent comme indispensable a4 une explication rationnelle de
IUnivers et de la vie humaine. Elles tiennent du reste cette explica-
tion comme n’étant pas absolue, mais comme soumise 4 ce que j’ai
appelé «le plus ample informé». Certes elles peuvent, de la méme
facon que la théologie, satisfaire les aspirations d’un groupe de
croyants qui cherchent a comprendre leur foi ; mais dans le protes-
tantisme, ou en général aucune autorité ecclésiastique ne recom-
mande une philosophie religicuse spéciale, de tels groupes sont
assez restreints.

En quoi dés lors une théologie protestante sera-t-elle différente
d’une philosophie chrétienne, inspirée du protestantisme?

Cette derniere, me semble-t-il, alors méme qu’elle se réclame d’une
tradition, la dépasse par le souci de I'universel qui est inhérent a la
recherche philosophique ; elle prend, en outre, vis-a-vis de cette tra-
dition une attitude plus libre et plus critique que la théologie ; car
n’ayant pas comme celle-ci le souci spirituel de la communauté qui
se rattache a cette tradition, elle se soumet sans arri¢re-pensée au
plus ample informé.

C’est a la fois un privilege et un danger ; un privilege, puisque la
pensée se sent entierement dépréoccupée ; un danger d’autre part,
parce que la pensée risque de s’appauvrir de toute la richesse que la
théologie trouve dans les expériences et les idées de I’Eglise qu’elle
a pour mission d’éclairer et de diriger (),

(1) Voir sur ce point Epouarp Mauris : « Comment définir la théologie moderne ? »
Revue de théologie et de philosophie, 1940, p. 323. Ep. BURNIER : La Théologie sys-
tematique protestante en Suisse romande p. 25-27 (Lausanne, 1940).



160 ARNOLD REYMOND

La théologie en effet, méme si elle n’est pas esclave d’une tradition,
se doit a elle-méme de la protéger avec intelligence. Son attitude est
essentiellement apologétique, c’est-a-dire qu’elle est, si je puis dire,
inversement critique de celle prise par une philosophie chrétienne, et
voici pourquoi: La théologie a pour mission de critiquer, c’est-a-dire
de passer au crible, les arguments invoqués contre la tradition et le
révélé dont elle se réclame, ce qui ne 'empéche pas de réformer ses
conceptions a leur sujet, si les arguments sont reconnus par elle comme
irréfutables. Il en résulte que, malgré leurs positions inversement
critiques, une théologie et une philosophie chrétiennes peuvent se
rejoindre I’une P’autre sur les points essentiels.

On le voit: Plutét que de parler des rapports de la philosophie
religieuse et de la théologie, il vaudrait mieux parler de la réflexion
philosophique ayant pour objet les problemes religieux.

[l ressort de tout ce qui vient d’étre dit que cette réflexion philo-
sophique aura une attitude critique et expectative, rationnelle dans
le sens ou nous avons défini ce terme ; elle ne reniera pas du reste
les résultats acquis jusqu’a maintenant dans tous les domaines du
cavoir, et c’est en fonction de ces résultats, lorsqu’elle s’applique,
par exemple, a la tradition chrétienne, qu’elle cherchera a en dégager
Ia valeur profonde et permanente.

Il serait intéressant a ce propos d’étudier les principaux dogmes
chrétiens, mais ce serait dépasser le cadre de notre sujet.

Je me contenterai donc de présenter quelques remarques sur
la Trinité. On dit que rationnellement ce dogme est impossible ;
car, personnalité impliquant limitation, dire de Dieu qu’il est
trois personnes en un, c’est contredire a son infinité; on ajoute,
en outre, qu’il est contradictoire a la notion de personnalité de
concevoir qu’un étre puisse se réaliser en trois personnes et rester un.

Le premier de ces arguments n’est pas péremptoire. Il semble, par
exemple, que vis-a-vis de la série des nombres entiers, la série des
nombres pairs et celle des nombres impairs, qui en sont des parties,
solent moins infinies. L’arithmétique du transfini montre cependant
qu’au point de vue cardinal ces trois séries sont absolument équiva-
lentes. Nous avons 14 une réalité mathématique (la série des nombres
entiers) qui est 4 la fois une et infinie et qui renferme en son sein
deux autres réalités, issues d’elle-méme et également infinies comme
elle. La raison s’accommode de ce mystere. Pourquoi ne s’accom-



REFLEXION PHILOSOPHIQUE ET PROBLEME RELIGIEUX 161

moderait-elle pas de la Trinité, si ’amour a un fondement métaphy-
sique tout aussi assuré que la pensée et 1’étendue ?

Dira-t-on que c’est la notion méme de personne qui est un obstacle
invincible, parce que la personnalité est quelque chose d’indivisible?
Mais a entendre les psychologues modernes, il est impossible de dire
exactement ce qu’est la personnalité; un méme étre humain peut
étre le siegge de deux, trois ou méme quatre personnalités. Celles-ci
apparaissent donc comme étant des fonctions psychiques de cet étre.
Pourquoi alors ne pas admettre que Dieu puisse étre un en trois
personnes ?

Certains arguments métaphysiques et psychologiques ne sauraient
donc étre invoqués d’une fagon décisive, et c’est ’histoire des dogmes
qu’il faut consulter. I’Eglise catholique nous invite du reste a suivre
cette voie en disant que le dogme de la Trinité, implicitement ren-
fermé dans les livres bibliques, s’est explicité au cours des siecles.
Seulement, en étudiant la formation des dogmes, on constate que si le
culte de la sainte Vierge, tel qu’il existe actuellement, avait pris son
essor au IIIe siecle, et non postérieurement, le concile de Nicée aurait
proclamé un dogme quadrinitaire, et non trinitaire. Sur ce terrain la
difficulté est alors de comprendre non pas pourquoi Dieu est trois,
mais pourquoi il n’est pas quatre, ou cing, etc.

Il vaut donc infiniment mieux laisser a la formule trinitaire la
signification religieuse qu’elle a dans le Nouveau Testament, formule
indiquant le réle unique joué par Jésus dans la foi que le croyant et
IEglise ont de ’amour et du pardon de Dieu.

En conclusion, philosophie et théologie ont besoin 'une de I’autre.
La réflexion philosophique, comprise dans le sens ol nous Pavons
indiqué, oblige la théologie a ne pas envisager uniquement sous ’angle
de la prédication et des besoins pratiques de I’Eglise les affirmations
dont elle se nourrit. La philosophie, d’autre part, est constamment
incitée par la théologie a examiner si les résultats critiques auxquels
elle aboutit n’ont pas été obtenus par une simplification abusive des
données de la réalité vécue. '

Arnold REYMOND.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXX (N© 120, 194I1). 8¢



	La réflexion philosophique et le problème religieux

