Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 120

Artikel: Le salut par la foi dans le bouddhisme japonais du grand véhicule
Autor: Corswant, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE SALUT PAR LA FOI
DANS LE BOUDDHISME JAPONAIS
DU GRAND VEHICULE

La méconnaissance de ’histoire des religions a fait commettre aux
théologiens d’involontaires mais évidentes injustices. §’il ne con-
vient pas de reprocher aux Réformateurs leur horizon nécessaire-
ment limité, comment ne pas s’étonner, par exemple, qu'un des meil-
leurs prédicateurs du XIXe siecle, dans un sermon sur ’humilité (),
ait pu déclarer avec insistance que cette vertu n’a fait son entrée dans
le monde qu’avec Jésus-Christ ? Mais plus grande est la surprise d’en-
tendre affirmer, aujourd’hui encore, que les religions non chrétiennes,
méme les plus hautes, ignorent tout du salut par la foi, alors qu’en
réalité plus de la moitié des bouddhistes japonais se rattachent,
depuis plusieurs si¢cles, a2 une « Eglise » tout entiére batie sur cette
notion et sur celle du salut par grice, au point que déja les mission-
naires jésuites du XVIe sitcle retrouvaient dans les doctrines de
cette «secten celles de « ’hérésie luthérienne » ),

Il est donc vrai que le bouddhisme mabdyina, c’est-a-dire du
Grand Véhicule, est encore trop peu connu ; tout le monde est au
courant, grosso modo, du systéme préconisé par le Bouddha, dans
un but tout pratique, pour échapper au cycle des renaissances et
par 1a méme A P'universelle souffrance ; mais on se soucie moins de

N. B. — Cette étude, présentée a la Société des pasteurs et ministres neuchéte-
lois, était destinée a initier les auditeurs aux doctrines de I"amidisme ; elle n’appren-
dra probablement rien & ceux qui connaissent le bouddhisme mahiyéna.

(1) Eug. Bersier, Sermons (Paris, 1896), t. I, p. 63 s. — (2) Leures du
P. F. CaBrat (1571) ; cf. H. Haas, Amida Buddba unsere Zuflucht (Leipzig, 1910),
p- 5 s. Ce livre est une collection de textes trés importants pour notre étude.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. §., t. XXX (N© 120, 194I). 8



114 W.CORSWANT

constater qu’avec le temps un bouddhisme est né — le mah4yana
précisément — dont les doctrines diverses et fort évoluées vont jus-
qu’a constituer, parfois, un renversement de lenseignement du
Maitre (.

En tout cas, le Japon est depuis longtemps le centre extrémement
vivant d’un mahayanisme dont la puissance et la cohésion ne sont
en rien affectées par le nombre surprenant des groupements qui le
composent. La plupart de ces «sectes », comme on les appelle d’un
nom peu heureux, cherchent le salut par la porte du chemin sacré,
par la voie sainte (‘shido-mon) de la vraie sagesse ; autrement dit, la
délivrance est le fruit d’un entrainement moral et spirituel qui néces-
site, au travers des existences, un effort personnel constamment
renouvelé : le fidele entre au nirvidna par ses propres forces. Mais
tout autre est la méthode du jédo-mon, la porte de la Terre Pure : ici,
I’homme est invité a4 ne plus compter du tout sur lui-méme, mais
uniquement sur le secours magnifiquement efficace de la divinité a
laquelle il s’agit de s’unir par les liens de la foi. La parenté de cette
conception et de l'affirmation centrale du protestantisme est vrai-
ment un fait émouvant et qui mérite d’étre examiné de pres ).

Vers 1173, quelques années avant la naissance de saint Fran-
cois d’Assise, un moine japonais plein de zele et de piété attirait
dans son ermitage de la « Fontaine de la joie» de nombreuses
personnes que préoccupait la question de leur salut. Les temps étaient
troublés. Des guerres civiles précipitaient la décadence du pays. Dans
le désarroi moral, nobles de la cour et gens du peuple, marchands,
guerriers, paysans, savants et ignorants soupiraient aprés une rénova-
tion de toutes choses. Le succeés de Hénen le saint ® fut considé-

(1) En revanche, le bouddhisme du Petit Véhicule (binayéna) prétend étre resté
plus fidéle & la doctrine primitive. — (2) Feu le professeur Haas raconte qu’ayant
comme hospitants a ses cours de la Deutsche theol. Fachschule de Tokyd des prétres
bouddhistes fort instruits,'un d’eux I'interrompait souvent pour dire : « Sensei (mai-
tre), c’est exactement la doctrine de ma religion!» (Haas, « Die japanische Umgestal-
tung », dans Zeitsch. fiir Missionskunde und Religionswissenschaft, 1912, p. 131).
— (3) Genkd, surnommé Hénen Shénin (1133-1212), requt plus tard le titre de
Enké Daishi. Cf. H. H. Coates and R. Isuizuka, Hénen, the buddbist Saint, bis life
and teaching, ouvrage de 957 pages, publié 3 Ky6td en 1925, & 'occasion du 750€ anni-
versaire de la fondation de la secte Jodo. Voir aussi: E. STEINILBER-OBERLIN, Les
sectes bouddbiques japonaises (Paris, 1930), p. 198 ss.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME FAPONAIS 115

rable. Son humilité, sa douceur, sa bonté le rendaient sympathique a
tous. Et ses vues étaient trés simples : nourri des textes que nous ver-
rons, il préchait la foi dans ’amour du Bouddha céleste dont la
volonté miséricordieuse travaille au salut de tous les hommes. Inu-
tiles les méditations prolongées, les longues étapes vers la perfection,
pendant des vies successives, au cours d’innombrables périodes cos-
miques ! Le seul moyen de salut est un acte de foi, un mouvement du
cceur et non de lintelligence. A quiconque invoque en toute sincérité
le nom qui est au-dessus de tout nom, 'entrée de la Terre Pure est
assurée. De mé&me qu’une lourde pierre, chargée sur un navire, disait
en substance Honen lui-méme, peut traverser la mer et accomplir
un voyage de milliers de lieues sans couler a fond, de méme, malgré
nos péchés lourds comme des pierres, nous qui sommes portés sur le
navire de la gréce salvatrice du Bouddha, nous pouvons accomplir le
voyage de la béatitude éternelle, sans nous noyer dans la mer des
naissances et des morts (.

La bonre nouvelle ainsi proclamée fit rapidement d’étonnantes
conquétes. En 1175, Hénen résuma son enseignement dans un essai
intitulé « Le Choix»: la secte fddo, c’est-a-dire de la Terre Pure,
était fondée. Des jaloux eurent beau dénoncer ’ermite et obtenir son
exil dans une ile lointaine, quatre ans apres il fut gracié. Il était, du
reste, parti le cceur plein de sérénité, pardonnant a ses persécuteurs.
« Qu’importe la séparation », disait-il, « rien ne peut arréter dans son
triomphe le régne de la grace du Bouddha. Gardez la foi, ayez con-
fiance, nous nous retrouverons dans la lumiere de la Terre Pure. »
Et quand il mourut, a ’4ge de soixante-dix-neuf ans, sans cesse il répé-
tait le nom divin du Bouddha, en disant: « Sa lumitre pénetre les
mondes dans toutes les directions, sa grice n’abandonne pas celui
qui I'invoque » ®). Aujourd’hui, prés de quatre millions de jodoistes
se réclament de Hoénen, dans plus de 8600 temples et chapelles ou
officient environ 15 500 prétres (.

Mais la secte de la Terre Pure est loin d’avoir actuellement 'impor-
tance d’une seconde communauté, de méme tendance, a laquelle elle

(1) M. Anesaxi, Quelques pages de I'bistoire religieuse du Fapon (Paris, 1921),
p- 72. — (2) Citation du bonze K. OxamoTo (STEINILBER, p. 205). — (3) ANEsaki,
p- 80. — (4) Les auteurs des ouvrages consacrés au bouddhisme mahiyana donnent
des chiffres qui ne concordent pas toujours. Je tiens compte ici de la derniére
statistique officielle que je connaisse, celle de 1933. (Cf. W. GUNDERT, Fapanische
Religionsgeschichte (Toky6 et Stuttgart, 1935), p. 205 s.



116 W.CORSWANT

a donné le jour. En effet, avec ses 20 coo temples, ses 48 ooo prétres
et ses 13 millions d’adhérents, le Shinshii est méme la plus grande
des sectes du Japon. Son nom complet : fodo-shinshii, la vraie secte
de la Terre Pure, montre bien que, fondée sur les idées préconisées
par Honen, elle prétend conduire les fideles, de meilleure facon encore,
au pays de pureté et de bonheur que le Bouddha propose a chacun.

Il n’est du reste pas toujours facile de marquer les différences qui
séparent les doctrines de la mere et de la fille; on peut dire cepen-
dant, d’une fagon toute générale, que le fondateur du Shinshi dégagea
les idées de Honen de leur gangue un peu lourde, les popularisa et
prolongea l’enseignement du maitre en en tirant toutes les consé-
quences. Né en 1173, Shinran (0, tout enfant déja, avait été pro-
fondément impressionné par la mort prématurée de ses parents qui
appartenaient a la noblesse japonaise. Dédaigneux des jouissances
et des avantages que sa situation lui assurait, il consacra toute son
adolescence a méditer sur la vie humaine et ses incertitudes. A vingt-
neuf ans encore, aprés s’étre efforcé de pénétrer les doctrines de
toutes les écoles bouddhiques, il cherchait le chemin menant a la
délivrance de ce monde de douleur. C’est alors qu’il entendit parler
de Hénen dont il devint rapidement le disciple préféré. La pensée que
le Bouddha céleste est véritablement un pére travaillant sans cesse
a sauver ses enfants le remplissait de joie et de reconnaissance.
Abandonnant tout systéme de salut par ’homme lui-méme, il s’efforga,
en toute humilité, de bien comprendre la doctrine de son maitre et
de Papprofondir.

Sur le conseil de Honen probablement, il prit en 1203 la décision
de se marier, pour bien montrer qu'un pére de famille peut étre
sauvé tout aussi bien qu’un moine célibataire. Et quand on sait ce
que le bouddhisme classique pense du mariage, I’acte de Shinran
parait peut-étre plus significatif encore que celui de Luther épou-
sant Catherine de Bore.

Toute sa vie, Shinran la consacra a répandre et a défendre ses
idées par la parole et I’écriture @), Comme son maitre, il connut la
persécution et lexil, mais finalement le succes aussi. En 1224, a ’4ge
de cinquante et un ans, il achéve son ouvrage fondamental @ destiné

(1) Cf. A. Lroyp, Shinran and bis work (Téky6, 1910). — (2) On a de lui plusieurs
ceuvres en prose et en vers; parmi ces derniéres, un poéme faisant I'éloge de la
vraie foi: le Shoshinge. — (3) Kyid-gyo-shin-shd-monrui (essais sur la doctrine, la
pratique, la foi et le but).



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME FAPONAIS 117

a sauvegarder, sans aucune méprise possible, le sens des principes
de la doctrine Fédo. En réalité, ce livre constitue I’acte de fondation
de la nouvelle secte ; le Shinshii prit rapidement un grand essor, sur-
tout aprés la mort de son chef (1262) qui atteignit, entouré de la
considération générale, ’dge de quatre-vingt-dix ans.

Comparée aux autres écoles du bouddhisme japonais, la secte de
Shinran présente vraiment une figure originale ; les conséquences de la
réforme voulue par son fondateur dépassérent méme celles qu’il
avait primitivement envisagées. Ici, en effet, plus de pratiques
magiques, d’amulettes, de pélerinages, de jefines et d’exercices ascé-
tiques. Pas davantage de priviléges pour les prétres : sans doute, ils
constituent une corporation chargée d’enseigner les fideles, de culti-
ver la fo1, de présider aux cérémonies religieuses. Mais, hors des sanc-
tuaires, rien ne distingue ces ecclésiastiques de la foule : ils mangent
comme les autres gens, méme de la viande, ailleurs strictement inter-
dite aux prétres. Ils sont aussi pleinement autorisés a se marier ; le
célibat n’est du reste pas recommandé, la famille étant considérée
comme le meilleur des foyers ou puisse se développer la vie religieuse.
Aussi bien les fideles du Shinshii ne sont-ils jamais exhortés a vivre
en marge du monde ; chacun doit, au contraire, s’acquitter conscien-
cieusement des charges de sa profession.

Si Pintérét de notre étude n’était ailleurs, nous ne manquerions pas
de souligner la beauté remarquable des temples du Shinshi et de
leurs annexes, la valeur des prédications qui y sont faites, 'impor-
tance accordée a la lecture des textes sacrés et surtout a l'instruc-
tion, & ’éducation de la jeunesse et du peuple : la secte patronne de
nombreuses écoles, des lycées, voire deux universités, et ses ceuvres
sociales de tout genre, des maternités aux coopératives, comme aussi
ses missions, sont les fruits d’une activité dont elle peut étre fiere ().

II

Il s’agit bien plutdt, cette orientation liminaire étant donnée, de
serrer de pres les doctrines cheres 2 Honen et Shinran. Qu’en est-il
exactement de ce salut par grice et par la foi, qu’ils ont préché avec
une conviction, une ferveur, une piété auxquelles il serait injuste de

(1) Cf. STEINILBER, p. 214 s. et J. Wirre, Der Buddbismus in Geschichte und
Gegenwart (Leipzig, 1930), p. 145 ss.



118 W.CORSWANT

ne pas rendre hommage ? Pour bien comprendre leur message, préci-
sons avant tout deux importantes notions: celle de la divinité en
qui ils mettent leur confiance absolue et celle de ce pays mystérieux
gu’ils appellent la Terre Pure.

1. Le Bouddha auquel recourent les fideles du Fodo et du Shinshi
n’est pas, 4 strictement parler, celui que nous connaissons comme
fondateur de la religion qui porte son nom. Gautama Bouddha, le
Shakyamouni, est en effet considéré, dans le mahiyénisme, comme
une émanation partielle, comme une incarnation d’un Bouddha
céleste (Dhyini-Bouddha) qui porte au Japon le nom d’Amida (),
c’est-d-dire la Lumiere infinie ou la Vie infinie (Amitdyus). En un
sens, Amida et Gautama ne font qu’un, mais le prédicateur de Béna-
rés est généralement relégué dans Pombre et c’est devant le premier
seul que les Japonais s’inclinent: il est pour eux le Bouddha
supréme @, Un important catéchisme du Shinshd @) déclare nette-
ment : « Dans le Shinshil, il y a deux fagons de concevoir la relation
entre Amida et Shaka (Gautama Bouddha)... Si on les considere
comme un seul et méme étre, Shaka est envisagé comme I’émana-
tion d’Amida qui vient temporairement dans le monde ; si on les
distingue 1’un de l’autre, Shaka est considéré comme le maitre
(teacher) du monde et Amida comme le Sauveur. Shaka n’est pas
adoré spécialement parce qu’Amida et lui ne font qu’un » @,

En tout cas, le prestige d’Amida est immense. Si, pour certains
philosophes du Fddo-shii et du Shinshi, il est méme I’Absolu, 1’Es-
sence des choses, le Temps, ’Espace et la Vie ©), pour le vulgaire et
pour le bouddhisme pratique, Amida est un Dieu personnel dont on
ne louera jamais trop ’amour, la grice et la compassion plus encore
que la sagesse ou la force. Dans le Psaume sous la rosée, Shinran dit :
« Cherchez votre refuge dans Amida Bouddha.. De son corps
sacré [ coule, comme d’une source, la lumiére / sur les dix régions de
la terre. / Et son enseignement béni [ guide tout ce qui vit / dans le

(1) Il vaudrait mieux écrire Amita (cf. Amitdbha, Amitiyus); la forme Amida a
cependant prévalu en Occident. — (2) La fameuse et colossale statue du Bouddha
de Kamakura est une représentation d’Amida. — (3) Shinshii Hyakuwa, de
R. Nisuimoto, trad. par A.-K. REISCHAUER, sous le titre: A catechism of the Shin
sect (Transactions of the Asiatic Society of Japan, vol. XXXVIII, part. V, 1912).
On peut le consulter & la bibliothéque du Musée Guimet, a Paris. — (4) Ib:d.,
question 30. — (5) Cf. les déclarations du bonze Oxkamoto, de la secte Jédo,
dans STEINILBER, p. 202. ‘



LE SALUT PAR L4 FOI DANS LE BOUDDHISME FAPONAIS 119

chemin de sa lumitre / et de son amour» (. « Il est le méme en tout
temps et en tout lieu », préche un bonze contemporain. « Son nom se
révele dans un monde de ténébres et d’illusions, mais lui seul n’est
ni ténébres, ni illusion. Il est révélé dans ce monde, mais il n’est pas
de ce monde. Il est lumieére. Il est le chemin. Il est vie. Il est puis-
sance. Ce nom seul est descendu du ciel ; ’Absolu, I’'Invisible est
venu vers la terre, le fini, le visible. Lui seul est la corde capable de
nous hisser hors du feu de la souffrance et de nous déposer en toute
sécurité la ou regne la pure et éternelle béatitude » 3.

Considéré souvent comme un véritable Peére céleste, Amida n’est
pas tant le Dieu créateur que le Dieu libérateur, celui qui aide, qui
protege, qui aime, qui sauve. « Ma grice a ’égard de toutes les créa-
tures », affirme un vieux texte, «est plus profonde que 'amour des
parents pour leurs enfants » ®. Et le Nirvana sitra déclare: « Si un
homme a sept enfants et que I'un d’eux soit malade, son amour quoi-
que égal pour tous se manifeste particulierement a I’égard du malade.
Ainsi en est-il de Pamour d’Amida » &,

Nous voici bien loin de P« athéisme » du bouddhisme des origines
et du panthéisme de certaines écoles. Et pourtant, Amida n’est en
réalité qu’'un homme promu au rang de Dieu. En deux mots, voici
cette étrange et significative histoire ; elle n’est pas sans obscurités et
démontre combien ’amidisme reste sur le terrain complexe du boud-
dhisme. Un des textes sacrés ) dont font état les disciples de Honen
et de Shinran raconte, en effet, qu’avant de devenir le grand Bouddha,
Amida © était un roi qui se fit moine sous le nom de Dharmaékara
(jap. Hoz0). I1 vivait a4 une époque impossible a préciser, située en
dehors de I’histoire, dans 1’éternité du passé. Désireux de devenir un
Bouddha, conformément a I'idéal de tout mahédyaniste, et de délivrer
les autres hommes — comme doivent le faire les adeptes du Grand
Véhicule qui pourraient dire avec Polyeucte : « C’est peu d’aller au
ciel, je veux vous y conduire » — Héz6 ne voulut pas préparer son salut
personnel sans se soucier de ceux qui sont comme des « moutons sur
le chemin de ’abattoir » et sans prendre pitié singuliérement des mal-
heureux qu’avaient abandonnés les autres candidats au titre de

(1) Ibid., p. 258 s. — (2) Sermon de Tapa KaNa-E sur le salut (Haas, Amida,
p- 157). — (3) A.-K. REISCHAUER, Studies in Fapanese Buddbism (New-York, 1917),
p- 217. — (4) Ibid., p. 218. — (5) Le grand Sukbdvati-vyiiha (jap. Muryoju-kyo),
voir plus bas. — (6) Cf. S. Livi, J. Takakusu et PavL DEmitviLLE, Hébogirin,
Dictionnaire encycl. du bouddbisme, fasc. 1 (Tokyo, 1929), p. 24 ss.



120 W.CORSWANT

Bouddha. Il se lia, a cet effet, par quarante-huit serments solennels
dont le plus important, le dix-huitieéme, est sans cesse rappelé ; c’est
le veeu par excellence, le veeu originel (hongwan) d’Amida: « Je
n’obtiendrai pas la connaissance parfaite, si un seul des étres vivants
qui croient en moi... ne devait pas naitre dans la Terre Pure» (Sukbi-
vati) ().

Pendant des siécles de sitcles, a travers de multiples vies et de
multiples privations, H6z6 chercha a remplir toutes les conditions
nécessaires pour atteindre 1’état de Bouddha ; mais arrivé au but, au
lien d’entrer dans le nirvina que ses efforts lui avaient si parfaite-
ment mérité, et fidele a ses veeux, il se mit 4 organiser son paradis
révé de la Terre Pure et a y régner, rassemblant tous ceux qu’il vou-
lait arracher au mal, a la souffrance, a I'imperfection, aux lourdes
conséquences du karma. Il recut alors le nom supréme d’Amida
Butsu (Bouddha), le Tathigata, le Sauveur, le refuge de tous ceux
qui font accueil a ses avances, le grand Amida, supérieur a tous les
autres bouddhas et que tous les autres bouddhas, innombrables
comme les grains de sable du Gange, n’ont qu’a louer.

Telle est la divinité suz generis qui, dans la doctrine populaire tout
au moins, a finalement et incontestablement pris la place du Dieu
qu’adore le monothéisme juif, musulman ou chrétien.

2. Pour venir en aide aux hommes qu’il tient a sauver, Amida a
donc décidé de s’installer dans le meilleur des paradis et d’en faire
pour tous un refuge merveilleux. Tous ceux, en effet, qui ayant rem-
pli les conditions nécessaires entrent a leur mort dans la Terre Pure
sont désormais, et par la méme, soustraits a la loi terrible des renais-
sances et n’ont plus a conquérir le nirvdna au prix d’interminables
efforts et de longues souffrances. Eclairés, instruits par Amida dans
ce séjour de paix et de bonheur, vivant sous sa direction pleine de sol-
licitude, ils sont assurés d’atteindre un jour la maturité nécessaire
pour volontairement redescendre une dernitre fois sur la terre —
selon la régle mahdyaniste — aux fins de travailler au salut de leurs
freres et, cette tiche remplie, pour entrer dans le mirvdna propre-
ment dit. Du reste, le commun des adeptes se soucie peu de ces pré-
cisions et des subtiles distinctions de la dogmatique ; il s’en tient a
'idée générale qu’un paradis lui est ouvert ; dans le sentiment de ses

(1) Chose curieuse, ce dix-huitiéme veeu ne figure pas dans le texte sanscrit ori-
ginal du Sukbdvati-vyilba, mais seulement dans les versions chinoises.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME YAPONAIS 121

fautes et des miseres de la vie, le shinshiiiste accueille avec joie le
message qui lui assure, avec la survivance personnelle, un bonheur
sans fin dans un monde ou tout est lumiere et beauté, et dans lequel
pas une parcelle d’impureté ne saurait pénétrer.

Les textes décrivent con amore ce pays pur (jodo) (), appelé aussi
celui de la jouissance supréme (Gokuraku, sanscr. Sukbdvati). Bien
que situé a Pouest, du c6té des gloires du soleil couchant, il est une
terre idéale, illimitée, dont les descriptions, pleines de poésie et d’élé-
vation, suscitent chez les bouddhistes des sentiments analogues a
ceux qu’éprouve le chrétien devant les visions de la Jérusalem
céleste. « De leurs yeux», dit un ancien texte @, «ils contemplent le
Tathigata. Plus ils le contemplent, plus radieux devient leur visage,
et plus ils prétent l'oreille a son enseignement, a4 son excellent ensei-
gnement, plus radieux devient leur entendement. Le parfum de la
grace divine se fait sentir, et plus ils sentent, plus radieux devient
leur odorat. De leur langue ils gofitent la joie divine, et plus ils la
gotitent, plus radieux devient leur gofit. Tout leur esprit baigne dans
le ravissement, et plus il y baigne, plus radieux devient leur esprit. »
Et songeant a4 ces perspectives, un prédicateur moderne s’écrie:
« Sur le chemin de la mort, 14 ou d’autres ne voient que craintes et
ténebres, pour nous tout est lumiere et joie et nous allons bravement
de Pavant. Pour une telle griace, comment exprimer notre recon-
naissance ?... Dés maintenant, nous possédons une sérénité qui est
au-dessus de toute description. Nous marchions autrefois au milieu
de multiples dangers, maintenant nous nous sentons en parfaite
sécurité » @),

I1I

Mais comment entrer dans ce monde supérieur dont les délices spi-
rituelles dépassent, on le voit, les plaisirs des paradis vulgaires pro-
mis par d’autres religions ? Cest ici que les sectes du jodo-mon, dont
bien des conceptions sont naturellement celles du mabdyina, appor-
tent la réponse particuliére que nous avons dite et que nous sommes
a méme maintenant d’étudier plus attentivement.

(1) De la le nom donné i la secte. — (2) L’Amitdyur-dbyina-sira. Voir plus
bas. — (3) Tabpa Kana-g, prétre du Shinshii, dans son sermon intitulé: «Le
monde et comment il faut le traverser » et dans celui sur «le salut » (Haas, 4mida,

p- 152 et 157).



122 W.CORSWANT

Le salut, la délivrance de ce monde de péché et de douleur, acces
a la Terre Pure, ne s’obtiennent pas par la discipline morale ou par
Pillumination intellectuelle, par ’accumulation de bonnes ceuvres et
d’efforts personnels, si considérables, si consciencieux soient-ils.
Cette méthode-la que les Japonais appellent ji-riki ne saurait mener
au but. Elle est bien trop compliquée, et trop difficile. Impossible de la
prescrire aux laiques ; le moine seul pourrait s’y soumettre, et encore ;
elle suppose une telle force de caractére, une telle abnégation, une
telle persévérance que rares sont ceux qui réussissent. En des 4ges
meilleurs, que certains sages soient parvenus au salut, c’est un fait,
peut-&tre ; en tout cas, aux temps de dégénérescence que nous vivons,
ce chemin est inaccessible. Il en faut un plus aisé. L’homme est inca-
pable de se sauver lui-méme. Enchainé, comment briserait-il ses
liens ? « Pour qui s’appuie sur soi», dit Honen, «les vacillations sont
inévitables» (). «Le mur de sainteté est trop élevé pour que nous
puissions I’escalader avec succes.» () Nous sommes semblables a des
impotents a qui ’on proposerait I’ascension d’une montagne. Il nous
faut la force d’un pouvoir autre que le nétre (#z-r1ki), une force qui
se substitue a notre faiblesse. « Notre cceur ne peut étre nettoyé par
lui-méme. » ®

Or, ce pouvoir existe : la grice prévenante d’Amida Bouddha, de
cet Amida qui est précisément la personnification méme de la grice
et qui, a travers toutes ses luttes et toutes ses méditations, n’a jamais
eu qu’un seul désir : le salut de ’humanité. Son amour vient a nous
comme un rayon de soleil descend dans les ténebres. Vers 'homme
Amida tend les mains, 'invitant a2 monter dans sa barque de miséri-
corde. « La terre est remplie d’afflictions et de tribulations », dit-il,
«mais je viens a son secours. Je tiens ma promesse. Tous les mondes
sont a moi et tous ceux qui y habitent sont mes fils. » @ De beaux
dessins le représentent marchant, lumineux et fort, a la rencontre du
pécheur prosterné devant lui . Ou bien, il se tient a la porte de la
maison en flammes d’ou il s’agit de sortir pour monter dans la voi-
ture qu’il a préparée. Plus poétique, Honen écrira : « Dans tous les
pays il n’est pas de hameau, si petit [ ni si caché, que la lune d’ar-
gent [ne I’atteigne de ses rayons. De méme si un homme / ouvre toutes

(1) Déclaration de ZENsHOBY, disciple de Honen. Cf. L. WIEGER, S. J., Amidisme
chinois et japonais (Hien-hien, 1928), p. 45. — (2) Déclaration du bonze Gessuo
SasAkI (STEINILBER, p. 253). — (3) Catéchisme, question 67. — (4) Saddbarmapun-
darika-siitra (Hokke-kyi ). — (5) Haas en donne quelques-uns dans Amida, passim.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME FAPONAIS 123

grandes ses fenétres et regarde longuement [ la vérité céleste entrera
et demeurera avec lui» (), )

Amida, en effet, ne fait point acception de personnes. Sa volonté de
sauver toutes les créatures ne connait aucune limite, ni dans 'espace
ni dans le temps. Le moine méme n’est pas du tout au bénéfice de
privileges spéciaux. «La vie éternelle», dit un texte significatif,
« n’est fermée ni au forgeron ni au charpentier » @, et Amida a promis
de venir en aide a la femme aussi, en général si malmenée dans le
bouddhisme originel. Le Dieu Sauveur préfére méme ceux dont la
misere est la plus grande. Il est question du filet de la miséricorde
sans bornes, jeté dans la mer de nos humaines tribulations, afin d’y
recueillir Iignorant plutot que le sage et le pécheur plutét que ’homme
de bien. Dans les dialogues de Koa ®, un des classiques un peu
touffu de la littérature amidiste (commencement du XIVe siécle),
on peut lire ces mots caractéristiques : « Celui qui trouvera le pardon
dans le ceeur d’Amida n’est pas celui qui fera état de la parure de ses
perfections morales, de ses méditations et de sa sagesse, mais bien
celui qui ploie complétement sous le poids de la cupidité, de la colere
et de l'aveuglement et qui, pour cela précisément, met toute sa
confiance en son Seigneur et lui donne son cceur... Il ne fait que
s’éloigner du Bouddha celui qui se demande, découragé, comment il
est possible que 'homme puisse étre sauvé dans sa folie, tandis
qu’il se rapproche du Bouddha celui qui précisément dans le senti-
ment de son indignité soupire, en disant: Seigneur, viens a mon
aide | » @ Et si 'on demande : « N’est-il pas impossible pour le cceur
du Bouddha de pénétrer dans notre cceur dépravé et pécheur ? »
le catéchisme répond: «Il descend dans notre cceur souillé de
péché, comme peut étre plongée dans ’eau sale une perle de grand
prix » ().

Shinran a particulierement insisté sur I'idée que la ou le péché
abonde, la grice surabonde, et tandis que son maitre Honen disait :
« Puisque méme les plus grands pécheurs sont sauvés, a combien plus
forte raison les moins coupables le seront-ils » ®, il renverse, lui, le
raisonnement et paradoxalement déclare : « 5i les bons peuvent entrer

(1) AnEesakl, p.72. — (2) Koa SuéNiN, Kimyd bongwan shé, 2¢ dialogue (trad.
Haas, dmida, p. 55). Koa (1269-1330) est un disciple de Hénen. — (3) Voir
note 1. — (4) Koa, 3¢ dialogue, p. 64 s. — (5) Catéchisme, question 68. — (0) Lettre

de HénEN A Kuroda no Shénin (trad. Haas, Amida, p. 41). Voir aussi Koa,
2¢ dialogue.



124 W.CORSWANT

dans la vie éternelle, & combien plus forte raison les pécheurs, puis-
que c’est a eux que s’adresse en premier lieu ’'amour d’Amida » (),

La délivrance n’est donc possible que grice a la bonté et a la puis-
sance du Bouddha. Le croyant est judicieusement comparé a un
petit enfant tombé dans une fosse et qui appelle désespérément son
pere et sa mere. La force de ses cris ne le sauve qu’indirectement.
Tout son salut, il Pattend d’un autre que lui-méme, de celui qui vient
a son secours ®). Amida n’est pas un sauveur, il est le Sauveur. Aussi
bien les textes ne manquent pas qui expriment la joie et la recon-
naissance des fideles : « O combien je suis heureux », dit Pun d’eux,
« qu’il m’ait été accordé de pouvoir entendre une telle doctrine » @,
Et le catéchisme déclare : « La grande joie qu’on appelle foi ou paix
est la foi qui est le don d’un Autre » @,

Mais aux avances de la divinité doit naturellement répondre la
ferveur de celui qui veut é&tre sauvé. Au geste qui vient d’en haut doit
correspondre un élan d’en bas. L’attitude a prendre est du reste bien
simple : accepter la grice qui est offerte, mettre toute sa foi dans la
promesse et dans la miséricorde d’Amida. A amour doit répondre la
foi. Nous sommes sauvés, affirment trés nettement Shinran et tous
ses disciples, par I'unique grice d’Amida et par la foi que nous avons
en lui. De la sagesse de celui qui croit pouvoir se sauver par ses
propres forces, il faut passer a la faiblesse des ignorants, saisir le
salut comme un enfant prend avec avidité le sein maternel qui
s’offre 4 lui. Moins heureuse, mais non moins typique, I'image de
I’hamecon qu’il faut mordre pour étre tiré hors de ce monde de
péché ). « Le salut par I’ascese et par les ceuvres », dit Hénen lui-
méme ©, « est une marche a pied sur un pénible sentier ; le salut par
la foi, c’est une traversée de la mer en bateau ; celul qui est impotent
ou aveugle ne saurait atteindre le but par le sentier, il ne peut aborder
au rivage de I’au-dela qu’en se laissant transporter sur une barque.»
Aucune faiblesse humaine, aucun péché, si grave soit-il, n’est un
obstacle : devant ’'amour d’Amida tous les croyants sont finalement
égaux. Comme une épée tranchante, cet amour coupe les liens qui
unissent ’homme & son karma. Des lors, celui qui se perd dans la

(1) Paroles de Shinran, transmises par son petit-fils Nyoshin, No 3 (trad. Haas,
Amida, p. 125). — (2) Koa, Sai-yé shé, No § (Ibid., p. 99). — (3) Koa, Kimyé
bongwan shé, 3e dialogue (Ibid., p. 67). — (4) Catéchisme, question 62. — (5) Koa,
se dialogue (Ibid., p. 78). — (¢) Dans le Fodo-shii ryaku-shé (1bid., p. 38).



LE SALUT PAR L4 FOI DANS LE BOUDDHISME FAPONAIS 123

grace du Bouddha, par une foi totale en son pouvoir libérateur, est
absolument slir d’accéder a la Terre Pure.

Ces principes s’épanouissent magnifiquement dans la secte Shin
surtout. Chez les adeptes du Fddo, la doctrine n’est pas aussi nette,
me semble-t-il, quoique bien implantée déja. Honen attache encore
de Pimportance aux bonnes ceuvres ; il attribue surtout une valeur
excessive 4 la simple répétition de la formule : Namu Amida Butsu
(gloire & Amida Bouddha). Sans doute, ces mots doivent-ils exprimer
avant tout la foi du fidele, diriger son attention constante sur la
divinité, le maintenir en état de ferveur continuelle, mais ces redites
risquent d’étre bien machinales, et elles le sont devenues, puisqu’on en
mesure le total au moyen d’un chapelet. Le fondateur du Fédo aurait
déclaré qu’il pronongait jusqu’a 70 oco fois par jour «le nom sacré
dans lequel Amida a mis tout le fruit de sa peine» (3. Le répéter,
c’est donc s’assimiler toutes les vertus qu’il contient, s’approprier les
mérites mémes d’Amida. Ainsi la divinité habite dans le fidele et le
fidele demeure en elle. Mais, d’autre part, les Jodoistes affirment
qu’une seule invocation, si le fidele y met toute son dme et toute sa
foi, suffit déja a le sauver, a I’article de la mort surtout, moment parti-
culiérement critique pour le salut, il va de soi. Aussi est-il d’usage de
placer, dans le cercle visuel du mourant, une image d’Amida qu’il
puisse contempler jusqu’au dernier moment, comme le catholique
regarde au crucifix. Mieux encore, de cette image fixée a la paroi
descend un ruban qu’on passe au poignet du moribond pour latta-
cher 4 son Sauveur, a cette heure supréme ot Amida vient le chercher
pour emporter son dme au paradis ).

Le Shinshii accorde moins d’importance a ces pratiques ; pour lui,
tout croyant sincére est immédiatement sous la protection d’Amida
des le moment ou il se donne a lui ; durant sa vie déja, il fait partie
de la « troupe de la vérité» et par conséquent il n’a rien a craindre
de la mort. La répétition du nom sacré, tout en étant une des choses
les plus nobles qu’on puisse faire en ce monde, n’est pas la condition
indispensable du salut, encore moins une bonne ceuvre et pas davan-
tage une captatio benevolentie : elle ne peut étre que ’expression de
la reconnaissance du fidele pour la délivrance dont il est I'objet.
L’essentiel est de croire 4 la miséricorde toute-puissante d’Amida, a

(1) Koa, Say-yé shé, art. 12 (trad. Haas, Amida, p. 104). — (2) Ci. K. FLoRENZ,
Die Fapaner, dans CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE, Lebrbuch der Religionsgeschichte.
4& éd. (Tubingen, 1924-25), t. II, p. 380.



126 W.CORSWANT

la vertu des veeux qu’il a faits, de lui donner sa vie et son cceur, de
vivre, comme le dit un disciple de Shinran, « dans Pétreinte, dans
Pembrassement d’Amida» (). « Que faut-il faire pour étre sauvé ?
demande le catéchisme. — « Croire en Amida ; I’essentiel est le cou-
rage de la Foi. — Qu’est-ce que la foi en Amida ? — Reconnaissant
que nous sommes profondément plongés dans le péché et dans le mal,
d’ott il est impossible que nous nous dégagions malgré tous nos
efforts, nous devons nous confier, fermement et sans aucun doute, au
pouvoir salvateur d’Amida et ne jamais oublier son grand cceur
miséricordieux » @,

« Fiez-vous a Amida en toute sincérité de cceur et vous serez
sauvés ; ce qu'on demande au fidele, c’est la foi, rien de plus» @,
dit un manuel populaire de la secte Shin. Déja Honen écrivait a une
dame de la noblesse: « L’essentiel, c’est un cceur contrit, sincére,
profondément croyant» @. Et Shinran, de son cété, déclare : « Pré-
férable a une statue du Bouddha est sa simple image, préférable a
une image peinte du Bouddha est un écriteau portant son nom, mais
préférable a ce nom suspendu a la muraille, la foi en lui, gravée au
plus profond du cceur » ). « Le trésor de la foi est le plus grand des
trésors » ©,

Ces citations qu’il serait facile de multiplier sont significatives.
Personnellement réfractaire aux parallélismes, aux rapprochements
que certains dilettantes en histoire des religions établissent, témé-
rairement et tendancieusement, entre certains récits ou certaines
doctrines du christianisme et ceux d’autres religions, je dois recon-
naitre que les fideles du Fodo et du Shinshii, tout en restant, nous
allons le constater, sur un terrain plus bouddhique que d’aucuns ne
le pensent, énoncent des principes qui rappellent incontestablement
certaines déclarations de ’Evangile ou de saint Paul et le sola fide
des Réformateurs.

Au surplus, et c’est une nouvelle preuve que les ressemblances sont
¢évidentes, certains problemes qui se sont posés pour le protestan-
tisme ont préoccupé aussi les partisans du jédo-mon. On sait que le
~salut par la foi s’est rétréci aprés Luther au point de retomber parfois

(1) ZENNEBO, moine (mort en 1247), trad. WIEGER, op. cit., p. 45. — (2) Caté-
chisme, questions 57 et 58. — (3) STEINILBER, p. 229. — (4) WIEGER, p. 42. —
(5) H. Haas, Die japanische Umgestaltung..., p. 143. — (0) Catéchisme, question 17.
Ci. REISCHAUER, Studies, p. 257.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME FAPONAIS 127

dans la religion du mérite. Au lieu de gagner le salut a force d’ceuvres,
on le gagne a force de foi, et 'on retourne ainsi au légalisme, au
légalisme spiritualisé, mais au légalisme pourtant. La nature des
moyens a changé, c’est toutefois ’homme qui de nouveau conquiert
sa propre libération, comme ’a dit tres justement M. Edmond Grin O,
Or, fait extrémement intéressant, le méme phénomene s’est présenté
dans le mouvement dont nous nous occupons, et Shinran a fait front
a ce danger en déclarant, 2 maintes reprises, que la foi n’est pas une
prouesse personnelle, mais qu’elle est elle-méme, et toujours, un don
d’Amida. La répétition de la formule Namu Amida Butsu est un acte
exempt de toute impureté, car ce n’est pas le fidele, en somme, qui
la récite, mais Amida lui-méme qui, donnant son propre nom, le fait
répéter. Le catéchisme est on ne peut plus précis : « La foi déclarée »,
dit-il, « n’est pas le produit de la seule force du cceur du croyant, mais
vient de la force d’un Autre. O bonté d’un Pere qui donne la gloire
du matin a la fleur» ®. Et cette fine et furtive image en dit long.
Plus loin, la fol est comparée, non moins judicieusement, a un héri-
tage : elle est bien devenue noétre, mais c’est Amida qui I’a donnée ®.
Shinran concluait catégoriquement que «si nous nous confions a
Amida pour notre salut, cet acte est entiérement dii a sa grice et
nullement a nos efforts personnels. En vérité, cette foi en Amida, ce
sentiment qui nous subordonne a son action, n’est autre chose quune
conséquence de sa volonté propre» @,

De méme, les questions qui nous préoccupent encore, et qui se
posent a propos du rapport a établir entre les ceuvres et la foi, ont
agité aussi les sectateurs du jodo-mon. On leur a fait les mémes
objections qu’ont entendues les Réformateurs et saint Paul. « Se
sachant sauvé par pure miséricorde, le peuple ne voudra plus faire
aucune bonne ceuvre. » «...A la mort, il suffira de dire: Je crois! Et
ainsi un larron qui aura dérobé, sans faire réparation a son prochain,
sera sauvé.» (9 « Péchons donc, puisque nous ne sommes pas sous la
loi, mais sous la grice» (Rom. vi, 15). Contre de pareils raisonne-
ments © g’insurgent aussi Honen et Shinran. Le salut par la grice

(1) Ed. Grin, « Le salut par la foi et les ceuvres du chrétien », dans les Cabiers

protestants, 1938, p. 281. — (2) Catéchisme, question 61. — (3) Ibid., question 64. —
(4) Dans le Kyié-gyé-shin-shé (STEINILBER, p. 224). — (5) Cf. Ed. Grin, art. cité,
p- 269 s. — (6) Un commentaire du Kimyé hongwan shé cite cette phrase d'un

libertin : « Que chacun péche donc carrément, sans retenue! Le mérite du nom
d’Amida est pourtant plus fort que tous les péchés qu’'on pourrait commettre »,
(Haas, Amida, p. 66).



128 W.CORSWANT

et par la foi n’assure pas seulement la Terre Pure aux croyants, mais
il opére dans leur cceur des transformations telles que la rupture
d’avec le péché est virtuellement consommeée. Celui qui crie au secours
parce qu’il est dans le péché ne peut plus pécher abondamment. A
force de penser 4 Amida, on participe a la nature d’Amida. Le fidele
est semblable & 1’arc-en-ciel qui réfléchit la lumiére du soleil ()
rempli de la grande miséricorde du Bouddha, il s’imprégne de sa
sagesse « comme ’eau des fleuves devient salée a leur embouchure
dans J’océan » @ ; sauvés par la force d’un Autre, nous agissons par
la force d’un Autre. « Par la foi», dit le catéchisme, « nous recevons
toute la richesse d’Amida ; le pouvoir de vaincre tout péché et le
pouvoir de marcher sur le bon chemin.»® «La ou se trouve une
flamme de foi, chose merveilleuse 4 dire, elle se manifeste a ’extérieur
par la fumée d’une bonne conduite.» @ Et le bonze Otani a récem-
ment écrit que «la seule croyance sinceére 2 Amida Bouddha est en
elle-méme une morale pratique et parfume tous nos états de con-
science » (5),

Ainsi les ceuvres découlent naturellement et spontanément de la
fol, mais elles ne la remplaceront jamais. Shinran n’admet aucun
synergisme. Les ceuvres les meilleures sont pareilles a « des lettres
qu’on écrirait a la surface de 'eau» ©. Le croyant ne peut les consi-
dérer que comme des manifestations de gratitude.

Le Shinshii n’en insiste pas moins, et plus que toute autre secte
bouddhique, sur la nécessité d’une vie droite. Tout en posant le prin-
cipe de la primauté du spirituel en toute action, il affirme qu’il faut
tendre a la perfection dans le domaine de la morale comme dans celui
de la foi. Foi et morale sont comme les deux roues d’une charrette,
comme les deux ailes de P'oiseau, et celui qui viole les lois de 1’'une
ou de ’autre n’est pas un disciple fidele (M. La morale du Shinshi
pourrait fournir le sujet d’une belle étude ; je ne puis pas insister ici,
mais il sera permis, du moins, de louer le sens de I’humilité que les
adeptes de la secte possédent a un haut degré et leur désir de prati-
quer ’amour du prochain. Les statistiques prouveraient que la crimi-
nalité est pour ainsi dire inexistante dans le Shinshi, et le Pere

(1) Tapa Kana-E, Sermon sur le salut (Ibid., p. 158). — (2) Axamatsu RENJS,
courte introduction a I'histoire et a la doctrine du Jédo-Shinshd (Z47d., p. 18). —
(3) Catéchisme, question 65. — (4) Ibid., question 75. — (5) STEINILBER, p. 2§8. —
(6) Koa, Kimyé hongwan shé, ze dialogue (trad. Haas, Admida, p. §8). — (7) Caté-
chisme, question 34.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME FAPONAIS 129

Wieger, S.J., qui connait bien les amidistes, a prononcé sur eux ce
jugement élogieux : « Ce sont généralement d’excellentes gens. Hom-
mes et femmes sont doux, réservés, aux gofits simples, au cceur délicat.
Leur morale est extraordinairement pure. Leurs actes de contrition
ou de désir, leurs confessions et leurs prieres sont merveilleusement
sinceres et humbles. A les voir, en leur parlant, on sent une conviction
sérieuse et profonde, une piété paisible et tendre, qui ne se retrouve
dans aucune autre secte paienne » (2.

IV.

Mais en présence de cette religion qui professe indubitablement
le salut par la grice d’un Dieu Sauveur a laquelle doit répondre
I’élan de la foi, devant ce bouddhisme si particulier, si distant de
celui des origines qu’on a pu le déclarer plus proche du protestan-
tisme que de la doctrine de Gautama Bouddha @), une question se
pose évidemment: N’y a-t-il pas ici une imitation, consciente ou
non, du christianisme, une infiltration dans la pensée bouddhique
de principes provenant de la religion de Jésus @ ? Celle-ci n’a-t-elle
pas déteint sur celle-1a ?

Je ne le crois pas. Assurément, il est incontestable qu’aujourd’hui
le Shinshii ’inspire trés souvent des institutions religieuses et sociales
et des méthodes de travail de celui qui est souvent son émule, preuve
en soient les écoles du dimanche de la secte et la fondation d’une
Union bouddhique de jeunes gens ; mais on ne saurait tirer parti de
cette constatation pour placer sous la dépendance du christianisme
les doctrines fondamentales des amidistes. Le probléme est plus
complexe.

Contrairement, en effet, a ce que prétendent encore certains
auteurs, le Fédo et le Shinshii ne sont pas une création de la pensée
japonaise. Sans doute, Honen et Shinran n’ont jamais quitté leur
pays, comme d’autres fondateurs de sectes, leurs compatriotes.
Néanmoins, les idées dont ils se sont nourris, eux et leurs précur-
seurs @, viennent de la Chine, la mére de la civilisation japonaise,

(1) WIEGER, p. 47. — (2) FLorENZ, p. goo. Cf. aussi G. MEnscHING, Luther
und Amida Buddba (ZMR, 1936, p. 339 ss.). — (3) C’est 'opinion, par exemple,
de A. Lroyp, The Creed of half Fapan (London, 1911), p. 274. — (4) Il aurait fallu
pouvoir parler tout au moins d’Eiku ( 1179), de Ryénin (1072-1132) et de Genshin

(942-1017).

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXX (N© 120, 1941). 9



130 W.CORSWANT

on le sait. H6énen fut converti au systéme du salut par la foi grice a
la lecture et a 1’étude approfondie des ceuvres d’un penseur chinois,
Zendd (chin. Shan-tao), qui vivait au VIIe siécle apreés J.-C. Et
celui qui recherche les origines du jédo-mon constate que les idées
du Shinshi existaient en Chine, bien avant de trouver au Japon
I’écho considérable et le développement que nous savons. Il y a, en
effet, au pays de Confucius tout un amidisme que je ne puis que
signaler ici, mais qui constitue I'un des courants les plus captivants
du bouddhisme chinois. Nous y trouvons, singuli¢rement, une secte
qui porte déja le nom de la Terre Pure (Tsing-tu) (0, et des textes
émouvants, parmi lesquels je voudrais au moins citer cette priere :
« Je te salue, 6 Amida, Pére trés miséricordieux, Sauveur du monde,
et d’un cceur absolument vrai et sincere, je te demande de renaitre
dans la Terre Pure. Par la vertu de ton veeu et de ta grande miséri-
corde, daigne me délivrer de tous mes liens. Daigne te mirer dans mon
cceur que je t’ouvre, comme la lune se mire dans une eau limpide » ).

I1 est incontestable que ’amidisme japonais est issu de celui de la
Chine. Les fondateurs du jédo et du Shinshé n’ont du reste jamais
dissimulé ou renié cette origine. Au contraire, ils sont fiers de ces
attaches, et leurs communautés placent au nombre des Peres vénérés
quatre grands Chinois dont I'influence a été déterminante sur la genése
du jédo-mon ©. _

Mais il nous faut faire un pas de plus, et des rives du Hoang-ho
passer a celles du Gange. L’amidisme chinois et japonais se réclame,
en effet, sans hésiter, des trois grands penseurs hindous Ashva-
gosha (premier si¢cle aprés J.-C.), Nagarjuna (IIIe sidcle) et Vasu-
bandhu (Ve sitcle), parce que tous trois formulent des idées nette-
ment apparentées a celles dont vivent les sectes de la Terre Pure.
D’autre part, les trois textes les plus sacrés du canon mahéyaniste
aux yeux des amidistes, et qui constituent pour eux un véritable
évangile, tout en étant de date incertaine, remontent en tout cas
au premier si¢cle de ’¢re chrétienne @. On fait donc fausse route,

(1) Ci. K. L. RE1cHELT, Der chinesische Buddbismus (Tibingen, 1926), p. 105 ss. —
(2) WiEGER, p. 33. — (3) Donnons tout au moins leurs noms: E-on (Hui-yiian)
T 416, Donran (T’anluan) t 542, Déshaku (Tao-ch’ao) § vers 650 et Zendd (voir plus
haut). — (4) Le grand Amitdyus-siitra ou Sukbdvati-vyitha (Murydju-kyé) qui
aurait été traduit en chinois par Samghavarman en 252 ap. J.-C. ou peut-étre
déja par Lokaraksha, moine bouddhiste touranien, vers 150 ap. J.-C.; le petit
Amitdyus-siitra ( Amida-kyé ), trad. par Kumirajiva en 402 ; I'dmitayiir-dbyina-
stitra ( Kwan-muryoju-kyé ), trad. par Kalayashas en 424.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME FAPONAIS 131

mon sens, en pensant que c’est au nestorianisme que P’amidisme
serait redevable de ses doctrines essentielles. Sans doute 1’Eglise
nestorienne, si prospere en Chine dés le VIIe siécle, a-t-elle pu exercer
sur le bouddhisme d’alors certaine influence, comme c’est actuelle-
ment le cas du christianisme au Japon, mais 'origine des idées qui
firent les sectes du jodo-mon est bien plus ancienne. Elles étaient en
partie connues en Inde, méme avant Jésus-Christ. Venaient-elles de
I'Iran, comme certains savants le prétendent volontiers aujour-
d’hui ? () Ne serait-il pas plus simple et plus juste de songer a la
bhakti hindoue, a cette religion de la grice et du don du cceur a un
Dieu personnel qui prit un si bel essor au sein de ’hindouisme et que
déja chantait la Bhagavad Giti aux derniers si¢cles avant l’ére
chrétienne ?

Du reste, de méme qu’on peut fort bien comprendre I’épanouis-
sement graduel du Petit Véhicule égoiste en Grand Vébicule altruiste,
il n’est pas absolument nécessaire de faire intervenir une influence
étrangere pour expliquer la formation, au milieu des séveres exigences
du mahdyanisme, d’un systéme rendant le salut plus facile. La
genese des doctrines du jédo-mon par simple évolution est parfaite-
ment plausible : la «fleur du mahiy4na », comme on appelle parfois
Pamidisme, s’est épanouie tout naturellement sur sa tige nourriciere.

En tout cas, il faut renoncer, me semble-t-il, a toute origine chré-
tienne des idées du jédo-mon. Nous nous trouvons bien plutdét en
présence d’un parallélisme surprenant, sur certains points tout au
moins, car il faut soigneusement se garder de 'exagérer. Le fond de
I’amidisme japonais ou chinois reste nettement bouddhique, et des
différences caractéristiques, bien visibles des I’abord, séparent le salut
par la foi tel que le comprend le christianisme du systéme sur lequel
nous venons de nous pencher ),

C’est ainsi que, pour les bouddhistes, il s’agit, par la foi en Amida,
~d’étre délivré de la souffrance avant tout et de notre monde de tribu-
lations, et cela de la maniere la plus facile qui soit. Bien que la notion
de faute, de péché, soit loin d’étre étrangere aux conceptions des

(1) Cf. Sir Charles Eriot, Fapanese Buddbism (London, 1935), chap. XVI Ami-
dism, p. 360-395. — L. WIEGER, Histoire des croyances et des opinions philosophigues
en Chine (Paris, 1917), p. 381 ss. — J. Przyruski, Le bouddbisme (Paris, 1932),
p- 64. — (2) Je ne puis faire ici, trop rapidement, que quelques remarques essen-
tielles. On lira avec intérét, 4 ce sujet, les considérations, 2 mon sens un peu trop
partiales et insuffisamment compréhensives, de J. WrrtE, Die Christusbotschaft und
die Religionen (Gottingen, 1936), p. 223 ss.



132 W. CORSWANT

sectes de la Terre Pure, parce qu’elle n’est pas absente de I'idée du
karma, c’est pourtant de ce boulet du karma que le fidele désire étre
débarrassé, et par conséquent de 'obligation de renaitre sans cesse.
Le karma est une loi physique et inexorable, mais — et telle est la
bonne nouvelle de ’'amidisme — cette loi cesse de déployer ses effets
dés le moment ou le croyant se confie et s’abandonne a Amida.

Les penseurs du jodo-mon ont bien soin d’insister sur le fait
qu’Amida ne prend jamais D’attitude d’un juge ; au karma de punir
le mal, automatiquement si je puis dire, et de récompenser le bien ;
Amida, lui, n’est qu’amour. Il n’y a pas chez lui 'ombre de colére
et de courroux (0.

Bref, il ne saurait étre question, dans la doctrine de Shinran, de
pardon au sens ou nous entendons ce mot, et surtout pas de rémis-
sion des péchés ou de justification. Tout cela n’est pas nécessaire.
On se passe ici de toute idée de rédemption ou d’expiation, et par
conséquent de tout médiateur. L’essentiel n’est pas d’étre sauvé du
péché, mais d’'un monde de misere ou régne le péché. Sur ce terrain
donc, et sans insister sur ce qu’on pourrait appeler la « politique de
facilité » du bouddhisme amidiste, le contraste entre ses doctrines
et celles du christianisme est évident. En somme, les mots de salut
et de péché, sinon ceux de grice et de foi, recouvrent des notions
différentes dans 'une et 1’autre religion.

L’opposition s’aggrave encore des que l'on considere de pres la
divinité salvatrice du Shinshs. Amida n’a pas de réalité ontologique :
il n’est pas le Dieu éternel et tout-puissant de la Bible ou de 'Islam.
Autrefois, nous l’avons wvu, il était un simple moine pieux, mais
comme lexistence de Ho6z6 est une fiction et n’a rien d’historique,
Amida n’est finalement que la personnification d’une belle idée. Ce
n’est pas Dieu qui est amour, c’est 'amour qui devient Dieu. La
plupart des philosophes du Shinshil le reconnaissent sans ambages
et, disciples retrouvés de Gautama, tirent méme avantage de cette
conception. Il n’est que de lire les entretiens que certains d’entre eux
ont eus avec M. Steinilber-Oberlin qui, dans son trés beau livre sou-
vent citéici, a publié les proces-verbaux de son enquéte sur ’ensemble
des sectes du bouddhisme japonais. « Amida est un homme », dit
I'un de ces savants ; « si ’humanité n’existait pas, Amida n’existerait
pas non plus... Dans le christianisme tout va de Dieu a 'homme, les

(1) Affirmation du bonze SHAGAKU YAMABE (STEINBILDER, p. 247)-



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME FAPONAIS 133

deux termes s’appliquent a des personnalités entierement différentes,
celui-ci étant créature de celui-la. L’un est tout, ’autre zéro. Dans la
doctrine fddo (et Shin), c’est une montée humaine qui se produit vers
la lumiere, vers la Terre Pure.» ® « Le bouddhisme », ajoute un autre
prétre, « ne reconnait pas de Dieu omnipotent, extérieur a la créa-
tion et lui dictant ses devoirs ; il est un systéme moral et philoso-
phique exclusivement humain. Amida Sauveur est fonction de I’hu-
manité qui a besoin d’étre sauvée. Ce n’est pas parce qu’il y a un
Bouddha que I’humanité existe, c’est parce que I’humanité existe
qu’il y a un Bouddha. » @ Enfin, plus catégorique encore si possible,
le bonze Otani va jusqu’a dire : « Nous n’avons pas de Dieu. Toute
la philosophie du Shinshi, comme toute la philosophie du boud-
dhisme, reste purement humaine. La vie infinie, la lumitre éter-
nelle, Amida, vient seulement secourir notre vie finie et incapable,
notre détresse, notre insuffisance morale... Le salut de I’humanité
est ainsi Pceuvre de ’humanité elle-méme, non d’un Dieu créateur,
d’une essence différente de la nétre.» ®

On voit donc les tres importantes réserves qu’il faut faire, des le
moment ou I'on voudrait prononcer I’équivalence du salut par la foi
chez les amidistes et chez les chrétiens.

Mais cela dit, et nettement dit, il faut déclarer avec non moins
d’impartialité que dans le peuple, dans la religion pratique et cou-
rante, la croyance en Amida, et notamment la foi en sa miséricorde
et en sa grace, ainsi que les moyens préconisés pour obtenir le salut
présentent des traits qui nous sont tout a fait familiers, au point
qu'on pourrait parfaitement croire a la transposition sur un fond
bouddhique d’idées chrétiennes. Les mémes aspirations se font jour,
les mémes conclusions s’imposent. De semblables besoins religieux
ont créé de semblables méthodes, et, partant de prémisses différentes,
les Ames pieuses de 'une et ’autre religion sont arrivées a faire des
constatations et des expériences analogues. Rien de plus touchant
que les appels du shinshfiiste criant a Amida sa détresse, son désir de
sortir du mal et de faire le bien. Comme elle est ardente sa soif de
délivrance, de vie meilleure et plus pure! Quelles éternelles vérités
s’affirment dans ses déclarations sur incapacité totale de ’homme a se

(1) Déclaration du bonze K. OkaM0TO (STEINILBER, p. 203 8.). — (2) Déclaration
du bonze Foujioka (14id., p. 218). — (3) Ibid., p. 257. Cf. REISCHAUER, Studies...,
p. 261 : Dieu ne peut pas sauver 'homme, parce que, en derniére analyse, il n’y a
pas de Dieu réel dans le bouddhisme, excepté I’ Absolu inconnaissable et indifférent.



134 W.CORSWANT

sauver lui-méme, sur la parfaite vanité des « ceuvres », et comme il
sait magnifier les richesses de la gréce, les vertus de la foi ! « J’ai été
ému jusqu’au fond de ’dme», dit le Peére jésuite Wieger qui pour-
tant reconnait qu’il n’est pas tendre, « par les scénes de dévotion
dont j’ai été le témoin. L’impression du chrétien au contact des
amidistes est qu’il se trouve en famille... Quiconque a vu leur culte
public dit qu’ils ont la foi» (). « Je me demande», dit-il ailleurs,
«8’ll n’y a pas parmi les amidistes dépourvus de philosophie beau-
coup d’imes qui, a travers les voiles de leur culte, adorent le vrai
Dieu, croient, aiment, lui demandent pardon de leurs péchés et
secours dans leur misére.» 2

Tous ceux, et particulitrement les protestants, qui essaieront de
lire dans ’ame de Hénen et de Shinran et de leurs disciples, ne pour-
ront qu’éprouver des sentiments analogues. Dans le monde je
connais peu de mouvements religieux offrant pour nous autant
d’attrait que les communautés du jédo-mon ; I’étude sommaire que
nous venons d’en faire permettra de comprendre ce qu’écrivait un
historien des religions, H. Haas, qui fut longtemps missionnaire en
Extréme Orient: « Pour faire de I’évangélisation au Japon, il ne
s’agit pas de procéder a la facon d’un feu de prairie qui réduit en
cendres la végétation luxuriante de la forét vierge et, sur cette terre
ainsi défrichée, de semer de tout autres semences et d’y planter des
arbres nouveaux. Il faut procéder a la facon de I’astre du jour: il
fait surgir du sol les germes qui s’y trouvent et appelle a la vie ce
qui ne faisait qu’y sommeiller. Au pays du Soleil Levant aussi, le
Christ ne vient pas pour abolir, mais pour accomplir.» @

Neuchitel..

W. CORSWANT.
() WiEGER, Amidisme chinois et japonais, p. 48. — (2) WIEGER, Histoire des
croyances..., p. 561 ss. — (3) H. Haas, « Das Moralsystem des japanischen

Buddhismus », dans Zestschrift fiir Missionskunde und Religionswissenschaft, 1912,
p. 269. REICHELT émet un jugement analogue et verrait dans I'école de la Terre
Pure «le pédagogue préparant au Christ » (Gal. m1, 24), p. 128.



	Le salut par la foi dans le bouddhisme japonais du grand véhicule

