
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 120

Artikel: Le salut par la foi dans le bouddhisme japonais du grand véhicule

Autor: Corswant, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SALUT PAR LA FOI
DANS LE BOUDDHISME JAPONAIS

DU GRAND VÉHICULE

La méconnaissance de l'histoire des religions a fait commettre aux
théologiens d'involontaires mais évidentes injustices. S'il ne
convient pas de reprocher aux Réformateurs leur horizon nécessairement

limité, comment ne pas s'étonner, par exemple, qu'un des meilleurs

prédicateurs du XIXe siècle, dans un sermon sur l'humilité W,

ait pu déclarer avec insistance que cette vertu n'a fait son entrée dans

le monde qu'avec Jésus-Christ Mais plus grande est la surprise
d'entendre affirmer, aujourd'hui encore, que les religions non chrétiennes,
même les plus hautes, ignorent tout du salut par la foi, alors qu'en
réalité plus de la moitié des bouddhistes japonais se rattachent,
depuis plusieurs siècles, à une « Eglise » tout entière bâtie sur cette
notion et sur celle du salut par grâce, au point que déjà les missionnaires

jésuites du XVIe siècle retrouvaient dans les doctrines de

cette « secte » celles de « l'hérésie luthérienne » W.

Il est donc vrai que le bouddhisme mahâyâna, c'est-à-dire du
Grand Véhicule, est encore trop peu connu ; tout le monde est au

courant, grosso modo, du système préconisé par le Bouddha, dans

un but tout pratique, pour échapper au cycle des renaissances et

par là même à l'universelle souffrance ; mais on se soucie moins de

N. B. — Cette étude, présentée à la Société des pasteurs et ministres neuchâtelois,

était destinée à initier les auditeurs aux doctrines de l'amidisme ; elle n'apprendra

probablement rien à ceux qui connaissent le bouddhisme mahâyâna.

(') Eug. Bersier, Sermons (Paris, 1896), t. I, p. 63 s. — (2) Lettres du
P. F. Cabral (1571) ; cf. H. Haas, Amida Buddha unsere Zuflucht (Leipzig, 1910),

p. 5 s. Ce livre est une collection de textes très importants pour notre étude.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXX (n° 120, 1941). 8



114 W.CORSWANT

constater qu'avec le temps un bouddhisme est né — le mahâyâna
précisément — dont les doctrines diverses et fort évoluées vont
jusqu'à constituer, parfois, un renversement de l'enseignement du
Maître ('>.

En tout cas, le Japon est depuis longtemps le centre extrêmement
vivant d'un mahâyânisme dont la puissance et la cohésion ne sont
en rien affectées par le nombre surprenant des groupements qui le

composent. La plupart de ces « sectes », comme on les appelle d'un
nom peu heureux, cherchent le salut par la porte du chemin sacré,

par la voie sainte (shôdô-mon) de la vraie sagesse ; autrement dit, la
délivrance est le fruit d'un entraînement moral et spirituel qui nécessite,

au travers des existences, un effort personnel constamment
renouvelé : le fidèle entre au nirvana par ses propres forces. Mais

tout autre est la méthode du jôdo-mon, la porte de la Terre Pure : ici,
l'homme est invité à ne plus compter du tout sur lui-même, mais

uniquement sur le secours magnifiquement efficace de la divinité à

laquelle il s'agit de s'unir par les liens de la foi. La parenté de cette
conception et de l'affirmation centrale du protestantisme est
vraiment un fait émouvant et qui mérite d'être examiné de près (2>.

Vers 1173, quelques années avant la naissance de saint François

d'Assise, un moine japonais plein de zèle et de piété attirait
dans son ermitage de la « Fontaine de la joie » de nombreuses

personnes que préoccupait la question de leur salut. Les temps étaient
troublés. Des guerres civiles précipitaient la décadence du pays. Dans
le désarroi moral, nobles de la cour et gens du peuple, marchands,
guerriers, paysans, savants et ignorants soupiraient après une rénovation

de toutes choses. Le succès de Hônen le saint te) fut considé-

(') En revanche, le bouddhisme du Petit Véhicule (hinayâna) prétend être resté

plus fidèle à la doctrine primitive. — Feu le professeur Haas raconte qu'ayant
comme hospitants à ses cours de la Deutsche theol. Fachschule de Tòkyo des prêtres
bouddhistes fort instruits, l'un d'eux l'interrompait souvent pour dire : « Senseï (maître),

c'est exactement la doctrine de ma religion » (Haas, « Die japanische Umgestaltung

», dans Zeitsch. für Missionskunde und Religionswissenschaft, 1912, p. 131).

— (3) Genkû, surnommé Hônen Shônin (1133-1212), reçut plus tard le titre de
Enkô Daishi. Cf. H. H. Coates and R. Ishizuka, Hônen, the buddhist Saint, his life
and teaching, ouvrage de 957 pages, publié à Kyôtô en 1925, à l'occasion du 750e
anniversaire de la fondation de la secte Jôdo. Voir aussi : E. Steinilber-Oberlin, Les
sectes bouddhiques japonaises (Paris, 1930), p. 198 ss.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME JAPONAIS 115

rable. Son humilité, sa douceur, sa bonté le rendaient sympathique à

tous. Et ses vues étaient très simples : nourri des textes que nous

verrons, il prêchait la foi dans l'amour du Bouddha céleste dont la
volonté miséricordieuse travaille au salut de tous les hommes. Inutiles

les méditations prolongées, les longues étapes vers la perfection,
pendant des vies successives, au cours d'innombrables périodes
cosmiques Le seul moyen de salut est un acte de foi, un mouvement du

cœur et non de l'intelligence. A quiconque invoque en toute sincérité
le nom qui est au-dessus de tout nom, l'entrée de la Terre Pure est
assurée. De même qu'une lourde pierre, chargée sur un navire, disait
en substance Hônen lui-même, peut traverser la mer et accomplir
un voyage de milliers de lieues sans couler à fond, de même, malgré
nos péchés lourds comme des pierres, nous qui sommes portés sur le

navire de la grâce salvatrice du Bouddha, nous pouvons accomplir le

voyage de la béatitude éternelle, sans nous noyer dans la mer des

naissances et des morts G).

La bonne nouvelle ainsi proclamée fit rapidement d'étonnantes

conquêtes. En 1175, Hônen résuma son enseignement dans un essai

intitulé « Le Choix » : la secte Jôdo, c'est-à-dire de la Terre Pure,
était fondée. Des jaloux eurent beau dénoncer l'ermite et obtenir son
exil dans une île lointaine, quatre ans après il fut gracié. Il était, du

reste, parti le cœur plein de sérénité, pardonnant à ses persécuteurs.
« Qu'importe la séparation », disait-il, « rien ne peut arrêter dans son

triomphe le règne de la grâce du Bouddha. Gardez la foi, ayez
confiance, nous nous retrouverons dans la lumière de la Terre Pure. » (2)

Et quand il mourut, à l'âge de soixante-dix-neuf ans, sans cesse il répétait

le nom divin du Bouddha, en disant : « Sa lumière pénètre les

mondes dans toutes les directions, sa grâce n'abandonne pas celui

qui l'invoque» te). Aujourd'hui, près de quatre millions de jôdoïstes
se réclament de Hônen, dans plus de 8600 temples et chapelles où

officient environ 15 500 prêtres W.

Mais la secte de la Terre Pure est loin d'avoir actuellement l'importance

d'une seconde communauté, de même tendance, à laquelle elle

M. Anesaki, Quelques pages de l'histoire religieuse du Japon (Paris, 1921),

p. 72. — (z) Citation du bonze K. Okamoto (Steinilber, p. 205). — (3) Anesaki,
p. 80. — (4) Les auteurs des ouvrages consacrés au bouddhisme mahâyâna donnent
des chiffres qui ne concordent pas toujours. Je tiens compte ici de la dernière
statistique officielle que je connaisse, celle de 1933. (Cf. W. Gundert, Japanische
Religionsgeschichte (Tòkyo et Stuttgart, 1935), p. 205 s.



ii6 W. CORSWANT

a donné le jour. En effet, avec ses 20 000 temples, ses 48 000 prêtres
et ses 13 millions d'adhérents, le Shinshû est même la plus grande
des sectes du Japon. Son nom complet : Jôdo-shinshû, la vraie secte
de la Terre Pure, montre bien que, fondée sur les idées préconisées

par Hônen, elle prétend conduire les fidèles, de meilleure façon encore,
au pays de pureté et de bonheur que le Bouddha propose à chacun.

Il n'est du reste pas toujours facile de marquer les différences qui
séparent les doctrines de la mère et de la fille ; on peut dire cependant,

d'une façon toute générale, que le fondateur du Shinshû dégagea
les idées de Hônen de leur gangue un peu lourde, les popularisa et
prolongea l'enseignement du maître en en tirant toutes les

conséquences. Né en 1173, Shinran Ci), tout enfant déjà, avait été
profondément impressionné par la mort prématurée de ses parents qui
appartenaient à la noblesse japonaise. Dédaigneux des jouissances

et des avantages que sa situation lui assurait, il consacra toute son
adolescence à méditer sur la vie humaine et ses incertitudes. A vingt-
neuf ans encore, après s'être efforcé de pénétrer les doctrines de

toutes les écoles bouddhiques, il cherchait le chemin menant à la

délivrance de ce monde de douleur. C'est alors qu'il entendit parler
de Hônen dont il devint rapidement le disciple préféré. La pensée que
le Bouddha céleste est véritablement un père travaillant sans cesse

à sauver ses enfants le remplissait de joie et de reconnaissance.

Abandonnant tout système de salut par l'homme lui-même, il s'efforça,
en toute humilité, de bien comprendre la doctrine de son maître et
de l'approfondir.

Sur le conseil de Hônen probablement, il prit en 1203 la décision
de se marier, pour bien montrer qu'un père de famille peut être
sauvé tout aussi bien qu'un moine célibataire. Et quand on sait ce

que le bouddhisme classique pense du mariage, l'acte de Shinran

paraît peut-être plus significatif encore que celui de Luther épousant

Catherine de Bore.
Toute sa vie, Shinran la consacra à répandre et à défendre ses

idées par la parole et l'écriture (2>. Comme son maître, il connut la

persécution et l'exil, mais finalement le succès aussi. En 1224, à l'âge
de cinquante et un ans, il achève son ouvrage fondamental te) destiné

(1) Cf. A. Lloyd, Shinran and his work (Tòkyo, 1910). —¦ (z) On a de lui plusieurs
œuvres en prose et en vers ; parmi ces dernières, un poème faisant l'éloge de la
vraie foi : le Shôshinge. —¦ (3) Kyô-gyô-shin-shô-monrui (essais sur la doctrine, la
pratique, la foi et le but).



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME JAPONAIS 117

à sauvegarder, sans aucune méprise possible, le sens des principes
de la doctrine Jôdo. En réalité, ce livre constitue l'acte de fondation
de la nouvelle secte ; le Shinshû prit rapidement un grand essor,
surtout après la mort de son chef (1262) qui atteignit, entouré de la

considération générale, l'âge de quatre-vingt-dix ans.

Comparée aux autres écoles du bouddhisme japonais, la secte de

Shinran présente vraiment une figure originale ; les conséquences de la
réforme voulue par son fondateur dépassèrent même celles qu'il
avait primitivement envisagées. Ici, en effet, plus de pratiques
magiques, d'amulettes, de pèlerinages, de jeûnes et d'exercices
ascétiques. Pas davantage de privilèges pour les prêtres : sans doute, ils
constituent une corporation chargée d'enseigner les fidèles, de cultiver

la foi, de présider aux cérémonies religieuses. Mais, hors des

sanctuaires, rien ne distingue ces ecclésiastiques de la foule : ils mangent
comme les autres gens, même de la viande, ailleurs strictement interdite

aux prêtres. Ils sont aussi pleinement autorisés à se marier ; le

célibat n'est du reste pas recommandé, la famille étant considérée

comme le meilleur des foyers où puisse se développer la vie religieuse.
Aussi bien les fidèles du Shinshû ne sont-ils jamais exhortés à vivre
en marge du monde ; chacun doit, au contraire, s'acquitter
consciencieusement des charges de sa profession.

Si l'intérêt de notre étude n'était ailleurs, nous ne manquerions pas
de souligner la beauté remarquable des temples du Shinshû et de

leurs annexes, la valeur des prédications qui y sont faites, l'importance

accordée à la lecture des textes sacrés et surtout à l'instruction,

à l'éducation de la jeunesse et du peuple : la secte patronne de

nombreuses écoles, des lycées, voire deux universités, et ses œuvres
sociales de tout genre, des maternités aux coopératives, comme aussi

ses missions, sont les fruits d'une activité dont elle peut être hère G).

II

Il s'agit bien plutôt, cette orientation liminaire étant donnée, de

serrer de près les doctrines chères à Hônen et Shinran. Qu'en est-il

exactement de ce salut par grâce et par la foi, qu'ils ont prêché avec

une conviction, une ferveur, une piété auxquelles il serait injuste de

(') Cf. Steinilber, p. 214 s. et J. Witte, Der Buddhismus in Geschichte und

Gegenwart (Leipzig, 1930), p. 145 ss.



ii8 W.CORSWANT

ne pas rendre hommage Pour bien comprendre leur message, précisons

avant tout deux importantes notions : celle de la divinité en

qui ils mettent leur confiance absolue et celle de ce pays mystérieux
qu'ils appellent la Terre Pure.

I. Le Bouddha auquel recourent les fidèles du Jôdo et du Shinshû
n'est pas, à strictement parler, celui que nous connaissons comme
fondateur de la religion qui porte son nom. Gautama Bouddha, le

Shâkyamouni, est en effet considéré, dans le mahâyânisme, comme
une émanation partielle, comme une incarnation d'un Bouddha
céleste (Dhyâni-Bouddha) qui porte au Japon le nom d'Amida W,
c'est-à-dire la Lumière infinie ou la Vie infinie (Amitâyus). En un

sens, Amida et Gautama ne font qu'un, mais le prédicateur de Béna-
rès est généralement relégué dans l'ombre et c'est devant le premier
seul que les Japonais s'inclinent : il est pour eux le Bouddha

suprême (2). Un important catéchisme du Shinshû te) déclare nettement

: « Dans le Shinshû, il y a deux façons de concevoir la relation
entre Amida et Shaka (Gautama Bouddha)... Si on les considère

comme un seul et même être, Shaka est envisagé comme l'émanation

d'Amida qui vient temporairement dans le monde ; si on les

distingue l'un de l'autre, Shaka est considéré comme le maître
(teacher) du monde et Amida comme le Sauveur. Shaka n'est pas
adoré spécialement parce qu'Amida et lui ne font qu'un » (•*).

En tout cas, le prestige d'Amida est immense. Si, pour certains

philosophes du Jôdo-shû et du Shinshû, il est même l'Absolu,
l'Essence des choses, le Temps, l'Espace et la Vie te); pour le vulgaire et

pour le bouddhisme pratique, Amida est un Dieu personnel dont on

ne louera jamais trop l'amour, la grâce et la compassion plus encore

que la sagesse ou la force. Dans le Psaume sous la rosée, Shinran dit :

«Cherchez votre refuge dans Amida Bouddha... De son corps
sacré / coule, comme d'une source, la lumière / sur les dix régions de

la terre. / Et son enseignement béni / guide tout ce qui vit / dans le

(•) Il vaudrait mieux écrire Amita (cf. Amitâbha, Amitâyus) ; la forme Amida a

cependant prévalu en Occident. — (2) La fameuse et colossale statue du Bouddha
de Kamakura est une représentation d'Amida. — (3) Shinshû Hyakuwa, de

R. Nishimoto, trad, par A.-K. Reischauer, sous le titre : A catechism of the Shin
sect (Transactions of the Asiatic Society of Japan, vol. XXXVIII, part. V, 1912).
On peut le consulter à la bibliothèque du Musée Guimet, à Paris. — (4) Ibid.,
question 30. —¦ (5) Cf. les déclarations du bonze Okamoto, de la secte Jôdo,
dans Steinilber, p. 202.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME JAPONAIS 119

chemin de sa lumière / et de son amour» G). « H est le même en tout
temps et en tout lieu », prêche un bonze contemporain. « Son nom se

révèle dans un monde de ténèbres et d'illusions, mais lui seul n'est
ni ténèbres, ni illusion. Il est révélé dans ce monde, mais il n'est pas
de ce monde. Il est lumière. Il est le chemin. Il est vie. Il est
puissance. Ce nom seul est descendu du ciel ; l'Absolu, l'Invisible est

venu vers la terre, le fini, le visible. Lui seul est la corde capable de

nous hisser hors du feu de la souffrance et de nous déposer en toute
sécurité là où règne la pure et éternelle béatitude » W.

Considéré souvent comme un véritable Père céleste, Amida n'est

pas tant le Dieu créateur que le Dieu libérateur, celui qui aide, qui
protège, qui aime, qui sauve. « Ma grâce à l'égard de toutes les

créatures », affirme un vieux texte, « est plus profonde que l'amour des

parents pour leurs enfants » te). Et le Nirvana sûtra déclare : « Si un
homme a sept enfants et que l'un d'eux soit malade, son amour quoique

égal pour tous se manifeste particulièrement à l'égard du malade.

Ainsi en est-il de l'amour d'Amida » (+).

Nous voici bien loin de 1'« athéisme » du bouddhisme des origines
et du panthéisme de certaines écoles. Et pourtant, Amida n'est en
réalité qu'un homme promu au rang de Dieu. En deux mots, voici
cette étrange et significative histoire ; elle n'est pas sans obscurités et
démontre combien l'amidisme reste sur le terrain complexe du
bouddhisme. Un des textes sacrés te) dont font état les disciples de Hônen

et de Shinran raconte, en effet, qu'avant de devenir le grand Bouddha,
Amida <6) était un roi qui se fit moine sous le nom de Dharmâkara

(jap. Hôzô). Il vivait à une époque impossible à préciser, située en

dehors de l'histoire, dans l'éternité du passé. Désireux de devenir un
Bouddha, conformément à l'idéal de tout mahâyâniste, et de délivrer
les autres hommes —¦ comme doivent le faire les adeptes du Grand
Véhicule qui pourraient dire ' avec Polyeucte : « C'est peu d'aller au

ciel, je veux vous y conduire » — Hôzô ne voulut pas préparer son salut

personnel sans se soucier de ceux qui sont comme des « moutons sur
le chemin de l'abattoir » et sans prendre pitié singulièrement des

malheureux qu'avaient abandonnés les autres candidats au titre de

(1) Ibid., p. 258 s. — (2) Sermon de Tada Kana-e sur le salut (Haas, Amila,
p. 157). — (3) A.-K. Reischauer, Stuiies in Japanese Buiihism (New-York, 1917),

p. 217. — (4) Ibii., p. 218. — (5) Le grani Sukhâvatî-vyûba (jap. Muryôju-kyô),
voir plus bas. — (6) Cf. S. Lévi, J. Takakusu et Paul Demiéville, Hôbôgirin,
Dictionnaire encycl. iu bouiihisme, fase. 1 (Tokyo, 1929), p. 24 ss.



120 W. CORSWANT

Bouddha. Il se lia, à cet effet, par quarante-huit serments solennels

dont le plus important, le dix-huitième, est sans cesse rappelé ; c'est
le vœu par excellence, le vœu originel (hongwan) d'Amida : « Je
n'obtiendrai pas la connaissance parfaite, si un seul des êtres vivants
qui croient en moi... ne devait pas naître dans la Terre Pure» (Sukhâ-
vatî) (»).

Pendant des siècles de siècles, à travers de multiples vies et de

multiples privations, Hôzô chercha à remplir toutes les conditions
nécessaires pour atteindre l'état de Bouddha ; mais arrivé au but, au
lieu d'entrer dans le nirvana que ses efforts lui avaient si parfaitement

mérité, et fidèle à ses vœux, il se mit à organiser son paradis
rêvé de la Terre Pure et à y régner, rassemblant tous ceux qu'il voulait

arracher au mal, à la souffrance, à l'imperfection, aux lourdes

conséquences du karma. Il reçut alors le nom suprême d'Amida
Butsu (Bouddha), le Tathâgata, le Sauveur, le refuge de tous ceux

qui font accueil à ses avances, le grand Amida, supérieur à tous les

autres bouddhas et que tous les autres bouddhas, innombrables

comme les grains de sable du Gange, n'ont qu'à louer.
Telle est la divinité sui generis qui, dans la doctrine populaire tout

au moins, a finalement et incontestablement pris la place du Dieu

qu'adore le monothéisme juif, musulman ou chrétien.

2. Pour venir en aide aux hommes qu'il tient à sauver, Amida a

donc décidé de s'installer dans le meilleur des paradis et d'en faire

pour tous un refuge merveilleux. Tous ceux, en effet, qui ayant rempli

les conditions nécessaires entrent à leur mort dans la Terre Pure

sont désormais, et par là même, soustraits à la loi terrible des renaissances

et n'ont plus à conquérir le nirvana au prix d'interminables
efforts et de longues souffrances. Eclairés, instruits par Amida dans

ce séjour de paix et de bonheur, vivant sous sa direction pleine de

sollicitude, ils sont assurés d'atteindre un jour la maturité nécessaire

pour volontairement redescendre une dernière fois sur la terre —
selon la règle mahâyâniste — aux fins de travailler au salut de leurs

frères et, cette tâche remplie, pour entrer dans le nirvana proprement

dit. Du reste, le commun des adeptes se soucie peu de ces

précisions et des subtiles distinctions de la dogmatique ; il s'en tient à

l'idée générale qu'un paradis lui est ouvert ; dans le sentiment de ses

(s) Chose curieuse, ce dix-huitième vœu ne figure pas dans le texte sanscrit
original du Sukbâvatî-vyûha, mais seulement dans les versions chinoises.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME JAPONAIS 121

fautes et des misères de la vie, le shinshûiste accueille avec joie le

message qui lui assure, avec la survivance personnelle, un bonheur

sans fin dans un monde où tout est lumière et beauté, et dans lequel

pas une parcelle d'impureté ne saurait pénétrer.
Les textes décrivent con amore ce pays pur (jôdo) te), appelé aussi

celui de la jouissance suprême Gokuraku, sanscr. Sukhâvatî). Bien

que situé à l'ouest, du côté des gloires du soleil couchant, il est une
terre idéale, illimitée, dont les descriptions, pleines de poésie et
d'élévation, suscitent chez les bouddhistes des sentiments analogues à

ceux qu'éprouve le chrétien devant les visions de la Jérusalem
céleste. « De leurs yeux», dit un ancien texte te), «ils contemplent le

Tathâgata. Plus ils le contemplent, plus radieux devient leur visage,
et plus ils prêtent l'oreille à son enseignement, à son excellent

enseignement, plus radieux devient leur entendement. Le parfum de la

grâce divine se fait sentir, et plus ils sentent, plus radieux devient
leur odorat. De leur langue ils goûtent la joie divine, et plus ils la

goûtent, plus radieux devient leur goût. Tout leur esprit baigne dans

le ravissement, et plus il y baigne, plus radieux devient leur esprit. »

Et songeant à ces perspectives, un prédicateur moderne s'écrie :

« Sur le chemin de la mort, là où d'autres ne voient que craintes et
ténèbres, pour nous tout est lumière et joie et nous allons bravement
de l'avant. Pour une telle grâce, comment exprimer notre
reconnaissance Dès maintenant, nous possédons une sérénité qui est
au-dessus de toute description. Nous marchions autrefois au milieu
de multiples dangers, maintenant nous nous sentons en parfaite
sécurité » te).

III

Mais comment entrer dans ce monde supérieur dont les délices

spirituelles dépassent, on le voit, les plaisirs des paradis vulgaires promis

par d'autres religions C'est ici que les sectes du jôdo-mon, dont
bien des conceptions sont naturellement celles du mahâyâna, apportent

la réponse particulière que nous avons dite et que nous sommes
à même maintenant d'étudier plus attentivement.

(ï) De là le nom donné à la secte. — (2) L'Amitâyur-dhyâna-sûtra. Voir plus
bas. — (3) Tada Kana-e, prêtre du Shinshû, dans son sermon intitulé : « Le
monde et comment il faut le traverser » et dans celui sur « le salut » (Haas, Amida,
p. 152 et 157).



122 W. CORSWANT

Le salut, la délivrance de ce monde de péché et de douleur, l'accès
à la Terre Pure, ne s'obtiennent pas par la discipline morale ou par
l'illumination intellectuelle, par l'accumulation de bonnes œuvres et
d'efforts personnels, si considérables, si consciencieux soient-ils.
Cette méthode-là que les Japonais appellent ji-riki ne saurait mener
au but. Elle est bien trop compliquée, et trop difficile. Impossible de la

prescrire aux laïques ; le moine seul pourrait s'y soumettre, et encore ;

elle suppose une telle force de caractère, une telle abnégation, une
telle persévérance que rares sont ceux qui réussissent. En des âges

meilleurs, que certains sages soient parvenus au salut, c'est un fait,
peut-être ; en tout cas, aux temps de dégénérescence que nous vivons,
ce chemin est inaccessible. Il en faut un plus aisé. L'homme est
incapable de se sauver lui-même. Enchaîné, comment briserait-il ses

liens « Pour qui s'appuie sur soi », dit Hônen, « les vacillations sont
inévitables» te). «Le mur de sainteté est trop élevé pour que nous
puissions l'escalader avec succès. » te) Nous sommes semblables à des

impotents à qui l'on proposerait l'ascension d'une montagne. Il nous
faut la force d'un pouvoir autre que le nôtre (t'a-riki), une force qui
se substitue à notre faiblesse. « Notre cœur ne peut être nettoyé par
lui-même. » te)

Or, ce pouvoir existe : la grâce prévenante d'Amida Bouddha, de

cet Amida qui est précisément la personnification même de la grâce
et qui, à travers toutes ses luttes et toutes ses méditations, n'a jamais
eu qu'un seul désir : le salut de l'humanité. Son amour vient à nous
comme un rayon de soleil descend dans les ténèbres. Vers l'homme
Amida tend les mains, l'invitant à monter dans sa barque de miséricorde.

« La terre est remplie d'afflictions et de tribulations », dit-il,
« mais je viens à son secours. Je tiens ma promesse. Tous les mondes

sont à moi et tous ceux qui y habitent sont mes fils. » te) De beaux
dessins le représentent marchant, lumineux et fort, à la rencontre du

pécheur prosterné devant lui te). Ou bien, il se tient à la porte de la
maison en flammes d'où il s'agit de sortir pour monter dans la
voiture qu'il a préparée. Plus poétique, Hônen écrira : « Dans tous les

pays il n'est pas de hameau, si petit / ni si caché, que la lune d'argent

/ ne l'atteigne de ses rayons. De même si un homme / ouvre toutes

Déclaration de Zenshôbô, disciple de Hônen. Cf. L. Wieger, S. J., Amiiisme
chinois et japonais (Hien-hien, 1928), p. 45. — (2) Déclaration du bonze Gessho
Sasaki (Steinilber, p. 253). — (3) Catéchisme, question 67. — (4) Saiiharmapun-
larîka-sûtra (Hokke-kyô). — (5) Haas en donne quelques-uns dans Amila, passim.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME JAPONAIS 123

grandes ses fenêtres et regarde longuement / la vérité céleste entrera
et demeurera avec lui » G).

Amida, en effet, ne fait point acception de personnes. Sa volonté de

sauver toutes les créatures ne connaît aucune limite, ni dans l'espace
ni dans le temps. Le moine même n'est pas du tout au bénéfice de

privilèges spéciaux. « La vie éternelle », dit un texte significatif,
« n'est fermée ni au forgeron ni au charpentier » te), et Amida a promis
de venir en aide à la femme aussi, en général si malmenée dans le

bouddhisme originel. Le Dieu Sauveur préfère même ceux dont la

misère est la plus grande. Il est question du filet de la miséricorde

sans bornes, jeté dans la mer de nos humaines tribulations, afin d'y
recueillir l'ignorant plutôt que le sage et le pécheur plutôt que l'homme
de bien. Dans les dialogues de Koa te), un des classiques un peu
touffu de la littérature amidiste (commencement du XIVe siècle),

on peut lire ces mots caractéristiques : « Celui qui trouvera le pardon
dans le cœur d'Amida n'est pas celui qui fera état de la parure de ses

perfections morales, de ses méditations et de sa sagesse, mais bien
celui qui ploie complètement sous le poids de la cupidité, de la colère

et de l'aveuglement et qui, pour cela précisément, met toute sa

confiance en son Seigneur et lui donne son cœur... Il ne fait que
s'éloigner du Bouddha celui qui se demande, découragé, comment il
est possible que l'homme puisse être sauvé dans sa folie, tandis

qu'il se rapproche du Bouddha celui qui précisément dans le sentiment

de son indignité soupire, en disant : Seigneur, viens à mon
aide » te) Et si l'on demande : « N'est-il pas impossible pour le cœur
du Bouddha de pénétrer dans notre cœur dépravé et pécheur »

le catéchisme répond : « Il descend dans notre cœur souillé de

péché, comme peut être plongée dans l'eau sale une perle de grand
prix » te).

Shinran a particulièrement insisté sur l'idée que là où le péché

abonde, la grâce surabonde, et tandis que son maître Hônen disait :

« Puisque même les plus grands pécheurs sont sauvés, à combien plus
forte raison les moins coupables le seront-ils » <6), il renverse, lui, le

raisonnement et paradoxalement déclare : « Si les bons peuvent entrer

Anesaki, p.72. — (z) Koa Shônin, Kimyô hongwan shè, 2e dialogue (trad.
Haas, Amila, p. 55). Koa (1269-1330) est un disciple de Hônen. —¦ (3) Voir
note 1. — (4) Koa, 3e dialogue, p. 64 s. — (5) Catéchisme, question 68. — (p) Lettre
de Hônen à Kurola no Shônin (trad. Haas, Amila, p. 41). Voir aussi Koa,
2e dialogue.



124 W. CORSWANT

dans la vie éternelle, à combien plus forte raison les pécheurs, puisque

c'est à eux que s'adresse en premier lieu l'amour d'Amida » te).

La délivrance n'est donc possible que grâce à la bonté et à la
puissance du Bouddha. Le croyant est judicieusement comparé à un
petit enfant tombé dans une fosse et qui appelle désespérément son

père et sa mère. La force de ses cris ne le sauve qu'indirectement.
Tout son salut, il l'attend d'un autre que lui-même, de celui qui vient
à son secours <2). Amida n'est pas un sauveur, il est le Sauveur. Aussi
bien les textes ne manquent pas qui expriment la joie et la
reconnaissance des fidèles : « 0 combien je suis heureux », dit l'un d'eux,
« qu'il m'ait été accordé de pouvoir entendre une telle doctrine » te).

Et le catéchisme déclare : « La grande joie qu'on appelle foi ou paix
est la foi qui est le don d'un Autre » te).

Mais aux avances de la divinité doit naturellement répondre la

ferveur de celui qui veut être sauvé. Au geste qui vient d'en haut doit
correspondre un élan d'en bas. L'attitude à prendre est du reste bien

simple : accepter la grâce qui est offerte, mettre toute sa foi dans la

promesse et dans la miséricorde d'Amida. A l'amour doit répondre la

foi. Nous sommes sauvés, affirment très nettement Shinran et tous
ses disciples, par l'unique grâce d'Amida et par la foi que nous avons
en lui. De la sagesse de celui qui croit pouvoir se sauver par ses

propres forces, il faut passer à la faiblesse des ignorants, saisir le

salut comme un enfant prend avec avidité le sein maternel qui
s'offre à lui. Moins heureuse, mais non moins typique, l'image de

l'hameçon qu'il faut mordre pour être tiré hors de ce monde de

péché te). «Le salut par l'ascèse et par les œuvres», dit Hônen lui-
même <6', « est une marche à pied sur un pénible sentier ; le salut par
la foi, c'est une traversée de la mer en bateau ; celui qui est impotent
ou aveugle ne saurait atteindre le but par le sentier, il ne peut aborder

au rivage de l'au-delà qu'en se laissant transporter sur une barque. »

Aucune faiblesse humaine, aucun péché, si grave soit-il, n'est un
obstacle : devant l'amour d'Amida tous les croyants sont finalement
égaux. Comme une épée tranchante, cet amour coupe les liens qui
unissent l'homme à son karma. Dès lors, celui qui se perd dans la

Paroles ie Shinran, transmises par son petit-fils Nyoshin, N° 3 (trad. Haas,
Amila, p. 125). — (z) Koa, Sai-yô sbô, N° 8 (Ibii., p. 99). — (3) Koa, Kimyô
hongwan shô, 3e dialogue (Ibii., p. 67). — (4) Catéchisme, question 62. — (s) Koa,
5e dialogue (Ibii., p. 78). — (p) Dans le Jôio-shû ryaku-shô (Ibii., p. 38).



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME JAPONAIS 125

grâce du Bouddha, par une foi totale en son pouvoir libérateur, est
absolument sûr d'accéder à la Terre Pure.

Ces principes s'épanouissent magnifiquement dans la secte Shin

surtout. Chez les adeptes du Jôdo, la doctrine n'est pas aussi nette,
me semble-t-il, quoique bien implantée déjà. Hônen attache encore
de l'importance aux bonnes œuvres ; il attribue surtout une valeur
excessive à la simple répétition de la formule : Namu Amida Butsu

(gloire à Amida Bouddha). Sans doute, ces mots doivent-ils exprimer
avant tout la foi du fidèle, diriger son attention constante sur la

divinité, le maintenir en état de ferveur continuelle, mais ces redites

risquent d'être bien machinales, et elles le sont devenues, puisqu'on en

mesure le total au moyen d'un chapelet. Le fondateur du Jôdo aurait
déclaré qu'il prononçait jusqu'à 70 000 fois par jour « le nom sacré

dans lequel Amida a mis tout le fruit de sa peine » te). Le répéter,
c'est donc s'assimiler toutes les vertus qu'il contient, s'approprier les

mérites mêmes d'Amida. Ainsi la divinité habite dans le fidèle et le

fidèle demeure en elle. Mais, d'autre part, les Jôdoïstes affirment

qu'une seule invocation, si le fidèle y met toute son âme et toute sa

foi, suffit déjà à le sauver, à l'article de la mort surtout, moment
particulièrement critique pour le salut, il va de soi. Aussi est-il d'usage de

placer, dans le cercle visuel du mourant, une image d'Amida qu'il
puisse contempler jusqu'au dernier moment, comme le catholique
regarde au crucifix. Mieux encore, de cette image fixée à la paroi
descend un ruban qu'on passe au poignet du moribond pour l'attacher

à son Sauveur, à cette heure suprême où Amida vient le chercher

pour emporter son âme au paradis te).

Le Shinshû accorde moins d'importance à ces pratiques ; pour lui,
tout croyant sincère est immédiatement sous la protection d'Amida
dès le moment où il se donne à lui ; durant sa vie déjà, il fait partie
de la « troupe de la vérité » et par conséquent il n'a rien à craindre
de la mort. La répétition du nom sacré, tout en étant une des choses

les plus nobles qu'on puisse faire en ce monde, n'est pas la condition
indispensable du salut, encore moins une bonne œuvre et pas davantage

une captatio benevolenti^ : elle ne peut être que l'expression de

la reconnaissance du fidèle pour la délivrance dont il est l'objet.
L'essentiel est de croire à la miséricorde toute-puissante d'Amida, à

Koa, Say-yô shô, art. 12 (trad. Haas, Amila, p. 104). — (z) Cf. K. Florenz,
Die Japaner, dans Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch 1er Religionsgeschichte.

4e éd. (Tübingen, 1924-25), t. II, p. 389.



126 W. CORSWANT

la vertu des vœux qu'il a faits, de lui donner sa vie et son cœur, de

vivre, comme le dit un disciple de Shinran, « dans l'étreinte, dans

l'embrassement d'Amida » te). « Que faut-il faire pour être sauvé
demande le catéchisme. — « Croire en Amida ; l'essentiel est le courage

de la Foi. — Qu'est-ce que la foi en Amida — Reconnaissant

que nous sommes profondément plongés dans le péché et dans le mal,
d'où il est impossible que nous nous dégagions malgré tous nos

efforts, nous devons nous confier, fermement et sans aucun doute, au

pouvoir salvateur d'Amida et ne jamais oublier son grand cœur
miséricordieux » te).

« Fiez-vous à Amida en toute sincérité de cœur et vous serez
sauvés ; ce qu'on demande au fidèle, c'est la foi, rien de plus » te),

dit un manuel populaire de la secte Shin. Déjà Hônen écrivait à une
dame de la noblesse : « L'essentiel, c'est un cœur contrit, sincère,

profondément croyant » te). Et Shinran, de son côté, déclare : «

Préférable à une statue du Bouddha est sa simple image, préférable à

une image peinte du Bouddha est un écriteau portant son nom, mais

préférable à ce nom suspendu à la muraille, la foi en lui, gravée au

plus profond du cœur » te). « Le trésor de la foi est le plus grand des

trésors » (6).

Ces citations qu'il serait facile de multiplier sont significatives.
Personnellement réfractaire aux parallélismes, aux rapprochements

que certains dilettantes en histoire des religions établissent,
témérairement et tendancieusement, entre certains récits ou certaines
doctrines du christianisme et ceux d'autres religions, je dois reconnaître

que les fidèles du Jôdo et du Shinshû, tout en restant, nous
allons le constater, sur un terrain plus bouddhique que d'aucuns ne
le pensent, énoncent des principes qui rappellent incontestablement
certaines déclarations de l'Evangile ou de saint Paul et le sola fide
des Réformateurs.

Au surplus, et c'est une nouvelle preuve que les ressemblances sont
évidentes, certains problèmes qui se sont posés pour le protestantisme

ont préoccupé aussi les partisans du jôdo-mon. On sait que le
salut par la foi s'est rétréci après Luther au point de retomber parfois

(i) Zennebô, moine (mort en 1247), trad. Wieger, op. cit., p. 45. — (z)
Catéchisme, questions 57 et 58. — (3) Steinilber, p. 229. — (4) Wieger, p. 42. —
(5) H. Haas, Die japanische Umgestaltung..., p. 143. — (6) Catéchisme, question 17.
Cf. Reischauer, Studies, p. 257.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME JAPONAIS 127

dans la religion du mérite. Au lieu de gagner le salut à force d'œuvres,

on le gagne à force de foi, et l'on retourne ainsi au légalisme, au

légalisme spiritualise, mais au légalisme pourtant. La nature des

moyens a changé, c'est toutefois l'homme qui de nouveau conquiert
sa propre libération, comme l'a dit très justement M. Edmond Grin te).

Or, fait extrêmement intéressant, le même phénomène s'est présenté
dans le mouvement dont nous nous occupons, et Shinran a fait front
à ce danger en déclarant, à maintes reprises, que la foi n'est pas une

prouesse personnelle, mais qu'elle est elle-même, et toujours, un don
d'Amida. La répétition de la formule Namu Amida Butsu est un acte

exempt de toute impureté, car ce n'est pas le fidèle, en somme, qui
la récite, mais Amida lui-même qui, donnant son propre nom, le fait
répéter. Le catéchisme est on ne peut plus précis : « La foi déclarée »,

dit-il, « n'est pas le produit de la seule force du cœur du croyant, mais

vient de la force d'un Autre. O bonté d'un Père qui donne la gloire
du matin à la fleur » te). Et cette fine et furtive image en dit long.
Plus loin, la foi est comparée, non moins judicieusement, à un héritage

: elle est bien devenue nôtre, mais c'est Amida qui l'a donnée te).

Shinran concluait catégoriquement que « si nous nous confions à

Amida pour notre salut, cet acte est entièrement dû à sa grâce et
nullement à nos efforts personnels. En vérité, cette foi en Amida, ce

sentiment qui nous subordonne à son action, n'est autre chose qu'une
conséquence de sa volonté propre» te).

De même, les questions qui nous préoccupent encore, et qui se

posent à propos du rapport à établir entre les œuvres et la foi, ont
agité aussi les sectateurs du jôdo-mon. On leur a fait les mêmes

objections qu'ont entendues les Réformateurs et saint Paul. « Se

sachant sauvé par pure miséricorde, le peuple ne voudra plus faire

aucune bonne œuvre. » « ...A la mort, il suffira de dire : Je crois Et
ainsi un larron qui aura dérobé, sans faire réparation à son prochain,
sera sauvé. » te) « Péchons donc, puisque nous ne sommes pas sous la

loi, mais sous la grâce» (Rom. vi, 15). Contre de pareils raisonnements

(6) s'insurgent aussi Hônen et Shinran. Le salut par la grâce

(') Ed. Grin, « Le salut par la foi et les œuvres du chrétien », dans les Cahiers

protestants, 1938, p. 281. — (2) Catéchisme, question 61. — (3) Ibid., question 64. —
(4) Dans le Kyô-gyô-shin-shô (Steinilber, p. 224). —¦ (s) Cf. Ed. Grin, art. cité,

p. 269 s. — (p) Un commentaire du Kimyô hongwan shô cite cette phrase d'un
libertin : « Que chacun pèche donc carrément, sans retenue Le mérite du nom
d'Amida est pourtant plus fort que tous les péchés qu'on pourrait commettre »,

(Haas, Amida, p. 66).



128 W. CORSWANT

et par la foi n'assure pas seulement la Terre Pure aux croyants, mais

il opère dans leur cœur des transformations telles que la rupture
d'avec le péché est virtuellement consommée. Celui qui crie au secours

parce qu'il est dans le péché ne peut plus pécher abondamment. A
force de penser à Amida, on participe à la nature d'Amida. Le fidèle

est semblable à l'arc-en-ciel qui réfléchit la lumière du soleil G) ;

rempli de la grande miséricorde du Bouddha, il s'imprègne de sa

sagesse « comme l'eau des fleuves devient salée à leur embouchure
dans l'océan » te) ; sauvés par la force d'un Autre, nous agissons par
la force d'un Autre. « Par la foi », dit le catéchisme, « nous recevons
toute la richesse d'Amida ; le pouvoir de vaincre tout péché et le

pouvoir de marcher sur le bon chemin. » te) « Là où se trouve une
flamme de foi, chose merveilleuse à dire, elle se manifeste à l'extérieur

par la fumée d'une bonne conduite. » te) Et le bonze Otani a récemment

écrit que « la seule croyance sincère à Amida Bouddha est en

elle-même une morale pratique et parfume tous nos états de

conscience » te).

Ainsi les œuvres découlent naturellement et spontanément de la

foi, mais elles ne la remplaceront jamais. Shinran n'admet aucun
synergisme. Les œuvres les meilleures sont pareilles à « des lettres

qu'on écrirait à la surface de l'eau » <6). Le croyant ne peut les considérer

que comme des manifestations de gratitude.
Le Shinshû n'en insiste pas moins, et plus que toute autre secte

bouddhique, sur la nécessité d'une vie droite. Tout en posant le principe

de la primauté du spirituel en toute action, il affirme qu'il faut
tendre à la perfection dans le domaine de la morale comme dans celui
de la foi. Foi et morale sont comme les deux roues d'une charrette,
comme les deux ailes de l'oiseau, et celui qui viole les lois de l'une
ou de l'autre n'est pas un disciple fidèle te). La morale du Shinshû

pourrait fournir le sujet d'une belle étude ; je ne puis pas insister ici,
mais il sera permis, du moins, de louer le sens de l'humilité que les

adeptes de la secte possèdent à un haut degré et leur désir de pratiquer

l'amour du prochain. Les statistiques prouveraient que la criminalité

est pour ainsi dire inexistante dans le Shinshû, et le Père

(i) Tada Kana-e, Sermon sur le salut (Ibid., p. 158). — (z) Akamatsu Renjô,
courte introduction à l'histoire et à la doctrine du Jôdo-Shinshû (Ibid., p. 18). —
(3) Catéchisme, question 65. — (4) Ibid., question 75. — (5) Steinilber, p. 258. —
(6) Koa, Kimyô hongwan shô, 2e dialogue (trad. Haas, Amida, p. 58). — (7)
Catéchisme, question 34.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME JAPONAIS 129

Wieger, S.J., qui connaît bien les amidistes, a prononcé sur eux ce

jugement élogieux : « Ce sont généralement d'excellentes gens. Hommes

et femmes sont doux, réservés, aux goûts simples, au cœur délicat.
Leur morale est extraordinairement pure. Leurs actes de contrition
ou de désir, leurs confessions et leurs prières sont merveilleusement
sincères et humbles. A les voir, en leur parlant, on sent une conviction
sérieuse et profonde, une piété paisible et tendre, qui ne se retrouve
dans aucune autre secte païenne » te).

IV.

Mais en présence de cette religion qui professe indubitablement
le salut par la grâce d'un Dieu Sauveur à laquelle doit répondre
l'élan de la foi, devant ce bouddhisme si particulier, si distant de

celui des origines qu'on a pu le déclarer plus proche du protestantisme

que de la doctrine de Gautama Bouddha te), une question se

pose évidemment : N'y a-t-il pas ici une imitation, consciente ou

non, du christianisme, une infiltration dans la pensée bouddhique
de principes provenant de la religion de Jésus te) Celle-ci n'a-t-elle

pas déteint sur celle-là

Je ne le crois pas. Assurément, il est incontestable qu'aujourd'hui
le Shinshû s'inspire très souvent des institutions religieuses et sociales

et des méthodes de travail de celui qui est souvent son émule, preuve
en soient les écoles du dimanche de la secte et la fondation d'une

Union bouddhique de jeunes gens ; mais on ne saurait tirer parti de

cette constatation pour placer sous la dépendance du christianisme
les doctrines fondamentales des amidistes. Le problème est plus

complexe.
Contrairement, en effet, à ce que prétendent encore certains

auteurs, le Jôdo et le Shinshû ne sont pas une création de la pensée

japonaise. Sans doute, Hônen et Shinran n'ont jamais quitté leur

pays, comme d'autres fondateurs de sectes, leurs compatriotes.
Néanmoins, les idées dont ils se sont nourris, eux et leurs précurseurs

te), viennent de la Chine, la mère de la civilisation japonaise,

(') Wieger, p. 47. — (2) Florenz, p. 400. Cf. aussi G. Mensching, Luther
und Amida Buddha (ZMR, 1936, p. 339 ss.). —¦ (3) C'est l'opinion, par exemple,
de A. Lloyd, The Creed of half Japan (London, 1911), p. 274. — (4) Il aurait fallu
pouvoir parler tout au moins d'Eiku (f 1179), de Ryônin (1072-1132) et de Genshin

(942-1017).

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXX (n° 120, I941). 9



130 W. CORSWANT

on le sait. Hônen fut converti au système du salut par la foi grâce à

la lecture et à l'étude approfondie des œuvres d'un penseur chinois,
Zendô (chin. Shan-tao), qui vivait au VIIe siècle après J.-C. Et
celui qui recherche les origines du jôdo-mon constate que les idées

du Shinshû existaient en Chine, bien avant de trouver au Japon
l'écho considérable et le développement que nous savons. Il y a, en
effet, au pays de Confucius tout un amidisme que je ne puis que
signaler ici, mais qui constitue l'un des courants les plus captivants
du bouddhisme chinois. Nous y trouvons, singulièrement, une secte

qui porte déjà le nom de la Terre Pure (Tsing-tu) te), et des textes
émouvants, parmi lesquels je voudrais au moins citer cette prière :

« Je te salue, ô Amida, Père très miséricordieux, Sauveur du monde,
et d'un cœur absolument vrai et sincère, je te demande de renaître
dans la Terre Pure. Par la vertu de ton vœu et de ta grande miséricorde,

daigne me délivrer de tous mes liens. Daigne te mirer dans mon
cœur que je t'ouvre, comme la lune se mire dans une eau limpide » te).

Il est incontestable que l'amidisme japonais est issu de celui de la
Chine. Les fondateurs du jôdo et du Shinshû n'ont du reste jamais
dissimulé ou renié cette origine. Au contraire, ils sont fiers de ces

attaches, et leurs communautés placent au nombre des Pères vénérés

quatre grands Chinois dont l'influence a été déterminante sur la genèse
du jôdo-mon te).

Mais il nous faut faire un pas de plus, et des rives du Hoang-ho
passer à celles du Gange. L'amidisme chinois et japonais se réclame,
en effet, sans hésiter, des trois grands penseurs hindous Ashva-
gosha (premier siècle après J.-C), Nâgârjuna (IIIe siècle) et
Vasubandhu (Ve siècle), parce que tous trois formulent des idées nettement

apparentées à celles dont vivent les sectes de la Terre Pure.
D'autre part, les trois textes les plus sacrés du canon mahâyâniste
aux yeux des amidistes, et qui constituent pour eux un véritable
évangile, tout en étant de date incertaine, remontent en tout cas

au premier siècle de l'ère chrétienne te). On fait donc fausse route, à

(') Cf. K. L. Reichelt, Der chinesische Buddhismus (Tübingen, 1926), p. 105 ss. —
(z) Wieger, p. 33. — (3) Donnons tout au moins leurs noms : E-on (Hui-yiian)
•f 416, Donran (T'anluan) f 542, Dôshaku (Tao-ch'ao) f vers 650 et Zendô (voir plus
haut). — (4) Le grand Amitâyus-sûtra ou Sukhâvalî-vyûba (Muryôju-kyô) qui
aurait été traduit en chinois par Samghavarman en 252 ap. J.-C. ou peut-être
déjà par Lokaraksha, moine bouddhiste touranien, vers 150 ap. J.-C. ; le petit
Amitâyus-sûtra (Amida-kyô), trad, par Kumârajîva en 402 ; l'Amitayûr-dhyâna-
sûtra (Kwan-muryôju-kyô), trad, par Kâlayashas en 424.



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME JAPONAIS 131

mon sens, en pensant que c'est au nestorianisme que l'amidisme
serait redeyable de ses doctrines essentielles. Sans doute l'Eglise
nestorienne, si prospère en Chine dès le VIIe siècle, a-t-elle pu exercer

sur le bouddhisme d'alors certaine influence, comme c'est actuellement

le cas du christianisme au Japon, mais l'origine deS idées qui
firent les sectes du jôdo-mon est bien plus ancienne. Elles étaient en

partie connues en Inde, même avant Jésus-Christ. Venaient-elles de

l'Iran, comme certains savants le prétendent volontiers aujourd'hui

te) Ne serait-il pas plus simple et plus juste de songer à la
bhakti hindoue, à cette religion de la grâce et du don du cœur à un
Dieu personnel qui prit un si bel essor au sein de l'hindouisme et que
déjà chantait la Bhagavad Gîtâ aux derniers siècles avant l'ère
chrétienne

Du reste, de même qu'on peut fort bien comprendre l'épanouissement

graduel du Petit Véhicule égoïste en Grand Véhicule altruiste,
il n'est pas absolument nécessaire de faire intervenir une influence

étrangère pour expliquer la formation, au milieu des sévères exigences
du mahâyânisme, d'un système rendant le salut plus facile. La
genèse des doctrines du jôdo-mon par simple évolution est parfaitement

plausible : la « fleur du mahâyâna », comme on appelle parfois
l'amidisme, s'est épanouie tout naturellement sur sa tige nourricière.

En tout cas, il faut renoncer, me semble-t-il, à toute origine
chrétienne des idées du jôdo-mon. Nous nous trouvons bien plutôt en

présence d'un parallélisme surprenant, sur certains points tout au

moins, car il faut soigneusement se garder de l'exagérer. Le fond de

l'amidisme japonais ou chinois reste nettement bouddhique, et des

différences caractéristiques, bien visibles dès l'abord, séparent le salut

par la foi tel que le comprend le christianisme du système sur lequel
nous venons de nous pencher te).

C'est ainsi que, pour les bouddhistes, il s'agit, par la foi en Amida,
d'être délivré de la souffrance avant tout et de notre monde de

tribulations, et cela de la manière la plus facile qui soit. Bien que la notion
de faute, de péché, soit loin d'être étrangère aux conceptions des

Cf. Sir Charles Eliot, Japanese Buddhism (London, 1935), chap. XVI Ami-
dism, p. 360-395. — L. Wieger, Histoire des croyances et des opinions philosophiques
en Chine (Paris, 1917), p. 381 ss. — J. Przyluski, Le bouddhisme (Paris, 1932),

p. 64. — (2) Je ne puis faire ici, trop rapidement, que quelques remarques
essentielles. On lira avec intérêt, à ce sujet, les considérations, à mon sens un peu trop
partiales et insuffisamment compréhensives, de J. Witte, Die Christusbotschaft und
die Religionen (Göttingen, 1936), p. 223 ss.



132 W. CORSWANT

sectes de la Terre Pure, parce qu'elle n'est pas absente de l'idée du

karma, c'est pourtant de ce boulet du karma que le fidèle désire être

débarrassé, et par conséquent de l'obligation de renaître sans cesse.

Le karma est une loi physique et inexorable, mais — et telle est la
bonne nouvelle de l'amidisme — cette loi cesse de déployer ses effets
dès le moment où le croyant se confie et s'abandonne à Amida.

Les penseurs du jôdo-mon ont bien soin d'insister sur le fait
qu'Amida ne prend jamais l'attitude d'un juge ; au karma de punir
le mal, automatiquement si je puis dire, et de récompenser le bien ;

Amida, lui, n'est qu'amour. Il n'y a pas chez lui l'ombre de colère

et de courroux te).

Bref, il ne saurait être question, dans la doctrine de Shinran, de

pardon au sens où nous entendons ce mot, et surtout pas de rémission

des péchés ou de justification. Tout cela n'est pas nécessaire.

On se passe ici de toute idée de rédemption ou d'expiation, et par
conséquent de tout médiateur. L'essentiel n'est pas d'être sauvé du

péché, mais d'un monde de misère où règne le péché. Sur ce terrain
donc, et sans insister sur ce qu'on pourrait appeler la « politique de

facilité » du bouddhisme amidiste, le contraste entre ses doctrines

et celles du christianisme est évident. En somme, les mots de salut
et de péché, sinon ceux de grâce et de foi, recouvrent des notions
différentes dans l'une et l'autre religion.

L'opposition s'aggrave encore dès que l'on considère de près la

divinité salvatrice du Shinshû. Amida n'a pas de réalité ontologique :

il n'est pas le Dieu éternel et tout-puissant de la Bible ou de l'Islam.
Autrefois, nous l'avons vu, il était un simple moine pieux, mais

comme l'existence de Hôzô est une fiction et n'a rien d'historique,
Amida n'est finalement que la personnification d'une belle idée. Ce

n'est pas Dieu qui est amour, c'est l'amour qui devient Dieu. La

plupart des philosophes du Shinshû le reconnaissent sans ambages

et, disciples retrouvés de Gautama, tirent même avantage de cette
conception. Il n'est que de lire les entretiens que certains d'entre eux
ont eus avec M. Steinilber-Oberlin qui, dans son très beau livre
souvent cité ici, a publié les procès-verbaux de son enquête sur l'ensemble
des sectes du bouddhisme japonais. «Amida est un homme», dit
l'un de ces savants ; « si l'humanité n'existait pas, Amida n'existerait

pas non plus... Dans le christianisme tout va de Dieu à l'homme, les

Affirmation du bonze Shagaku Yamabe (Steinbilder, p. 247).



LE SALUT PAR LA FOI DANS LE BOUDDHISME JAPONAIS 133

deux termes s'appliquent à des personnalités entièrement différentes,
celui-ci étant créature de celui-là. L'un est tout, l'autre zéro. Dans la

doctrine Jôdo (et Shin), c'est une montée humaine qui se produit vers
la lumière, vers la Terre Pure. » te) « Le bouddhisme », ajoute un autre
prêtre, « ne reconnaît pas de Dieu omnipotent, extérieur à la création

et lui dictant ses devoirs ; il est un système moral et philosophique

exclusivement humain. Amida Sauveur est fonction de

l'humanité qui a besoin d'être sauvée. Ce n'est pas parce qu'il y a un
Bouddha que l'humanité existe, c'est parce que l'humanité existe

qu'il y a un Bouddha. » <2) Enfin, plus catégorique encore si possible,
le bonze Otani va jusqu'à dire : « Nous n'avons pas de Dieu. Toute
la philosophie du Shinshû, comme toute la philosophie du

bouddhisme, reste purement humaine. La vie infinie, la lumière
éternelle, Amida, vient seulement secourir notre vie finie et incapable,
notre détresse, notre insuffisance morale... Le salut de l'humanité
est ainsi l'œuvre de l'humanité elle-même, non d'un Dieu créateur,
d'une essence différente de la nôtre.»te)

On voit donc les très importantes réserves qu'il faut faire, dès le

moment où l'on voudrait prononcer l'équivalence du salut par la foi
chez les amidistes et chez les chrétiens.

Mais cela dit, et nettement dit. il faut déclarer avec non moins

d'impartialité que dans le peuple, dans la religion pratique et

courante, la croyance en Amida, et notamment la foi en sa miséricorde

et en sa grâce, ainsi que les moyens préconisés pour obtenir le salut

présentent des traits qui nous sont tout à fait familiers, au point
qu'on pourrait parfaitement croire à la transposition sur un fond

bouddhique d'idées chrétiennes. Les mêmes aspirations se font jour,
les mêmes conclusions s'imposent. De semblables besoins religieux
ont créé de semblables méthodes, et, partant de prémisses différentes,
les âmes pieuses de l'une et l'autre religion sont arrivées à faire des

constatations et des expériences analogues. Rien de plus touchant

que les appels du shinshûiste criant à Amida sa détresse, son désir de

sortir du mal et de faire le bien. Comme elle est ardente sa soif de

délivrance, de vie meilleure et plus pure Quelles éternelles vérités
s'affirment dans ses déclarations sur l'incapacité totale de l'homme à se

(1) Déclaration du bonze K. Okamoto (Steinilber, p. 203 s.). — (z) Déclaration
du bonze Foujioka (Ibid., p. 218). — (3) Ibid., p. 257. Cf. Reischauer, Studies...,

p. 261 : Dieu ne peut pas sauver l'homme, parce que, en dernière analyse, il n'y a

pas de Dieu réel dans le bouddhisme, excepté l'Absolu inconnaissable et indifférent.



134 W. CORSWANT

sauver lui-même, sur la parfaite vanité des « œuvres », et comme il
sait magnifier les richesses de la grâce, les vertus de la foi « J'ai été

ému jusqu'au fond de l'âme », dit le Père jésuite Wieger qui pourtant

reconnaît qu'il n'est pas tendre, « par les scènes de dévotion
dont j'ai été le témoin. L'impression du chrétien au contact des

amidistes est qu'il se trouve en famille... Quiconque a vu leur culte

public dit qu'ils ont la foi » te). « Je me demande », dit-il ailleurs,
« s'il n'y a pas parmi les amidistes dépourvus de philosophie beaucoup

d'âmes qui, à travers les voiles de leur culte, adorent le vrai
Dieu, croient, aiment, lui demandent pardon de leurs péchés et
secours dans leur misère. » te)

Tous ceux, et particulièrement les protestants, qui essaieront de

lire dans l'âme de Hônen et de Shinran et de leurs disciples, ne pourront

qu'éprouver des sentiments analogues. Dans le monde je
connais peu de mouvements religieux offrant pour nous autant
d'attrait que les communautés du jôdo-mon ; l'étude sommaire que
nous venons d'en faire permettra de comprendre ce qu'écrivait un
historien des religions, H. Haas, qui fut longtemps missionnaire en
Extrême Orient : « Pour faire de l'évangélisation au Japon, il ne

s'agit pas de procéder à la façon d'un feu de prairie qui réduit en
cendres la végétation luxuriante de la forêt vierge et, sur cette terre
ainsi défrichée, de semer de tout autres semences et d'y planter des

arbres nouveaux. Il faut procéder à la façon de l'astre du jour : il
fait surgir du sol les germes qui s'y trouvent et appelle à la vie ce

qui ne faisait qu'y sommeiller. Au pays du Soleil Levant aussi, le

Christ ne vient pas pour abolir, mais pour accomplir. » te)

Neuchâtel..
W. CORSWANT.

Wieger, Amidisme chinois et japonais, p. 48. — (z) Wieger, Histoire des

croyances..., p. 561 ss. — (3) H. Haas, « Das Moralsystem des japanischen
Buddhismus», dans Zeitschrift für Missionskunle uni Religionswissenschaft, 1912,

p. 269. Reichelt émet un jugement analogue et verrait dans l'école de la Terre
Pure «le pédagogue préparant au Christ» (Gai. ni, 24), p. 128.


	Le salut par la foi dans le bouddhisme japonais du grand véhicule

