Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 118-119

Artikel: La philosophie en Suisse alémanique : apercu sommaire des
tendances actuelles

Autor: Thévenaz, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380398

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALEMANIQUE

APERCU SOMMAIRE DES TENDANCES ACTUELLES

La création récente de la Société suisse de philosophie a rendu soubaitable,
entre philosophes romands et alémaniques, une connaissance réciproque par-des-
sus Dobstacle des langues. St le rapide apergu qui suit peut y contribuer quelque
peu, on lui pardonnera sans doute ses imperfections. Il west pas aisé, en effet,
de présenter sans éclairer arbitrairement. En renoncant délibérément a4 tout
jugement de valeur, comme je ai fait pour des raisons bien comprébensibles,
je me suis efforcé d’éviter ce danger. Fe suis convaincu toutefois qgu’on s’expose
alors au danger inverse de fausser les proportions, — inconvénient réel, lors-
qwon s’adresse d des lecteurs qui wont pas toujours la faculté, par une connais-
sance directe, dopérer les corrections nécessaires. Dans ces conditions, ce gu’il
faut du moins chercher, c’est de ne pas déformer. Si le tableau esquissé ci-dessous
a des lacunes — ce qui est d peu prés certain — 7’ espere qu'il nen a pas dessen-
tielles. La philosophie catholique est laissée de coté, parce qu’elle constitue un
monde a part qui, pour Uinstant, ne se rattache pas d la Société suisse de philo-
sophie. Ce w'est pas d’ailleurs en Suisse alémanique seulement que pensée catho-
ligue et pensée laique et universitaire ont pew de points de contact.

Pour le présent travail, {’ai pu prendre connaissance de toute la documenta-
tion biographique et bibliographique qui a été réunie par M. Peter Kamm et
qu’il a utilisée pour le Bericht iiber den Stand der philosophischen Forschung
in der deutschsprechenden Schweiz, publié dans la Revue universitaire de
novembre-décembre 1940. Cela a simplifié notablement ma tiche et je lui en
exprime ict ma vive gratitude.

La philosophie est liée peut-étre aussi étroitement a la langue que la litté-
rature, aujourd’hui surtout. Aussi n’y a-t-il pas lieu de s’étonner si, pour
elle, les limites linguistiques peuvent étre de vraies barriéres, Comme pour



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALEMANIQUE 95

les lettres, Suisse alémanique et Suisse romande vivent philosophiquement
dans le cercle des cultures allemande et frangaise, y puisent leur substance et
y apportent leur contribution. Il n’existe pas plus de philosophie suisse que
de culture suisse. Cependant la Suisse romande, on le sait, posséde jusqu’a un
certain point une tradition philosophique propre ou s’exerce une forte influence
protestante. Malgré la diversité des tempéraments et méme si leur orienta-
tion n’est pas convergente, les membres de la Société romande de philoso-
phie se réclament du moins d’une commune origine. Nous sommes tous plus
ou moins marqués d’un sceau unique et — qu’il faille y voir une grice ou
une malédiction — ce serait ingratitude en tout cas de renier un passé dont
Phéritage nous enrichit encore.

On n’en peut dire autant de la Suisse alémanique. La philosophie n’y a
guére d’attaches directes et profondes avec la mentalité générale, si originale
et si marquée par ailleurs dans le style de vie et la culture. De plus, on cherche
en vain quelque unité d’esprit entre les divers philosophes; chacun garde
ses relations avec les cercles allemands auxquels il se rattache le plus souvent
depuis le temps de ses études, chacun philosophe dans son coin sans que
s’établisse une communauté philosophique faite de préoccupations sem-
blables ou de collaboration suivie. Ce n’est pas nécessairement un désavan-
tage : les personnalités philosophiques sont parfois plus accusées que chez
nous ; en passant d’un professeur a 'autre, la Weltanschauung change du tout
au tout, et Pétudiant se sent invité, en face de ces divergences, a une option
beaucoup plus radicale. Les Suisses romands sont des conciliateurs, des anti-
systématiques et des critiques : ils assimilent les contraires, restent un peu
méfiants a ’égard des nouveautés et des positions extrémes. Philosophes des
coteaux modérés, ils ne connaissent guére la hardiesse métaphysique ; chez
eux les lumiéres trop vives et les obscurités insondables se tempérent, le
mordant s’émousse, ou, $’il reste vif, c’est souvent aigrelet comme le vin du
pays | Les Suisses d’outre-Sarine, comme les Allemands, méme s’ils n’ont pas
de systéme original, ont la téte métaphysique et, campés sur des positions
précises, ils se préoccupent davantage deles approfondir que d’¢élargir indé-
finiment leur horizon. Ce qu’ils peuvent perdre en largeur, ils le regagnent en
profondeur. Alors qu’un auteur romand cite volontiers ses collégues et phi-
losophe, pour ainsi dire, en famille, on peut voir des philosophes alémaniques
de la méme ville poursuivre, leur vie durant, leurs travaux cote a cote, sans
éprouver le besoin ou avoir la possibilité d’un échange intellectuel véritable.

Des habitudes universitaires importées d’Allemagne depuis longtemps ont
créé sans doute, pour une part, ce climat philosophique. Les questions de
prestige professoral, venant se greffer sur une hiérarchie assez rigide des
échelons universitaires, entravent la liberté des discussions, car elles peuvent
donner a la critique ou a la contradiction, quand on s’adresse a plus haut
que soi, I’allure d’une impolitesse ou d’un manque de tact. Ces inconvénients
doivent étre moins sensibles dans lespace vital d’un grand pays que dans
un petit pays comme la Suisse. A cet égard, on peut voir cependant dans



96 PIERRE THEVENAZ

PInstitut anthropologique, créé par la Fondation Lucerna 4 Bale, il y a une
dizaine d’années, Pembryon d’une communauté philosophique. Certes, les
tendances les plus diverses y sont représentées, mais elles gardent, grace a
Phumaine compréhension du directeur, M. Paul Hzberlin, une compléte
autonomie : on n’y cherche pas plus le compromis que la constitution d’une
école quelconque. Un mutuel respect et des discussions franches établissent
des relations fécondes et font tomber les barriéres extérieures ou factices qui,
en partageant les systémes, finissent par diviser les hommes. Or, il n’est pas
de philosophie digne de ce nom qui ne doive conserver, sans rien lacher de ses
positions, quelque ouverture humaine : les philosophes sont déja trop soli-
taires pour qu’il leur soit encore permis de s’ignorer ou d’oublier qu’ils cons-
tituent une équipe solidairement responsable en face de la vérité. « Quand
on cherche sincérement la vérité », disait Ancillon 4 Maine de Biran, « c’est
s’accorder que de se combattre ».

Si en Suisse alémanique les traditions universitaires sont une réplique assez
fidéle des traditions allemandes, c’est qu’une vieille coutume (elle semble en
train de disparaitre d’ailleurs) a voulu que les chaires de philosophie fussent
occupées par des Allemands. Il y a quelque cent cinquante ans, de grands
philosophes comme Fichte ou Hegel faisaient modestement leurs premiéres
armes en qualité de précepteurs dans les familles patriciennes suisses ; puis,
au cours du XIXe siécle et du XXe, de grands noms de la philosophie alle-
mande ont enseigné dans des universités suisses: Teichmiiller, Volkelt,
Dilthey, Eucken, Lipps, Joél, etc., sans parler de Nietzsche qui enseignala
philologie, il est vrai, mais écrivit ses plus belles pages a Sils-Maria.

Les événements de ces dix derniéres années, en coupant dans une certaine
mesure les ponts intellectuels qui reliaient la Suisse a I’Allemagne et en pri-
vant la philosophie alémanique, déja si individualisée, de ses sources, de ses
«débouchés » et surtout de ses moyens matériels d’expression, sont venus
encore aggraver cette situation. La frontiére hermétique qui fait que Paris
est momentanément plus absent pour les Romands que ne I’a jamais été
PAllemagne pour nos Confédérés, n’est pas une menace d’asphyxie aussi
réelle, car la culture frangaise reste présente et intacte. La disparition ou le
nouvel esprit de certaines revues philosophiques allemandes ont contraint les
philosophes alémaniques a se replier sur eux-mémes. On voit alors, depuis
quelques années, se créer des sociétés locales de philosophie, on songe a une
Revue suisse, on se rapproche des Romands : la fondation de la Société suisse
de Philosophie marque le premier pas vers une étape nouvelle.

Pourtant si la Suisse alémanique ne posséde pas encore de revue philoso-
phique, il s’en faut qu’elle n’ait pas de tribune ou s’agitent les questions
philosophiques. Un journal comme la Neue Ziircher Zeitung est sans doute
le seul en Suisse a s’étre attaché non seulement des collaborateurs spécialisés,
mais un rédacteur attitré, M. Hans Barth, dont la tiche est de s’occuper des
chroniques philosophiques qui, on le sait, ne se contentent pas de vulgarisa-
tion, mais ont la tenue d’articles de revues spécialisées.



LA PHILOSOPHIL EN SUISSE ALEMANIQUE 97

QUELQUES NOMS ET QUELQUES TENDANCES

Des grands édifices systématiques — ou anti-systématiques ! — aux
ceuvres plus modestes ’écart est grand, et il faudrait ¢’interdire de les mettre
sur le méme plan. Mais le systéme n’est pas tout ; ce qui importe aussi, ce
sont les attitudes fondamentales et une certaine tonalité de pensée. Nous
nous attacherons a mettre briévement en lumiére leur diversité, en faisant
suivre, dans l’ordre alphabétique, les représentants principaux de quelques
tendances. Comme il ne peut étre question de donner un exposé des systémes
ou un résumé des travaux, il est préférable de chercher a dégager pour chacun
le point de vue ou l'intention qui commande sa réflexion philosophique.

Heinrica Bartu (né en 18go a Berne, fils de théologien et frére de Karl

Barth, professeur extraordinaire 4 ’Université de Bile des 1928).

Parti du néokantisme de ’Ecole de Marbourg et remontant de la a la phi-
losophie transcendantale kantienne, M. Barth apprécie en elle le sens aigu
des limites humaines et I’évincement de tout absolu théorique, ce qui permet
a la philosophie pratique et au probléme de I’existence humaine d’étre saisis
sous leur vrai jour. Ce sens des limites n’est pas une fermeture, il témoigne
au contraire de louverture propre a l'idéalisme critique. La métaphysique
post-kantienne de I’absolu (qu’on parle du Moi ou de I’Esprit) et ’existen-
tialisme de Heidegger, en supprimant toute transcendance réelle, effacent la
frontiere nécessaire entre au deld et I’en dega. Clest fausser ou mal poser la
question de la liberté humaine, en se faisant fort de trancher théoriquement
ce qui ne trouve sa solution que dans la décision pratique. Ce n’est donc pas
a un idéalisme subjectif que M. Barth s’attache. En séparant raison théorique
et raison pratique, Kant a posé le probléme de Pexistence et permis de donner
a la contingence son sens véritable, c’est-a-dire sa relation nécessaire avec
un principe transcendant qui n’est jamais congu comme un deus ex machina
métaphysique, mais toujours de fagon critique et dans un sens transcendan-
tal. La question de la liberté est une question ouverte qui se pose d’instant
en instant autrement et qu’aucune détermination théorique immanente ne
devrait jamais fermer. Toute immixtion de la raison théorique dans le domaine
de la raison pratique revient a neutraliser cette derniére.

Cette distinction kantienne permet de mettre en valeur les problémes
propres a l’existentialisme: ils ne sont plus des corps étrangers, a propos
desquels on ait a se demander §’ils relévent vraiment de la philosophie.
Toutes les méditations sur la liberté, la décision éthique et le temps, de Platon
ou de saint Augustin jusqu’a Kierkegaard en passant par la scolastique et
Pascal, viendront remplir et élargir les cadres de la raison pratique et leur
fournir un contenu concret. Il ne s’agit donc pas de kantisme pur ni de néo-
kantisme, car le platonisme, avec sa conception de ’ame et de P'idée, et la
scolastique, avec sa « critique » de la raison, apportent a la pensée de M. Barth
une large assise historique.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXIX (N© 118-119, 1041). Sy



98 PIERRE THEVENAZ

Cet idéalisme critique et transcendantaliste, qui est donc aussi une philo-
sophie existentielle de la contingence et du temps, trouve ainsi le terrain
propice ot philosophie pratique et théologie non seulement peuvent se ren-
contrer, mais s’aper¢oivent que la frontiére qui les divise est bien mince. Les
théologiens modernes ont d’ailleurs accordé a effort de M. Barth, tout en le
critiquant, Pattention qu’il mérite, car ici la philosophie, pleine de compré-
hension pour la théologie tout en voulant rester une réflexion indépendante,
ne présente pas un visage qui puisse d’emblée les effaroucher.

Principales publications : Descartes Begrimdung der Erkenntnis (1913) ;
Die Seele in der Philosophie Platons (1921); Pbhilosophie der praktischen
Vernunft (1927) ; Eidos und Psyche in der Lebensphilosophie Platons (1932) ;
Das Sein in der Zeit (1933) ; Die Freiheit der Entscheidung im Denken Augus-

tins (1935).
* * *

Epernarp GriseeacH (né en 1880 a Hanovre, d’abord architecte, puis
éléve d’Eucken A Jéna, professeur extraordinaire 4 Jéna dés 1922, pro-
fesseur a I’Université de Zurich dés 1931).

De tous les philosophes de Suisse alémanique, il est celui qui est le plus
proche d’une position chrétienne anti-rationnelle @). L’écho que sa pensée,
apparentée en plus d’un point avec la théologie dialectique, a trouvé auprés
d’elle en est le témoignage le plus éloquent. On sait combien la métaphysique
de la culture occidentale a préoccupé les penseurs allemands dans les années
d’aprés-guerre. En face du déclin de ’humanisme bourgeois dont il critique
les valeurs fondamentales, en face de la faillite des systémes, M. Grisebach
estime qu’il faut rompre délibérément avec toute la philosophie tradition-
nelle qui, confiante en la connaissance, était orientée vers la vérité, au lieu de
Pétre vers la réalité, et dont la prétention d’appliquer a Péthique les vérités
ainsi découvertes n’avait d’égale que son impuissance a fonder une éthique
sur une base adéquate. Le dogmatisme philosophique, ébranlé par Kant, est
pourtant resté puissant, mais le trouble suscité aujourd’hui par le tohu-
bohu des systémes nous révéle I'urgence d’une prise de conscience philoso-
phique. La pensée critique doit enfin une bonne fois s’attaquer a I’épineuse
question de I’éthique. En face des prétentions outrées de la connaissance, un
criticisme conséquent et implacable, méme ¢’il n’en prouvait que la vanité,
aurait déja contribué a faire place nette pour Pédification de I’éthique cri-
tique. Or Pacte éthique se joue dans PEinmaligkeit d’un présent qui est le
seul moment du temps échappant 4 la pensée déformatrice et corruptrice.
Ici encore, la connaissance qui se demande ce qu’est la vérité ne pourra pas
nous aider a savoir ce que nous devons faire. Elle ne fera que compromettre

(1) Cette question des rapports entre philosoohie et théologie se pose autrement
que chez nous. Il vaudrait la peine que ce point fiit repris une fois dans la Revue de
Théologze et de Philosophie. '



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALEMANIQUE 99

la décision, voiler le mystére, dissimuler les irréductibilités qui tiennent a
la nature méme de la réalité éthique ; car il n’est pas d’harmonie, sinon ima-
ginée, ni d’étalon absolu, ni de principes inattaquables : la contradiction est
partout. L’éthique présuppose le savoir du non-savoir et la prise de conscience
lucide qui voit les conflits en face, qui accepte le mystére et qui, supprimant
tous les appuis illusoires, nous replace constamment dans la solitude tragique
de la décision hic ¢t nunc. Ou plutét il n’y a pas solitude, car la place est
libre désormais et le silence s’est fait pour qu’a cette conscience puisse parler
la voix de la Révélation. Le protestantisme est précisément la tentative la
plus pure pour se libérer de tout mythe, de tout systéme, de toute métaphy-
sique et de tout programme.

La philosophie n’est donc plus que la méthode ou la police qui permet de
repousser les obstacles qui entravent la décision éthique. A c6té de la théo-
logie, elle conserve unique fonction d’avertir, car foi et raison, religion et
philosophie sont inconciliables. Le ton des livres de M. Grisebach a quelque
chose de pathétique qui est approprié a cette atmosphére semi-apocalyptique
ou s’écroulent les systémes et o 'heure de la décision sonne. Une telle philo-
sophie, orientée tout entiére vers ’éthique, accorde naturellement une atten-
tion toute particuliére aux questions pédagogiques.

Principales publications : Die Schule des Geistes (1921) ; Erkenntnis und
Glaube (1923); Probleme der wirklichen Bildung (1923); Gegenwart, eine
kritische Ethik (1928) ; Freiheit und Zucht (1936).

*

b

Pavr HzBerRLIN (né en 1878 a Kesswil en Thurgovie, d’abord professeur a
PUniversité de Berne, puis a celle de Béle dés 1922).

C’est aux grands systémes précritiques ou post-kantiens qu’on pense en
abordant sa philosophie. I’ontologie est reine et maitresse : c’est en elle que
la philosophie trouve son expression et sa source. La connaissance ontolo-
gique est la certitude de Détre, inébranlable, que chacun posséde — mais
oublie — ou peut retrouver par la voie de la réminiscence. La raison, supréme
vision intellectuelle, nous révéle cet &étre sub specie @ternitatis, harmonieux
dans ses contradictions, vrai dans ses dissonances, un dans la multiplicité
vivante des individus qui le constituent. Cette connaissance rationnelle n’a
rien de discursif et ne s’appuie pas sur Pexpérience. Elle la commande au
contraire : il y a expérience lorsque, au sein de I'unité de I’étre et sans qu’clle
soit brisée, dans le perpétuel mouvement de sa vie imperturbable, un sujet,
en s’opposant a un objet, s’attache a déterminer ses qualités ou a découvrir
les lois des phénomeénes. Ce passage du guod au guid marque 1’écart métho-
dologique qui sépare I'ontologie de la science ou, si ’on veut, le thétique de
Phypothétique, I’a priors du discursif. Mais il n’existe aucun écart réel,
aucune concurrence de principe entre les deux domaines. Nous pouvons
négliger ou oublier 'unité contemplée dans la vision théorétique et nous



100 PIERRE THEVENAZ

tourner vers la « Praxis » qui est comme Penvers du tableau. Mais nous ne fai-
sons ainsi que manifester, 4 notre insu et d’une autre maniére, une unité et
une harmonie que rien ne saurait compromettre. Nous sommes toujours
dans 1’étre, méme si nous Poublions (et les soi-disant philosophes sont les
premiers a le faire!) pour poursuivre les aspirations particuliéres et diver-
gentes que nous proposent nos diverses activités. Vu de ce c6té, dans sa
« problématique » et non plus dans son unité et sa vérité, distendu dans le
temps et I’espace et non plus ramassé dans son éternité, le monde nous offre
Pimage des perpétuels conflits, des désirs jamais assouvis de transformer le
monde, des chocs douloureux : tout cela est pris au sérieux par I’homme
« pratique » qui croit se créer enfin, par un effort acharné, le paradis auquel
il aspire. Mais le philosophe sait que I’étre et I’harmonie ne sont pas a créer,
mais que tout est déja, que tout est parfait pour qui veut voir les choses dans
leur vérité ou les contempler dans leur beauté. Ainsi donc la connaissance ou
la vérité n’est pas un résultat qu’on vise ou qu’on atteint, mais un retour a
la source et un acte qui a tout son sens en lui seul.

Dans la lente évolution intellectuelle qui le méne de la théologie par I'idéa-
lisme moral vers ’ontologie, M. Hzberlin a vécu intensément lui-méme et
finalement surmonté cette opposition de la « Praxis» et de la « Theoria ».

Si ’on comprend déja clairement la ligne de cette ontologie générale, il
restera 4 en montrer les conséquences pour 1’éthique, la logique et I’esthé-
tique. Toutefois, le point décisif oi M. Hezberlin a conscience que se joue le
sort de son systéme (comme de tout systéme), c’est P Anthropologie qui va
paraitre. Il y exposera ce qu’on peut dire philosophiquement sur I’homme et
surtout le sens ontologique de sa destinée. '

Principales publications philosophiques : Wissenschaft und Philosophie
(1910-1912) ; Das Gute (1926); Das Geheimnis der Wirklichkeit (1927) ;
Allgemeine Aesthettk (1929) ; Das Wesen der Philosophie (1934) ; Wider den
Ungeist (1936) ; Naturphilosophische Betrachtungen (1939-1940).

*
* *

Ricuarp Herserrz (né en 1878 a Cologne, professeur a I’Université de
Berne dés 1910).

Clest par la science et les problémes de méthode scientifique qu’il s’est
tourné vers la logique et la théorie de la connaissance d’une part, vers ’his-
toire de la philosophie d’autre part. Il cherche 4 montrer comment la notion
de vérité est dépendante des deux grandes attitudes philosophiques, idéa-
lisme et réalisme. L’opposition de ces deux types de Weltanschauung a des
racines plus profondes que la vérité elle-méme ; c’est pourquoi idéalistes et
réalistes ne peuvent ni se convaincre ni se réfuter les uns les autres. La théorie
de la connaissance, application de P’esprit critique, doit permettre de s’affran-
chir des dogmatismes antithétiques. Cependant la synthése ne peut étre
cherchée dans le cadre de la raison théorique. Seul un jugement normatif et



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALEMANIQUE 101

subjectif de la raison pratique tranchera le dilemme. On voit alors que le
réalisme et l'idéalisme découlent tous deux de la méme opposition entre le
sujet et I'objet. C’est dans une synthése plus haute, qui dépasse la transcen-
dance de 'objet connu par rapport au sujet connaissant qu’il faut chercher
la solution. Au point de vue de cette « méta-transcendance» de I’absolu,
les différences s’abolissent tout en se conservant (Aufhebung). Le « aussi
bien... que » supplante le « ou bien... ou bien ».

L’histoire de la philosophie nous fournit une matiére inépuisable pour véri-
fier ou illustrer 'opposition des types de philosophies. C’est dans I’intention
de mettre en lumiére ces problémes théoriques de la connaissance et de la
vérité que M. Herbertz s’est occupé des philosophes grecs, car chez eux les
oppositions apparaissent dans toute leur clarté et leur simplicité.

Cependant, c’est de plus en plus vers la psychologie que I'intérét de M. Her-
bertz s’est porté, Il s’y est fait connaitre par des travaux dont on trouvera
mention plus loin.

Principales publications : Bewusstsein und Unbewusstes (1908) ; Das W abr-
beitsproblem in der griechischen Philosophie (1913) ; Erkenntnistheorie (1928) ;
Die Psychologie des Unbewussten (1932).

*

Fritz Mepicus (né en 1876 a Stadtlauringen en Baviére, professeur a I’Ecole
Polytechnique Fédérale dés 1911).

S’il était besoin de prouver que les grands penseurs allemands, Kant et
les post-kantiens, conservent encore leur prestige et leur influence, M. Medicus
en serait le témoin vivant. Parti de la méditation de Kant, notamment de la
conception qu’il se fait de I’histoire, il consacra de longues années d’étude a
la philosophie de Fichte dans laquelle il cherchait ce qui viendrait combler
les insuffisances de Kant. En effet, les catégories kantiennes sont impuis-
santes a résoudre le probléme de la réalité historique. La pensée de Kant,
toute déterminée par sa conception de lobjet, laisse échapper la réalité vécue,
Or, les questions éthiques et esthétiques pour lesquelles M. Medicus a un
intérét tout particulier, ne s’abordent pas de Pextérieur ; elles se fondent sur
le vécu. Clest pourquoi la certitude immédiate de la liberté et le moralisme
fichtéen ont été décisifs dans 1’évolution de sa pensée : la grande édition de
Fichte et des études consacrées a sa philosophie sont la marque extérieure de
cette ferveur. Schelling, puis Croce, fortifierent M. Medicus dans la convic-
tion que l'idéalisme allemand est supérieur 4 la plupart des philosophies
postérieures.

Cependant le probléme de la liberté se pose aujourd’hui autrement qu’il
y a cent ans. Le développement de la physique moderne a brisé les cadres
d’une raison intemporelle et nous a menés jusqu’aux limites de ’objectif. La
nature échappe donc au déterminisme absolu : elle manifeste au contraire une
aspiration a se libérer des formes rigides. Cette sorte d’inquiétude de la nature



102 PIERRE THEVENAZ

n’est-elle pas déja I'idée fondamentale de Schelling dans sa philosophie de la
nature ?

Ce vitalisme se retrouve dans Pesthétique de M. Medicus et fait de celle-ci
une piéce essentielle de sa philosophie. La vie infinie, lien universel au-dessus
des individus, est la source de toutes les disciplines philosophiques et en cons-
titue 'unité. L’esthétique n’est donc pas une occupation accessoire ou diver-
tissante pour le philosophe, une fois qu’il aurait épuisé des sujets plus essen-
tiels. Ici encore, Part, compris sans déformation intellectualiste, a une valeur
métaphysique, puisqu’il est une possibilité privilégiée de vivre P'unité: la
création artistique nous invite a dépasser méme l’objet représenté, quj
limite notre liberté, et elle nous permet de gagner 4 nouveau le monde con-
cret ou la vie est libre, ou elle n’est plus enfermée dans 'opacité des objets.
Dés lors, le moi immédiat, toujours grice a la liberté, peut franchir ses fron-
tiéres et trouver dans la vie inépuisable dont il est la manifestation la vérité
supréme qui n’est autre que I’Esprit.

Principales publications : ¥.-G. Fichte, 13 Vorlesungen (19o5); Fichtes
Leben (1914) ; Grundfragen der Aesthetik (1917) ; Die Freiheit des Willens und
thre Grenzen (1926) ; Pestalozzis Leben (1927).

*
* *

HermaN ScumarLEnBacH (né en 1885 a Breckerfeld en Westphalie, profes-
seur extraordinaire a4 Geettingue, professeur ordinaire a I’Université de

Bale dés 1931).

Cest d’abord vers la métaphysique pure et vers les Présocratiques que
M. Schmalenbach s’est senti attiré ; mais bientét le monadisme leibnizien
vint ébranler sa confiance en I’éléatisme. Une étude approfondie de la philo-
sophie de Leibniz lui ayant fait constater que le protestantisme et P« arith-
métisme » en sont les deux racines, ses intéréts se trouvent orientés vers
Phistoire des idées, notamment I’histoire des idées religieuses et la sociologie.
C’est ainsi qu’il est conduit a s’interroger sur la notion de moyen 4ge et a
remonter beaucoup plus haut encore vers les origines, pour comprendre
Pévolution de la notion d’4me. De proche en proche, sans qu’il perde de vue
ses intentions systématiques, I’histoire lui apparait la condition de toute
pensée qui ne veut pas rester prisonniére du langage. Nos concepts sont
lourds de tout ’héritage du passé : comment dés lors ne pas commencer par
en débrouiller les origines et les implications ! Servi par de vastes connais-
sances dont ses publications et ses cours font foi, M. Schmalenbach s’adonne
a cette tiche et en vient de plus en plus a concevoir la métaphysique comme
un domaine ot Ion n’entre pas d’un seul coup, un domaine qui se délimite
plutdt négativement, au fur et 4 mesure d’analyses précises et par Pappro-
fondissement des notions, et un domaine ot la pensée, par une sorte de pudeur,
refusera de pénétrer, se contentant d’en subir P’attraction, de le laisser ouvert
et d’amorcer quelques chemins qui y ménent., Tel est le sens dela prudence



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALEMANIQUE 103

et de la minutie dans la recherche, de la modestie dans les ambitions qu’il
partage avec 1’école phénoménologique a laquelle il se rattache.

L’intentionnalité, et en général tout ce qui concerne le dynamisme inten-
tionnel propre a la conscience (Bewusstsein) constitue Pobjet des analyses
que M. Schmalenbach a données dans son dernier livre. Les problémes de la
perception sensible (vue, toucher, etc.), du symbolisme et de la signification,
puis de la connaissance idéelle ou logique y sont abordés tour a tour. La
conscience connaissante est la visée de quelque chose (Meinen von etwas) ;
elle est une donnée irréductible pour laquelle ’objet du savoir est visé, sui-
vant les cas, en tant que quelque chose (als etwas), en tant qu’étant (als
seiend) ou en tant qu’existant. Puisque la logicité (Logos) est un caractére
de la visée intentionnelle comme telle, ce qui est visé, par le simple fait qu’il
est visé, a toujours quelque chose de logique, mais il n’est pas toujours le réel
lui-méme. D’ailleurs, le but de la phénoménologie est de mieux saisir ce qu’est
le savoir et la conscience ; le réel, on le rencontre parfois, mais seulement
dans des vues partielles ; le plus souvent il reste entre parenthéses, et le
logique seul est atteint. En tout cas l'ontologie phénoménologique est le
chemin le plus stir pour s’approcher de la métaphysique qui serait la « philo-
sophie du pleinement réel », idéal qui n’est donc pas immédiatement acces-
sible. ‘

Principales publications : Leibniz (1921) ; Das Mittelalter, sein Begriff und
Wesen (1926) ; Die Entstebung des Seelenbegriffs (1927) ; Kants Religion
(1929) ; Das Sein des Bewusstseins (1930) ; Geist und Sein (1939).

* *

Carro Scaxzint (né en 1881 & Vira Gambarogno au Tessin, professeur a

IUniversité de Berne dés 1923).

Les deux points de départ de sa réflexion sont les antinomies épistémolo-
giques mises en lumiére par la science physico-mathématique et la notion
psychologique de Verbalten, apparentée autant au comportement des beha-
viouristes qu’a la « conduite » de P. Janet. Mais il veut éviter le pragmatisme
et dépasser la psychologie en s’orientant vers une théorie transcendantale
des structures fondamentales ou catégories. Dans toute conduite on peut
établir une anticipation qui précéde la réalisation. L’anticipé ou Masstab
(idée, essence, schéme, etc.), qui est un 4 priori non réalisé, est en état de
tension constante avec le monde réel de I’expérience. La pensée est une mani-
festation parmi d’autres de cette tension. En vertu de cette « bipolarité »,
elle procéde par synthéses successives et discontinues. Toute pensée pure ou
absolue est vaine, car elle réduit cette tension bipolaire 4 une vision « mono-
planaire » et ne fait pas sa part au génétisme : comme Claparéde qu’il cite,
M. Sganzini estime que la pensée est une réalisation, une conduite ou un
acte dont la structure est la méme que celle de tout autre acte.

Mais si lanticipation est ’essence méme du psychique, elle n’est pas un



104 PIERRE THEVENAZ

phénoméne parmi les phénoménes. La psychologie a une place plus haute
que chez les behaviouristes ou les biologues pragmatistes : elle est la science
de la conduite en général, dont elle doit faire la théorie intégrale ; elle nous
permet de dégager la structure fondamentale et le r6le de anticipation dans
laquelle il faut voir Pexpression transcendantale de toute conduite.

M. Sganzini montre la fécondité métaphysique de ce point de vue de
Panticipation dans son application aux antinomies de la science physico-
mathématique (indétermination-détermination, infini-fini, continu-discon-
tinu) aussi bien qu’a celles des sciences humaines (individu-communauté,
déterminisme-liberté). C’est dire qu’en dégageant les structures les plus origi-
nelles du devenir et de ’étre, M. Sganzini espére réussir mieux que Husserl
a réaliser ce vieux réve : faire de la philosophie une science rigoureuse.

Principaux articles : Philosophic und Pidagogik, Prolegomena zu einer
Theorie der fundamentalen Strukiuren (1936) ;5 Analyse réflexive et catégories
(Congrés Descartes, 1937) ; Was beisst Denken ? (1939) ; Vom grundsdtzlichen
Gebrauche des Gesichtspunktes « Vorwegnabme » (Antezipation) (1940).

HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Les travaux concernant ’histoire de la philosophie, sans compter les théses
de doctorat, sont si nombreux qu’on ne peut citer que quelques noms au
risque d’étre arbitraire. Cette limitation est fAcheuse, puisque toute ceuvre
historique met plus ou moins en lumiére le point de vue de son auteur.

La rédaction de I’drchiv fiir Geschichte der Philosophie, assumée autrefois
par Lupwic Stein de Zurich, fut reprise de 1930 & 1932 par son fils ARTHUR
STEIN (né en 1888 a Zurich, professeur a I'Université de Berne jusqu’en 1932,
depuis lors professeur au gymnase de Berthoud) qui s’était fait connaitre par
une étude, Der Begriff des Verstehens bei Dilthey (1926), et avait collaboré a
la grande édition des ceuvres de Dilthey entreprise par son disciple B. Gree-
thuysen. Il faudrait noter a ce propos combien 'influence de Dilthey a été
décisive pour les travaux concernant la Geistesgeschichte dont plusieurs vont
étre cités ci-dessous.

La philosophie antique, et en particulier Platon, fait ’objet de plusieurs
études de ErnsT HowaLp (né en 1887 a Berne, professeur de philologie clas-
sique a Zurich). Il a publié une excellente édition des Lettres de Platon (1921),
une Fie de Platon (1923) ainsl que deux traités généraux : Die Anfinge der
europdischen Philosophie (1925), Die Ethik des Altertums (1926). R. HERBERTZ,
nous l’avons vu, a étudié ’ensemble de la philosophie grecque (sans le néo-
platonisme) dans Das W abrbeitsproblem in der griechischen Philosophie (1913).
H. BarTH a commenté Platon dans trois publications : Die Seele in der Phi-
losophie Platons (1921), Das Problem des Ursprungs in der platonischen Phi-
losophie (1921), Eidos und Psyche in der Lebensphilosophie Platons (1932).



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALEMANIQUE 108

H. Gauss (né en 1902 a Liestal, Privat-docent & I'Université de Bale) est
non seulement un platonisant, mais encore un platonicien convaincu qui est
entré en étroit contact avec les Platoniciens anglais et a commencé en Angle-
terre la publication d’ouvrages sur le Maitre de ’Académie : Plato’s concep-
tion of philosophy (1937) ; espérons que le second volume, Principles of
Platonism, encore en manuscrit, échappera aux bombardements de Londres.

Dans le cadre de la philosophie médiévale et moderne, il faut citer de
H. ScumavrenBacH : Das Mistelalter, sein Begriff und Wesen (1926) et Leibniz
(1921), fruit de longues années d’étude consacrées au grand philosophe.
Mle Anna Tumarkin (oiiginaire de Kichinev en Bessarabie, professeur a
I’Université de Berne dés 1909) se réclame de Dilthey et a publié un livre sur
Spinoza (1909) et Die romantische Weltanschauung (1920). Dans des articles
récents, C. Scanzint s’est attaché a4 mettre en lumiére la théorie de la con-
naissance de Vico. La philosophie pratique de Kant est au centre des pré-
occupations de H. Bartu ; il convient, outre de nombreux articles, de rap-
peler sa Philosophie der praktischen Vernunft (1927). La philosophie religieuse
de Kant est étudiée par H. Scumarensacu dans Kants Religion (1929), sa
philosophie de P’histoire par F. Mepicus dans Kants Philosophie der Geschichte
(1901) et Kant und Ranke (1903) ; le méme auteur, nous ’avons vu, connait
tous les secrets de Fichte et lui consacre deux études a cdté de la grande
édition de ses ceuvres.

Devant le dédale des ceuvres et articles qui touchent a la philosophie con-
temporaine, il est préférable de s’arréter et de renvoyer le lecteur a la biblio-
graphie compléte des travaux philosophiques qui sera publiée cette année.

PSYCHOLOGIE

De méme que Genéve s’est fait un renom mondial dans le domaine de la
psychologie et de la pédagogie, ’Ecole de Zurich est connue partout. Mais,
pour Zurich comme pour Genéve, le dicton : nul n’est prophéte en son pays
a pu se trouver confirmé : Paccueil réscrvé par PAmérique et les Indes fut
souvent plus chaleureux que I’écho éveillé en Suisse méme. Le schisme dans
le mouvement psychanalytique qui fit de Zurich le centre d’une nouvelle
école, les divergences qui opposérent la « psychologie analytique » de Jung et
la psychanalyse de Freud sont trop connues et restent trop en marge de la
philosophie proprement dite pour qu’il y ait lieu de les rappeler ici.

Mais, avant Jung, il convient de rappeler le nom bien connu dI’Eucen
BLeULER (né et mort a Zollikon-Zurich, 1857-1939, professeur de psychiatrie
a I'Université de Zurich jusqu’en 1927) dont les travaux de psychiatrie,
encore dans la tradition associationniste, consacrés a la schizophrénie et 4 la
penséc autiste ont ouvert a la psychologie des voies nouvelles et font autorité
(Das  autistisch-undisziplinierte Denken..., 1927 ; Mechanismus-V italismus-
Mmnemismus, 1931 ; Naturgeschichte der Seele und thres Bewusstwerdens,

Mnemistische Biopsychologie, 1932 ; Lebrbuch der Psychiatrie, 1937).



106 PIERRE THEVENAZ

CarL-Gustav Junc (né en 1875 a Kesswil en Thurgovie, professeur a
I’Ecole polytechnique fédérale) s’est rendu célébre par ses recherches sur les
associations verbales et sur les types psychologiques et par ses études sur
Pinconscient individuel et collectif, qui 'ont amené 4 étendre ses investiga-
tions psychologiques jusqu’aux mythologies des grandes civilisations et jus-
que chez les primitifs. Ses principaux livres sont : Métamorphoses et symboles
de la Libido (1912 ; trad. frang. 1931) ; Psychologische Typen (1922) ; L’in-
conscient dans la vie psychique normale et anormale (1926 ; trad. frang. 1928) ;
Ueber die Energetik der Seele (1928) ; Seelenprobleme der Gegenwart (1931) ;
Wirklichkeit der Seele (1934).

Le psychiatre Lupwic BinswaNGER (né en 1881 2 Kreuzlingen, directeur
de la clinique Bellevue & Kreuzlingen) a été fortement influencé par Bleuler
et Freud dont il était I’'ami personnel, et aussi par Jung. Par la suite, des
contacts étroits avec de nombreux philosophes (Paul Haeberlin, Simon Frank,
René Le Senne, E. Minkowski) et ’étude de la phénoménologie (notamment
de Heidegger) ont orienté ses recherches a la fois psychologiques et philoso-
phiques de plus en plus vers ’anthropologie. Son excellente Einfiibrung in die
Probleme der allgemeinen Psychologie (1922), dont une seconde édition est en
préparation, témoigne d’une rare information philosophique. A c6té de nom-
breux articles, citons encore Wandlungen in der Auffassung und Deutung des
Traumes (1928).

Le caractérologue Lubpwic Kraces (né en 1872 a Hanovre) réside depuis
de nombreuses années a Kilchberg, au bord du lac de Zurich. Si sa méta-
physique romantique fondée sur I’opposition de Pesprit et de Padme (Der
Geist als Widersacher der Seele, 1929-33) est avant tout représentative d’une
époque, en revanche il a ouvert a la psychologie du caractére et a la grapho-
logie des horizons nouveaux et il a de nombreux disciples en Suisse comme
ailleurs (Prinzipien der Charakterologie, 1910 ; Handschrift und Charakter,
1922).

Paur HzEBeRLIN s’intéresse d’une part aux fondements philosophiques de
la psychologie. Il refuse de mettre cette discipline sur le méme plan que les
sciences de la nature, puisqu’elle est une science objective du sujet ou une
science de Pexpérience interne qui vise 4 comprendre P’aspect psychique de
IEtre. D’autre part, il aborde directement les questions centrales de la psy-
chologie humaine. La vie est une lutte entre les buts particuliers de I’individu
(instincts) et ses tendances vers 'unité (esprit). Livres principaux: Der
Gegenstand der Psychologie (1921) ; Der Leib und die Seele (1923) ; Der Geist
und die Triebe (1924) ; Der Charakier (1925) ; Die Suggestion (1927) ; Leit-
faden der Psychologie (1937).

Ricuarp HerBERTZ, parti de la psychologie expérimentale, s’en détacha
pour se tourner a la fois vers la philosophie, vers la psychologie pratique et
surtout vers la psychologie des criminels et des inadaptés sociaux. A c6té de
nombreux articles de psychologie criminaliste dans les quatre années de la



L4 PHILOSOPHIE EN SUISSE ALEMANIQUE 107

Psychologische Rundschau, il faut mentionner Die Psychologie des Unbe-
wussten (1932).

Citons enfin de ANNA TUMARKIN ses Prolegomena zu einer wissenschaftlichen
Psychologie (1923) et Die Methode der psychologischen Forschung (1929) ; et
de C. Scanzint son article : Wo steht heute die Psychologie als Wissenschaft ?
(1938).

Si ’on veut ne pas oublier le domaine de la psychologie appliquée, il con-
viendra de signaler encore Pexistence de I’ Institut psychotechnique de Zurich,
qui fut ouvert en 1923 par JuLes SUTER et qui prit un rapide essor.

LOGIQUE ET PHILOSOPHIE DES SCIENCES

Il faut rappeler que le grand mathématicien Avsert EinsteIN, dont la
théorie de la relativité est d’une importance capitale pour la philosophie des
sciences, a enseigné de 1909 4 1912 & Zurich.

Karr Diirr (né en 1888 a Zurich, professeur extraordinaire a I’Univer-
sité de Zurich) est, sauf erreur, le seul philosophe alémanique qui se soit
spécialisé dans les questions de logistique, d’épistémologie scientifique et
d’histoire des sciences. Il a subi I'influence du théoricien de la connaissance
Wilhelm Freytag, autrefois aussi professeur a Zurich. Il collabore a la revue
Erkenntnis et a pris part aux congrés internationaux pour l'unité de la
science. Ses principales publications sont : on der Bildung der Begriffsinhalte
(1916) ; Wesen und Geschichte der Erkenntnistheorie (1924) 5 Neue Beleuchtung
einer Theorie von Leibniz, Grundziige des Logikkalkiils (1930) ; Die Bedeutung
der Negation (1935).

Ricuarp HERBERTZ, outre son Erkenntnistheorie (1928), a publié des Pro-
legomena zu einer realistischen Logik (1916) ou il s’oppose a toute forme de
psychologisme et défend un réalisme radical.

Citons encore d’ArTHUR BauMGARrTEN : Logik als Erfabrungswissenschafft,
Studien zur Reform der Logik (1939).

Dans le domaine de la philosophie des sciences, il faut citer le nom de
Gustav Worrr (né en 1865 a Karlsruhe, professeur de psychiatrie et de
biologie a ’Université de Bale). A c6té de traductions appréciées de Shakes-
peare, il s’est occupé dans de nombreux livres et articles des problémes posés
par le développement des sciences biologiques: critique du darwinisme,
question du vitalisme ou du mécanisme, etc. Mentionnons de lui Mechanismus
und Vitalismus (1905) ; Leben und Erkennen, Vorarbeiten zu einer biologischen

Philosophie (1933).

PHILOSOPHIE DU DROIT ET SOCIOLOGIE

ArTHUR BAUMGARTEN (né en 1884 & Kcenigsberg, professeur de droit pénal
allemand & Université de Genéve de 1909 A 1920, professeur de philosophie
du droit 4 I'Université de Bale dés 1933), tout en partant du droit, aborde



108 PIERRE THEVENAZ

les problémes de philosophie générale dans ses deux livres, Erkenntnis, Wissen-
schaft, Philosophie, Erkenntniskritische und methodologische Prolegomena zu
einer Philosophie der Moral und des Rechts (1928) et Der Weg des Menschen.
Eine Philosophie der Moral und des Rechts (1933) ou il défend le point de vue
de empirisme pragmatiste. Il a rédigé de plus la partie consacrée a la Rechts-
philosophie dans le Handbuch der Philosophie de Baumler et Schréter (1929).

Les problémes sociologiques, dans leur relation avec Phistoire des idées
religieuses, sont aussi une des préoccupations centrales de H. ScHMALEN-
BACH qui a publié, en 1922, Die soziologische Kategorie des Bundes.

Rent K@&nic (né en 1906 a Magdebourg, Privat-docent a I’Université
de Zurich) a consacré plusieurs articles a la sociologie frangaize (G. Lebon et
G. Sorel) et propose dans son N. Machiavelli (1941) une nouvelle interpréta-
tion du « machiavélisme ».

ESTHETIQUE

Cette discipline est plus en honneur dans la culture allemande que chez
nous, et les ceuvres abondent. Mais, si nous écartons les études qui relévent
de la critique artistique, nous aurons a citer PAllgemeine Aesthetik de
P. HeBERLIN qui définit la place particuliére qui revient a la vie esthétique
dans la vie de ’homme ; a la morale, qui est toujours intéressée, s’oppose
radicalement I’art qui est contemplation désintéressée du réel. F. Mepicus
s’est toujours occupé avec prédilection des questions d’esthétique et a montré
dans ses Grundfragen der Aesthetik comment 1’art nous introduit dans les
secrets profonds de la vie et de I'unité qui échappent a la vue rationnelle
des choses. Mme Eprta Lanpmany (de Bale), dans plusieurs articles et dans
« Georgica », das Wesen des Dichters (1924) a analysé ce qui fait I'essence du
beau et de la contemplation esthétique. R. K@nic, outre ses travaux socio-
logiques, a consacré une étude & Die naturalistische Aesthetik in Frankreich
und thre Auflosung (1931). D. BrRinkmann (Privat-docent a I'Université de
Zurich) a soumis la notion d’objet esthétique a une analyse phénoménologique
dans Natur und Kunst (1938).

PEDAGOGIE

Rousseau et Pestalozzi sont les deux grands pédagogues dont les noms ont
fait le tour du monde. De méme que Genéve a son Institut Rousseau, Zurich
a son « Pestalozzianum » (fondé en 1897). La figure de Pestalozzi (1) reste
trés vivante en Suisse alémanique: Hans SterrBAcHER dirige la grande
édition critique de ses ceuvres ; WiLL1 ScHonAuUs, directeur du Lehrerseminar
de Kreuzlingen, en a publié une édition populaire en 1927 et a édité pour la
premiére fois Mutter und Kind (1924).

(r) Nombreuses études sur Pestalozzi et sa pédagogie de W. Guyer, P. H&BER-
1N, F. Mepicus, C. Scanzini, A, STeIN, H. STETTBACHER.



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALEMANIQUE 109

Sur le sens et les fondements de I’éducation, P. Haseruin (Das Ziel der
Erziehung, 1925 ; Wege und Irrwege der Erziehung, 1931 ; Mdglichkeit und
Grenzen der Erziebung, 1936), E. GriseBacu (Probleme der wirklichen Bildung,
1923 ; Die Grenzen des Erziehers und seine Verantwortung, 1924 ; Freiheit und
Zucht, 1936) et C. Scanzint (Philosophie und Pidagogik, 1936) apportent
chacun des vues personnelles conformes a leur position philosophique générale.

A c6té des nombreuses publications sur des questions scolaires et éduca-
tives de W. Scuonaus, de Warter Guyer (Saint-Gall) et de Ernst Brum
(Berne), il faut nommer aussi HEinrica Hanseumanwy, de Zurich, fondateur
du « Heilpddagogisches Seminar » (1911) et auteur d’une Einfibrung in die
Heilpidagogik (1931) et de nombreuses brochures éducatives trés répandues,
qui s’est fait un nom dans les questions de pédagogie pratique et curative.

*
* *

Nous voici arrivés au terme de cette esquisse qui permettra de constater
que la Suisse alémanique occupe une place tout a fait honorable dans le
mouvement philosophique. Or, 4 ’heure ou la Suisse se trouve, intellectuel-
lement aussi, isolée au milieu d’un continent déchainé, il n’est pas inutile de
faire le recensement de ses propres forces. A cet égard il est certain que la
Société suisse de Philosophie remplira un réle fort utile. Car la meilleure
« défense spirituelle », dans tous les domaines, est d’abord de se connaitre les
uns les autres, puis de se défaire de ’idée que I’étranger seul a quelque chose
a nous apprendre. Savoir reconnaitre et respecter sa propre valeur est pour
un petit pays le commencement de la sagesse et une condition de salut.

Pierre THEVENAZ



	La philosophie en Suisse alémanique : aperçu sommaire des tendances actuelles

