
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 118-119

Artikel: La philosophie en Suisse alémanique : aperçu sommaire des
tendances actuelles

Autor: Thévenaz, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380398

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALÉMANIQUE

APERÇU SOMMAIRE DES TENDANCES ACTUELLES

La création récente de la Société suisse de philosophie a renlu souhaitable,
entre philosophes romanis et alémaniques, une connaissance réciproque par-les-
sus l'obstacle des langues. Si le rapide aperçu qui suit peut y contribuer quelque

peu, on lui pardonnera sans doute ses imperfections. Il n'est pas aisé, en effet,

de présenter sans éclairer arbitrairement. En renonçant délibérément à tout

jugement de valeur, comme je l'ai fait pour des raisons bien compréhensibles,

je me suis efforcé d'éviter ce danger. Je suis convaincu toutefois qu'on s'expose
alors au danger inverse de fausser les proportions, — inconvénient réel,

lorsqu'on s'adresse à des lecteurs qui n'ont pas toujours la faculté, par une connaissance

directe, d'opérer les corrections nécessaires. Dans ces conditions, ce qu'il
faut du moins chercher, c'est le ne pas déformer. Si le tableau esquissé ci-lessous

a les lacunes — ce qui est à peu près certain — j'espère qu'il n'en a pas l'essentielles.

La philosophie catholique est laissée le côté, parce qu'elle constitue un
monle à part qui, pour l'instant, ne se rattache pas à la Société suisse de

philosophie. Ce n'est pas l'ailleurs en Suisse alémanique seulement que pensée catholique

et pensée laïque et universitaire ont peu le points le contact.

Pour le présent travail, j'ai pu prendre connaissance de toute la documentation

biographique et bibliographique qui a été réunie par M. Peter Kamm et

qu'il a utilisée pour le Bericht über den Stand der philosophischen Forschung
in der deutschsprechenden Schweiz, publié dans la Revue universitaire de

novembre-décembre ig/po. Cela a simplifié notablement ma tâche et je lui en

exprime ici ma vive gratitude.

La philosophie est liée peut-être aussi étroitement à la langue que la
littérature, aujourd'hui surtout. Aussi n'y a-t-il pas lieu de s'étonner si, pour
elle, les limites linguistiques peuvent être de vraies barrières. Comme pour



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALÉMANIQUE 95

les lettres, Suisse alémanique et Suisse romande vivent philosophiquement
dans le cercle des cultures allemande et française, y puisent leur substance et

y apportent leur contribution. Il n'existe pas plus de philosophie suisse que
de culture suisse. Cependant la Suisse romande, on le sait, possède jusqu'à un
certain point une tradition philosophique propre où s'exerce une forte influence

protestante. Malgré la diversité des tempéraments et même si leur orientation

n'est pas convergente, les membres de la Société romande de philosophie

se réclament du moins d'une commune origine. Nous sommes tous plus
ou moins marqués d'un sceau unique et — qu'il faille y voir une grâce ou
une malédiction — ce serait ingratitude en tout cas de renier un passé dont
l'héritage nous enrichit encore.

On n'en peut dire autant de la Suisse alémanique. La philosophie n'y a

guère d'attaches directes et profondes avec la mentalité générale, si originale
et si marquée par ailleurs dans le style de vie et la culture. De plus, on cherche

en vain quelque unité d'esprit entre les divers philosophes ; chacun garde
ses relations avec les cercles allemands auxquels il se rattache le plus souvent
depuis le temps de ses études, chacun philosophe dans son coin sans que
s'établisse une communauté philosophique faite de préoccupations
semblables ou de collaboration suivie. Ce n'est pas nécessairement un désavantage

: les personnalités philosophiques sont parfois plus accusées que chez

nous ; en passant d'un professeur à l'autre, la Weltanschauung change du tout
au tout, et l'étudiant se sent invité, en face de ces divergences, à une option
beaucoup plus radicale. Les Suisses romands sont des conciliateurs, des

antisystématiques et des critiques : ils assimilent les contraires, restent un peu
méfiants à l'égard des nouveautés et des positions extrêmes. Philosophes des

coteaux modérés, ils ne connaissent guère la hardiesse métaphysique ; chez

eux les lumières trop vives et les obscurités insondables se tempèrent, le

mordant s'émousse, ou, s'il reste vif, c'est souvent aigrelet comme le vin du

pays Les Suisses d'outre-Sarine, comme les Allemands, même s'ils n'ont pas
de système original, ont la tête métaphysique et, campés sur des positions
précises, ils se préoccupent davantage de les approfondir que d'élargir
indéfiniment leur horizon. Ce qu'ils peuvent perdre en largeur, ils le regagnent en

profondeur. Alors qu'un auteur romand cite volontiers ses collègues et

philosophe, pour ainsi dire, en famille, on peut voir des philosophes alémaniques
de la même ville poursuivre, leur vie durant, leurs travaux côte à côte, sans

éprouver le besoin ou avoir la possibilité d'un échange intellectuel véritable.
Des habitudes universitaires importées d'Allemagne depuis longtemps ont

créé sans doute, pour une part, ce climat philosophique. Les questions de

prestige professoral, venant se greffer sur une hiérarchie assez rigide des

échelons universitaires, entravent la liberté des discussions, car elles peuvent
donner à la critique ou à la contradiction, quand on s'adresse à plus haut

que soi, l'allure d'une impolitesse ou d'un manque de tact. Ces inconvénients
doivent être moins sensibles dans l'espace vital d'un grand pays que dans

un petit pays comme la Suisse. A cet égard, on peut voir cependant dans



g6 PIERRE THÉVENAZ

l'Institut anthropologique, créé par la Fondation Lucerna à Bâle, il y a une
dizaine d'années, l'embryon d'une communauté philosophique. Certes, les

tendances les plus diverses y sont représentées, mais elles gardent, grâce à

l'humaine compréhension du directeur, M. Paul Haeberlin, une complète
autonomie : on n'y cherche pas plus le compromis que la constitution d'une
école quelconque. Un mutuel respect et des discussions franches établissent
des relations fécondes et font tomber les barrières extérieures ou factices qui,
en partageant les systèmes, finissent par diviser les hommes. Or, il n'est pas
de philosophie digne de ce nom qui ne doive conserver, sans rien lâcher de ses

positions, quelque ouverture humaine : les philosophes sont déjà trop
solitaires pour qu'il leur soit encore permis de s'ignorer ou d'oublier qu'ils
constituent une équipe solidairement responsable en face de la vérité. « Quand
on cherche sincèrement la vérité », disait Ancillon à Maine de Biran, « c'est
s'accorder que de se combattre ».

Si en Suisse alémanique les traditions universitaires sont une réplique assez
fidèle des traditions allemandes, c'est qu'une vieille coutume (elle semble en
train de disparaître d'ailleurs) a voulu que les chaires de philosophie fussent

occupées par des Allemands. Il y a quelque cent cinquante ans, de grands
philosophes comme Fichte ou Hegel faisaient modestement leurs premières
armes en qualité de précepteurs dans les familles patriciennes suisses ; puis,
au cours du XIXe siècle et du XXe, de grands noms de la philosophie
allemande ont enseigné dans des universités suisses : Teichmüller, Volkelt,
Dilthey, Eucken, Lipps, Joël, etc., sans parler de Nietzsche qui enseigna la

philologie, il est vrai, mais écrivit ses plus belles pages à Sils-Maria.
Les événements de ces dix dernières années, en coupant dans une certaine

mesure les ponts intellectuels qui reliaient la Suisse à l'Allemagne et en
privant la philosophie alémanique, déjà si individualisée, de ses sources, de ses

« débouchés » et surtout de ses moyens matériels d'expression, sont venus
encore aggraver cette situation. La frontière hermétique qui fait que Paris
est momentanément plus absent pour les Romands que ne l'a jamais été

l'Allemagne pour nos Confédérés, n'est pas une menace d'asphyxie aussi

réelle, car la culture française reste présente et intacte. La disparition ou le

nouvel esprit de certaines revues philosophiques allemandes ont contraint les

philosophes alémaniques à se replier sur eux-mêmes. On voit alors, depuis
quelques années, se créer des sociétés locales de philosophie, on songe à une
Revue suisse, on se rapproche des Romands : la fondation de la Société suisse

de Philosophie marque le premier pas vers une étape nouvelle.
Pourtant si la Suisse alémanique ne possède pas encore de revue philosophique,

il s'en faut qu'elle n'ait pas de tribune où s'agitent les questions
philosophiques. Un journal comme la Neue Zürcher Zeitung est sans doute
le seul en Suisse à s'être attaché non seulement des collaborateurs spécialisés,
mais un rédacteur attitré, M. Hans Barth, dont la tâche est de s'occuper des

chroniques philosophiques qui, on le sait, ne se contentent pas de vulgarisation,

mais ont la tenue d'articles de revues spécialisées.



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALÉMANIQUE 97

QUELQUES NOMS ET QUELQUES TENDANCES

Des grands édifices systématiques — ou anti-systématiques — aux
œuvres plus modestes l'écart est grand, et il faudrait s'interdire de les mettre
sur le même plan. Mais le système n'est pas tout ; ce qui importe aussi, ce

sont les attitudes fondamentales et une certaine tonalité de pensée. Nous

nous attacherons à mettre brièvement en lumière leur diversité, en faisant
suivre, dans l'ordre alphabétique, les représentants principaux de quelques
tendances. Comme il ne peut être question de donner un exposé des systèmes

ou un résumé des travaux, il est préférable de chercher à dégager pour chacun
le point de vue ou l'intention qui commande sa réflexion philosophique.

Heinrich Barth (né en 1890 à Berne, fils de théologien et frère de Karl
Barth, professeur extraordinaire à l'Université de Bâle dès 1928).
Parti du néokantisme de l'Ecole de Marbourg et remontant de là à la

philosophie transcendantale kantienne, M. Barth apprécie en elle le sens aigu
des limites humaines et l'évincement de tout absolu théorique, ce qui permet
à la philosophie pratique et au problème de l'existence humaine d'être saisis

sous leur vrai jour. Ce sens des limites n'est pas une fermeture, il témoigne
au contraire de l'ouverture propre à l'idéalisme critique. La métaphysique
post-kantienne de l'absolu (qu'on parle du Moi ou de l'Esprit) et l'existentialisme

de Heidegger, en supprimant toute transcendance réelle, effacent la
frontière nécessaire entre l'au delà et l'en deçà. C'est fausser ou mal poser la

question de la liberté humaine, en se faisant fort de trancher théoriquement
ce qui ne trouve sa solution que dans la décision pratique. Ce n'est donc pas
à un idéalisme subjectif que M. Barth s'attache. En séparant raison théorique
et raison pratique, Kant a posé le problème de l'existence et permis de donner
à la contingence son sens véritable, c'est-à-dire sa relation nécessaire avec

un principe transcendant qui n'est jamais conçu comme un deus ex machina

métaphysique, mais toujours de façon critique et dans un sens transcendantal.

La question de la liberté est une question ouverte qui se pose d'instant
en instant autrement et qu'aucune détermination théorique immanente ne

devrait jamais fermer. Toute immixtion de la raison théorique dans le domaine
de la raison pratique revient à neutraliser cette dernière.

Cette distinction kantienne permet de mettre en valeur les problèmes

propres à l'existentialisme : ils ne sont plus des corps étrangers, à propos
desquels on ait à se demander s'ils relèvent vraiment de la philosophie-
Toutes les méditations sur la liberté, la décision éthique et le temps, de Platon
ou de saint Augustin jusqu'à Kierkegaard en passant par la scolastique et

Pascal, viendront remplir et élargir les cadres de la raison pratique et leur
fournir un contenu concret. Il ne s'agit donc pas çle kantisme pur ni de

néokantisme, car le platonisme, avec sa conception de l'âme et de l'idée, et la
scolastique, avec sa « critique » de la raison, apportent à la pensée de M. Barth
une large assise historique.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXIX (n° II8-II9, I941). J



gS PIERRE THÉVENAZ

Cet idéalisme critique et transcendantaliste, qui est donc aussi une
philosophie existentielle de la contingence et du temps, trouve ainsi le terrain
propice où philosophie pratique et théologie non seulement peuvent se

rencontrer, mais s'aperçoivent que la frontière qui les divise est bien mince. Les

théologiens modernes ont d'ailleurs accordé à l'effort de M. Barth, tout en le

critiquant, l'attention qu'il mérite, car ici la philosophie, pleine de compréhension

pour la théologie tout en voulant rester une réflexion indépendante,
ne présente pas un visage qui puisse d'emblée les effaroucher.

Principales publications : Descartes Begründung der Erkenntnis (1913) ;

Die Seele in der Philosophie Piatons (1921) ; Philosophie der praktischen
Vernunft (1927) ; Eidos und Psyche in der Lebensphilosophie Piatons (1932) ;

Das Sein in der Zeit (1933) ; Die Freiheit der Entscheidung im Denken Augustins

(1935).

Eberhard Grisebach (né en 1880 à Hanovre, d'abord architecte, puis
élève d'Eucken à Jéna, professeur extraordinaire à Jéna dès 1922,
professeur à l'Université de Zurich dès 1931).

De tous les philosophes de Suisse alémanique, il est celui qui est le plus
proche d'une position chrétienne anti-rationnelle M. L'écho que sa pensée,

apparentée en plus d'un point avec la théologie dialectique, a trouvé auprès
d'elle en est le témoignage le plus éloquent. On sait combien la métaphysique
de la culture occidentale a préoccupé les penseurs allemands dans les années

d'après-guerre. En face du déclin de l'humanisme bourgeois dont il critique
les valeurs fondamentales, en face de la faillite des systèmes, M. Grisebach
estime qu'il faut rompre délibérément avec toute la philosophie traditionnelle

qui, confiante en la connaissance, était orientée vers la vérité, au lieu de

l'être vers la réalité, et dont la prétention d'appliquer à l'éthique les vérités
ainsi découvertes n'avait d'égale que son impuissance à fonder une éthique
sur une base adéquate. Le dogmatisme philosophique, ébranlé par Kant, est

pourtant resté puissant, mais le trouble suscité aujourd'hui par le tohu-
bohu des systèmes nous révèle l'urgence d'une prise de conscience philosophique.

La pensée critique doit enfin une bonne fois s'attaquer à l'épineuse
question de l'éthique. En face des prétentions outrées de la connaissance, un
criticisme conséquent et implacable, même s'il n'en prouvait que la vanité,
aurait déjà contribué à faire place nette pour l'édification de l'éthique
critique. Or l'acte éthique se joue dans VEinmaligkeit d'un présent qui est le

seul moment du temps échappant à la pensée déformatrice et corruptrice.
Ici encore, la connaissance qui se demande ce qu'est la vérité ne pourra pas

nous aider à savoir ce que nous devons faire. Elle ne fera que compromettre

(:) Cette question des rapports entre philosophie et théologie se pose autrement

que chez nous. Il vaudrait la peine que ce point fût repris une fois dans la Revue de

Théologie et de Philosophie.



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALÉMANIQUE 99

la décision, voiler le mystère, dissimuler les irréductibilités qui tiennent à

la nature même de la réalité éthique ; car il n'est pas d'harmonie, sinon
imaginée, ni d'étalon absolu, ni de principes inattaquables : la contradiction est

partout. L'éthique présuppose le savoir du non-savoir et la prise de conscience

lucide qui voit les conflits en face, qui accepte le mystère et qui, supprimant
tous les appuis illusoires, nous replace constamment dans la solitude tragique
de la décision hic et nunc. Ou plutôt il n'y a pas solitude, car la place est

libre désormais et le silence s'est fait pour qu'à cette conscience puisse parler
la voix de la Révélation. Le protestantisme est précisément la tentative la

plus pure pour se libérer de tout mythe, de tout système, de toute métaphysique

et de tout programme.
La philosophie n'est donc plus que la méthode ou la police qui permet de

repousser les obstacles qui entravent la décision éthique. A côté de la
théologie, ehe conserve l'unique fonction d'avertir, car foi et raison, religion et

philosophie sont inconciliables. Le ton des livres de M. Grisebach a quelque
chose de pathétique qui est approprié à cette atmosphère semi-apocalyptique
où s'écroulent les systèmes et où l'heure de la décision sonne. Une telle
philosophie, orientée tout entière vers l'éthique, accorde naturellement une attention

toute particulière aux questions pédagogiques.
Principales publications : Die Schule des Geistes (1921) ; Erkenntnis und

Glaube (1923) ; Probleme der wirklichen Bildung (1923) ; Gegenwart, eine

kritische Ethik (1928) ; Freiheit und Zucht (1936).

Paul Hä:berlin (né en 1878 à Kesswil en Thurgovie, d'abord professeur à

l'Université de Berne, puis à celle de Bâle dès 1922).

C'est aux grands systèmes précritiques ou post-kantiens qu'on pense en
abordant sa philosophie. L'ontologie est reine et maîtresse : c'est en elle que
la philosophie trouve son expression et sa source. La connaissance ontologique

est la certitude de l'être, inébranlable, que chacun possède — mais
oublie — ou peut retrouver par la voie de la réminiscence. La raison, suprême
vision intellectuelle, nous révèle cet être sub specie œternitatis, harmonieux
dans ses contradictions, vrai dans ses dissonances, un dans la multiplicité
vivante des individus qui le constituent. Cette connaissance rationnelle n'a
rien de discursif et ne s'appuie pas sur l'expérience. Elle la commande au
contraire : il y a expérience lorsque, au sein de l'unité de l'être et sans qu'elle
soit brisée, dans le perpétuel mouvement de sa vie imperturbable, un sujet,
en s'opposant à un objet, s'attache à déterminer ses qualités ou à découvrir
les lois des phénomènes. Ce passage du quod au quid marque l'écart
méthodologique qui sépare l'ontologie de la science ou, si l'on veut, le thétique de

l'hypothétique, l'a priori du discursif. Mais il n'existe aucun écart réel,
aucune concurrence de principe entre les deux domaines. Nous pouvons
négliger ou oublier l'unité contemplée dans la vision théorétique et nous



loo PIERRE THÉVENAZ

tourner vers la « Praxis » qui est comme l'envers du tableau. Mais nous ne

faisons ainsi que manifester, à notre insu et d'une autre manière, une unité et

une harmonie que rien ne saurait compromettre. Nous sommes toujours
dans l'être, même si nous l'oublions (et les soi-disant philosophes sont les

premiers à le faire pour poursuivre les aspirations particulières et

divergentes que nous proposent nos diverses activités. Vu de ce côté, dans sa

« problématique » et non plus dans son unité et sa vérité, distendu dans le

temps et l'espace et non plus ramassé dans son éternité, le monde nous offre

l'image des perpétuels conflits, des désirs jamais assouvis de transformer le

monde, des chocs douloureux : tout cela est pris au sérieux par l'homme
« pratique » qui croit se créer enfin, par un effort acharné, le paradis auquel
il aspire. Mais le philosophe sait que l'être et l'harmonie ne sont pas à créer,
mais que tout est déjà, que tout est parfait pour qui veut voir les choses dans

leur vérité ou les contempler dans leur beauté. Ainsi donc la connaissance ou
la vérité n'est pas un résultat qu'on vise ou qu'on atteint, mais un retour à

la source et un acte qui a tout son sens en lui seul.

Dans la lente évolution intellectuelle qui le mène de la théologie par l'idéalisme

moral vers l'ontologie, M. Hasberlin a vécu intensément lui-même et

finalement surmonté cette opposition de la « Praxis » et de la « Theoria ».

Si l'on comprend déjà clairement la ligne de cette ontologie générale, il
restera à en montrer les conséquences pour l'éthique, la logique et l'esthétique.

Toutefois, le point décisif où M. Héeberlin a conscience que se joue le

sort de son système (comme de tout système), c'est l'Anthropologie qui va
paraître. Il y exposera ce qu'on peut dire philosophiquement sur l'homme et

surtout le sens ontologique de sa destinée.

Principales publications philosophiques : Wissenschaft und Philosophie
(1910-1912) ; Das Gute (1926) ; Das Geheimnis der Wirklichkeit (1927) ;

Allgemeine Aesthetik (1929) ; Das Wesen der Philosophie (1934) ; Wider den

Ungeist (1936) ; Naturphilosophische Betrachtungen (1939-1940).

Richard Herbertz (né en 1878 à Cologne, professeur à l'Université de

Berne dès 1910).

C'est par la science et les problèmes de méthode scientifique qu'il s'est

tourné vers la logique et la théorie de la connaissance d'une part, vers l'histoire

de la philosophie d'autre part. Il cherche à montrer comment la notion
de vérité est dépendante des deux grandes attitudes philosophiques,
idéalisme et réalisme. L'opposition de ces deux types de Weltanschauung a des

racines plus profondes que la vérité elle-même ; c'est pourquoi idéalistes et

réalistes ne peuvent ni se convaincre ni se réfuter les uns les autres. La théorie
de la connaissance, application de l'esprit critique, doit permettre de s'affranchir

des dogmatismes antithétiques. Cependant la synthèse ne peut être
cherchée dans le cadre de la raison théorique. Seul un jugement normatif et



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALÉMANIQUE ioi

subjectif de la raison pratique tranchera le dilemme. On voit alors que le
réalisme et l'idéalisme découlent tous deux de la même opposition entre le

sujet et l'objet. C'est dans une synthèse plus haute, qui dépasse la transcendance

de l'objet connu par rapport au sujet connaissant qu'il faut chercher
la solution. Au point de vue de cette « méta-transcendance » de l'absolu,
les différences s'abolissent tout en se conservant (Aufhebung). Le « aussi

bien... que » supplante le « ou bien... ou bien ».

L'histoire de la philosophie nous fournit une matière inépuisable pour vérifier

ou illustrer l'opposition des types de philosophies. C'est dans l'intention
de mettre en lumière ces problèmes théoriques de la connaissance et de la

vérité que M. Herbertz s'est occupé des philosophes grecs, car chez eux les

oppositions apparaissent dans toute leur clarté et leur simplicité.
Cependant, c'est de plus en plus vers la psychologie que l'intérêt de M.

Herbertz s'est porté. Il s'y est fait connaître par des travaux dont on trouvera
mention plus loin.

Principales publications : Bewusstsein und Unbewusstes (1908) ; Das
Wahrheitsproblem in 1er griechischen Philosophie (1913) ; Erkenntnistheorie (1928) ;

Die Psychologie des Unbewussten (1932).

Fritz Medicus (né en 1876 à Stadtlauringen en Bavière, professeur à l'Ecole
Polytechnique Fédérale dès 1911).

S'il était besoin de prouver que les grands penseurs allemands, Kant et
les post-kantiens, conservent encore leur prestige et leur influence, M. Medicus

en serait le témoin vivant. Parti de la méditation de Kant, notamment de la

conception qu'il se fait de l'histoire, il consacra de longues années d'étude à

la philosophie de Fichte dans laquelle il cherchait ce qui viendrait combler
les insuffisances de Kant. En effet, les catégories kantiennes sont impuissantes

à résoudre le problème de la réalité historique. La pensée de Kant,
toute déterminée par sa conception de l'objet, laisse échapper la réalité vécue.

Or, les questions éthiques et esthétiques pour lesquelles M. Medicus a un
intérêt tout particulier, ne s'abordent pas de l'extérieur ; elles se fondent sur
le vécu. C'est pourquoi la certitude immédiate de la liberté et le moralisme
fichtéen ont été décisifs dans l'évolution de sa pensée : la grande édition de

Fichte et des études consacrées à sa philosophie sont la marque extérieure de

cette ferveur. Schelling, puis Croce, fortifièrent M. Medicus dans la conviction

que l'idéalisme allemand est supérieur à la plupart des philosophies
postérieures.

Cependant le problème de la liberté se pose aujourd'hui autrement qu'il
y a cent ans. Le développement de la physique moderne a brisé les cadres

d'une raison intemporelle et nous a menés jusqu'aux limites de l'objectif. La
nature échappe donc au déterminisme absolu : elle manifeste au contraire une

aspiration à se libérer des formes rigides. Cette sorte d'inquiétude de la nature



102 PIERRE THÉVENAZ

n'est-elle pas déjà l'idée fondamentale de Schelling dans sa philosophie de la
nature

Ce vitalisme se retrouve dans l'esthétique de M. Medicus et fait de celle-ci

une pièce essentielle de sa philosophie. La vie infinie, lien universel au-dessus
des individus, est la source de toutes les disciplines philosophiques et en constitue

l'unité. L'esthétique n'est donc pas une occupation accessoire ou
divertissante pour le philosophe, une fois qu'il aurait épuisé des sujets plus essentiels.

Ici encore, l'art, compris sans déformation intellectualiste, a une valeur

métaphysique, puisqu'il est une possibilité privilégiée de vivre l'unité : la
création artistique nous invite à dépasser même l'objet représenté, qui
limite notre liberté, et elle nous permet de gagner à nouveau le monde concret

où la vie est libre, où elle n'est plus enfermée dans l'opacité des objets.
Dès lors, le moi immédiat, toujours grâce à la liberté, peut franchir ses
frontières et trouver dans la vie inépuisable dont il est la manifestation la vérité
suprême qui n'est autre que l'Esprit.

Principales publications : J.-G. Fichte, 13 Vorlesungen (1905) ; Fichtes
Leben (1914) ; Grundfragen der Aesthetik (1917) ; Die Freiheit des Willens und
ihre Grenzen (1926) ; Pestalozzis Leben (1927).

Herman Schmalenbach (né en 1885 à Breckerfeld en Westphalie, professeur

extraordinaire à Gœttingue, professeur ordinaire à l'Université de

Bâle dès 1931).

C'est d'abord vers la métaphysique pure et vers les Présocratiques que
M. Schmalenbach s'est senti attiré ; mais bientôt le monadisme leibnizien
vint ébranler sa confiance en l'éléatisme. Une étude approfondie de la
philosophie de Leibniz lui ayant fait constater que le protestantisme et 1'« arith-
métisme » en sont les deux racines, ses intérêts se trouvent orientés vers
l'histoire des idées, notamment l'histoire des idées religieuses et la sociologie.
C'est ainsi qu'il est conduit à s'interroger sur la notion de moyen âge et à

remonter beaucoup plus haut encore vers les origines, pour comprendre
l'évolution de la notion d'âme. De proche en proche, sans qu'il perde de vue
ses intentions systématiques, l'histoire lui apparaît la condition de toute
pensée qui ne veut pas rester prisonnière du langage. Nos concepts sont
lourds de tout l'héritage du passé : comment dès lors ne pas commencer par
en débrouiller les origines et les implications f Servi par de vastes connaissances

dont ses publications et ses cours font foi, M. Schmalenbach s'adonne
à cette tâche et en vient de plus en plus à concevoir la métaphysique comme
un domaine où l'on n'entre pas d'un seul coup, un domaine qui se délimite
plutôt négativement, au fur et à mesure d'analyses précises et par
l'approfondissement des notions, et un domaine où la pensée, par une sorte de pudeur,
refusera de pénétrer, se contentant d'en subir l'attraction, de le laisser ouvert
et d'amorcer quelques chemins qui y mènent. Tel est le sens de la prudence



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALÉMANIQUE 103

et de la minutie dans la recherche, de la modestie dans les ambitions qu'il
partage avec l'école phénoménologique à laquelle il se rattache.

L'intentionnalité, et en général tout ce qui concerne le dynamisme
intentionnel propre à la conscience (Bewusstsein) constitue l'objet des analyses

que M. Schmalenbach a données dans son dernier livre. Les problèmes de la

perception sensible (vue, toucher, etc.), du symbolisme et de la signification,
puis de la connaissance idéelle ou logique y sont abordés tour à tour. La
conscience connaissante est la visée de quelque chose (Meinen von etwas) ;

elle est une donnée irréductible pour laquelle l'objet du savoir est visé,
suivant les cas, en tant que quelque chose (als etwas), en tant qu'étant (als
seienl) ou en tant qu'existant. Puisque la logiche (Logos) est un caractère
de la visée intentionnelle comme telle, ce qui est visé, par le simple fait qu'il
est visé, a toujours quelque chose de logique, mais il n'est pas toujours le réel
lui-même. D'ailleurs, le but de la phénoménologie est de mieux saisir ce qu'est
le savoir et la conscience ; le réel, on le rencontre parfois, mais seulement
dans des vues partielles ; le plus souvent il reste entre parenthèses, et le

logique seul est atteint. En tout cas l'ontologie phénoménologique est le
chemin le plus sûr pour s'approcher de la métaphysique qui serait la «

philosophie du pleinement réel », idéal qui n'est donc pas immédiatement accessible.

Principales publications : Leibniz (1921) ; Das Mittelalter, sein Begriff und
Wesen (1926) ; Die Entstehung des Seelenbegriffs (1927) ; Kants Religion
(1929) ; Das Sein des Bewusstseins (1930) ; Geist und Sein (1939).

Carlo Sganzini (né en 1881 à Vira Gambarogno au Tessin, professeur à

l'Université de Berne dès 1923).
Les deux points de départ de sa réflexion sont les antinomies épistémolo-

giques mises en lumière par la science physico-mathématique et la notion
psychologique de Verhalten, apparentée autant au comportement des beha-
viouristes qu'à la « conduite » de P. Janet. Mais il veut éviter le pragmatisme
et dépasser la psychologie en s'orientant vers une théorie transcendantale
des structures fondamentales ou catégories. Dans toute conduite on peut
établir une anticipation qui précède la réalisation. L'anticipé ou Masstab

(idée, essence, scheme, etc.), qui est un a priori non réalisé, est en état de

tension constante avec le monde réel de l'expérience. La pensée est une
manifestation parmi d'autres de cette tension. En vertu de cette « bipolarité »,

elle procède par synthèses successives et discontinues. Toute pensée pure ou
absolue est vaine, car elle réduit cette tension bipolaire à une vision «

monoplanaire » et ne fait pas sa part au génétisme : comme Claparède qu'il cite,
M. Sganzini estime que la pensée est une réalisation, une conduite ou un
acte dont la structure est la même que celle de tout autre acte.

Mais si l'anticipation est l'essence même du psychique, elle n'est pas un



104 PIERRE THÉVENAZ

phénomène parmi les phénomènes. La psychologie a une place plus haute

que chez les behaviouristes ou les biologues pragmatistes : elle est la science

de la conduite en général, dont elle doit faire la théorie intégrale ; elle nous

permet de dégager la structure fondamentale et le rôle de l'anticipation dans

laquelle il faut voir l'expression transcendantale de toute conduite.
M. Sganzini montre la fécondité métaphysique de ce point de vue de

l'anticipation dans son application aux antinomies de la science

physicomathématique (indétermination-détermination, infini-fini, continu-discontinu)

aussi bien qu'à celles des sciences humaines (individu-communauté,
déterminisme-liberté). C'est dire qu'en dégageant les structures les plus
originelles du devenir et de l'être, M. Sganzini espère réussir mieux que Husserl
à réaliser ce vieux rêve : faire de la philosophie une science rigoureuse.

Principaux articles : Philosophie und Pädagogik, Prolegomena zu einer
Theorie der fundamentalen Strukturen (1936) ; Analyse reflexive et catégories
(Congrès Descartes, 1937) ; Was heisst Denken (1939) ; Vom grundsätzlichen
Gebrauche des Gesichtspunktes «.Vorwegnähme» (Antezipation) (1940).

HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Les travaux concernant l'histoire de la philosophie, sans compter les thèses
de doctorat, sont si nombreux qu'on ne peut citer que quelques noms au
risque d'être arbitraire. Cette limitation est fâcheuse, puisque toute œuvre
historique met plus ou moins en lumière le point de vue de son auteur.

La rédaction de YArchiv für Geschichte der Philosophie, assumée autrefois

par Ludwig Stein de Zurich, fut reprise de 1930 à 1932 par son fils Arthur
Stein (né en 1888 à Zurich, professeur à l'Université de Berne jusqu'en 1932,
depuis lors professeur au gymnase de Berthoud) qui s'était fait connaître par
une étude, Der Begriff des Verstehens bei Dilthey (1926), et avait collaboré à

la grande édition des œuvres de Dilthey entreprise par son disciple B. Grœ-

thuysen. Il faudrait noter à ce propos combien l'influence de Dilthey a été
décisive pour les travaux concernant la Geistesgeschickte dont plusieurs vont
être cités ci-dessous.

La philosophie antique, et en particulier Platon, fait l'objet de plusieurs
études de Ernst Howald (né en 1887 à Berne, professeur de philologie
classique à Zurich). Il a publié une excellente édition des Lettres de Platon (1921),

une Vie de Platon (1923) ainsi que deux traités généraux : Die Anfänge der

europäischen Philosophie (1925), Die Ethik des Altertums (1926). R. Herbertz,
nous l'avons vu, a étudié l'ensemble de la philosophie grecque (sans le

néoplatonisme) dans Das Wahrheitsproblem in der griechischen Philosophie (1913).
H. Barth a commenté Platon dans trois publications : Die Seele in der

Philosophie Piatons (1921), Das Problem des Ursprungs in der platonischen
Philosophie (1921), Eidos und Psyche in der Lebensphilosophie Piatons (1932).



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALÉMANIQUE 105

H. Gauss (né en 1902 à Liestal, Privat-docent à l'Université de Bâle) est

non seulement un platonisant, mais encore un platonicien convaincu qui est
entré en étroit contact avec les Platoniciens anglais et a commencé en Angleterre

la publication d'ouvrages sur le Maître de l'Académie : Plato's conception

of philosophy (1937) ; espérons que le second volume, Principles of
Platonism, encore en manuscrit, échappera aux bombardements de Londres.

Dans le cadre de la philosophie médiévale et moderne, il faut citer de

H. Schmalenbach : Das Mittelalter, sein Begriff und Wesen (1926) et Leibniz
(1921), fruit de longues années d'étude consacrées au grand philosophe.
MUe Anna Tumarkin (originaire de Kichinev en Bessarabie, professeur à

l'Université de Berne dès 1909) se réclame de Dilthey et a publié un livre sur
Spinoza (1909) et Die romantische Weltanschauung (1920). Dans des articles
récents, C. Sganzini s'est attaché à mettre en lumière la théorie de la
connaissance de Vico. La philosophie pratique de Kant est au centre des

préoccupations de H. Barth ; il convient, outre de nombreux articles, de

rappeler sa Philosophie der praktischen Vernunft (1927). La philosophie religieuse
de Kant est étudiée par H. Schmalenbach dans Kants Religion (1929), sa

philosophie de l'histoire par F. Medicus dans Kants Philosophie 1er Geschichte

(1901) et Kant uni Ranke (1903) ; le même auteur, nous l'avons vu, connaît
tous les secrets de Fichte et lui consacre deux études à côté de la grande
édition de ses œuvres.

Devant le dédale des œuvres et articles qui touchent à la philosophie
contemporaine, il est préférable de s'arrêter et de renvoyer le lecteur à la
bibliographie complète des travaux philosophiques qui sera publiée cette année.

PSYCHOLOGIE

De même que Genève s'est fait un renom mondial dans le domaine de la

psychologie et de la pédagogie, l'Ecole de Zurich est connue partout. Mais,

pour Zurich comme pour Genève, le dicton : nul n'est prophète en son pays
a pu se trouver confirmé : l'accueil réservé par l'Amérique et les Indes fut
souvent plus chaleureux que l'écho éveillé en Suisse même. Le schisme dans

le mouvement psychanalytique qui fit de Zurich le centre d'une nouvelle
école, les divergences qui opposèrent la « psychologie analytique » de Jung et
la psychanalyse de Freud sont trop connues et restent trop en marge de la

philosophie proprement dite pour qu'il y ait lieu de les rappeler ici.

Mais, avant Jung, il convient de rappeler le nom bien connu d'EuGEN

Bleuler (né et mort à Zollikon-Zurich, 185 7-1939, professeur de psychiatrie
à l'Université de Zurich jusqu'en 1927) dont les travaux de psychiatrie,
encore dans la tradition associationniste, consacrés à la schizophrénie et à la
pensée autiste ont ouvert à la psychologie des voies nouvelles et font autorité
(Das autistisch-uniisziplinierte Denken..., 1927 ; Mechanismus-Vitalismus-

Mnemismus, 1931 ; Naturgeschichte 1er Seele und ihres Bewusstwerdens,
Mnemistische Biopsychologie, 1932 ; Lehrbuch der Psychiatrie, 1937).



io6 PIERRE THÉVENAZ

Carl-Gustav Jung (né en 1875 à Kesswil en Thurgovie, professeur à

l'Ecole polytechnique fédérale) s'est rendu célèbre par ses recherches sur les

associations verbales et sur les types psychologiques et par ses études sur
l'inconscient individuel et collectif, qui l'ont amené à étendre ses investigations

psychologiques jusqu'aux mythologies des grandes civilisations et jusque

chez les primitifs. Ses principaux livres sont : Métamorphoses et symboles
de la Libido (1912 ; trad, franc. 1931) ; Psychologische Typen (1922) ;

L'inconscient dans la vie psychique normale et anormale (1926 ; trad, franc. 1928) ;

Ueber die Energetik der Seele (1928) ; Seelenprobleme der Gegenwart (1931) ;

Wirklichkeit der Seele (1934).

Le psychiatre Ludwig Binswanger (né en 1881 à Kreuzungen, directeur
de la clinique Bellevue à Kreuzungen) a été fortement influencé par Bleuler
et Freud dont il était l'ami personnel, et aussi par Jung. Par la suite, des

contacts étroits avec de nombreux philosophes (Paul Haeberlin, Simon Frank,
René Le Senne, E. Minkowski) et l'étude de la phénoménologie (notamment
de Heidegger) ont orienté ses recherches à la fois psychologiques et philosophiques

de plus en plus vers l'anthropologie. Son excellente Einführung in lie
Probleme der allgemeinen Psychologie (1922), dont une seconde édition est en

préparation, témoigne d'une rare information philosophique. A côté de
nombreux articles, citons encore Wandlungen in 1er Auffassung uni Deutung les
Traumes (1928).

Le caractérologue Ludwig Klages (né en 1872 à Hanovre) réside depuis
de nombreuses années à Kilchberg, au bord du lac de Zurich. Si sa

métaphysique romantique fondée sur l'opposition de l'esprit et de l'âme (Der
Geist als Wilersacher 1er Seele, 1929-33) est avant tout représentative d'une

époque, en revanche il a ouvert à la psychologie du caractère et à la graphologie

des horizons nouveaux et il a de nombreux disciples en Suisse comme
ailleurs (Prinzipien 1er Charakterologie, 1910 ; Hanlschrift uni Charakter,
1922).

Paul Haeberlin s'intéresse d'une part aux fondements philosophiques de

la psychologie. Il refuse de mettre cette discipline sur le même plan que les

sciences de la nature, puisqu'elle est une science objective du sujet ou une
science de l'expérience interne qui vise à comprendre l'aspect psychique de

l'Etre. D'autre part, il aborde directement les questions centrales de la
psychologie humaine. La vie est une lutte entre les buts particuliers de l'individu
(instincts) et ses tendances vers l'unité (esprit). Livres principaux : Der
Gegenstani der Psychologie (1921) ; Der Leib und die Seele (1923) ; Der Geist

und die Triebe (1924) ; Der Charakter (1925) ; Die Suggestion (1927) ;

Leitfaden der Psychologie (1937).

Richard Herbertz, parti de la psychologie expérimentale, s'en détacha

pour se tourner à la fois vers la philosophie, vers la psychologie pratique et

surtout vers la psychologie des criminels et des inadaptés sociaux. A côté de

nombreux articles de psychologie criminaliste dans les quatre années de la



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALÉMANIQUE 107

Psychologische Runischau, il faut mentionner Die Psychologie ies Unbe-
wussten (1932).

Citons enfin de Anna Tumarkin ses Prolegomena zu einer wissenschaftlichen
Psychologie (1923) et Die Methode der psychologischen Forschung (1929) ; et
de C. Sganzini son article : Wo steht heute die Psychologie als Wissenschaft
(1938).

Si l'on veut ne pas oublier le domaine de la psychologie appliquée, il
conviendra de signaler encore l'existence de l'Institut psychotechnique de Zurich,
qui fut ouvert en 1923 par Jules Suter et qui prit un rapide essor.

LOGIQUE ET PHILOSOPHIE DES SCIENCES

Il faut rappeler que le grand mathématicien Albert Einstein, dont la
théorie de la relativité est d'une importance capitale pour la philosophie des

sciences, a enseigné de 1909 à 1912 à Zurich.
Karl Dürr (né en 1888 à Zurich, professeur extraordinaire à l'Université

de Zurich) est, sauf erreur, le seul philosophe alémanique qui se soit
spécialisé dans les questions de logistique, d'epistemologie scientifique et
d'histoire des sciences. Il a subi l'influence du théoricien de la connaissance

Wilhelm Freytag, autrefois aussi professeur à Zurich. Il collabore à la revue
Erkenntnis et a pris part aux congrès internationaux pour l'unité de la
science. Ses principales publications sont : Von der Bildung der Begriffsinhalte
(1916) ; Wesen und Geschichte der Erkenntnistheorie (1924) ; Neue Beleuchtung
einer Theorie von Leibniz, Grundzüge des Logikkalküls (1930) ; Die Bedeutung
der Negation (1935).

Richard Herbertz, outre son Erkenntnistheorie (1928), a publié des

Prolegomena zu einer realistischen Logik (1916) où il s'oppose à toute forme de

psychologisme et défend un réalisme radical.
Citons encore d'ARTHUR Baumgarten : Logik als Erfahrungswissenschaft,

Studien zur Reform der Logik (1939).
Dans le domaine de la philosophie des sciences, il faut citer le nom de

Gustav Wolff (né en 1865 à Karlsruhe, professeur de psychiatrie et de

biologie à l'Université de Bâle). A côté de traductions appréciées de Shakespeare,

il s'est occupé dans de nombreux livres et articles des problèmes posés

par le développement des sciences biologiques : critique du darwinisme,
question du vitalisme ou du mécanisme, etc. Mentionnons de lui Mechanismus
und Vitalismus (1905) ; Leben und Erkennen, Vorarbeiten zu einer biologischen

Philosophie (1933).

PHILOSOPHIE DU DROIT ET SOCIOLOGIE

Arthur Baumgarten (né en 1884 à Kœnigsberg, professeur de droit pénal
allemand à l'Université de Genève de 1909 à 1920, professeur de philosophie
du droit à l'Université de Bâle dès 1933), tout en partant du droit, aborde



io8 PIERRE THÉVENAZ

les problèmes de philosophie générale dans ses deux livres, Erkenntnis, Wissenschaft,

Philosophie, Erkenntniskritische und methodologische Prolegomena zu
einer Philosophie der Moral und des Rechts (1928) et Der Weg des Menschen.

Eine Philosophie der Moral und des Rechts (1933) où il défend le point de vue
de l'empirisme pragmatiste. Il a rédigé de plus la partie consacrée à la
Rechtsphilosophie dans le Handbuch der Philosophie de Bäumler et Schröter (1929).

Les problèmes sociologiques, dans leur relation avec l'histoire des idées

religieuses, sont aussi une des préoccupations centrales de H. Schmalenbach

qui a publié, en 1922, Die soziologische Kategorie des Bundes.

René Kœnig (né en 1906 à Magdebourg, Privat-docent à l'Université
de Zurich) a consacré plusieurs articles à la sociologie françai-e (G. Lebon et
G. Sorel) et propose dans son N. Machiavelli (1941) une nouvelle interprétation

du « machiavélisme ».

ESTHÉTIQUE

Cette discipline est plus en honneur dans la culture allemande que chez

nous, et les œuvres abondent. Mais, si nous écartons les études qui relèvent
de la critique artistique, nous aurons à citer VAllgemeine Aesthetik de

P. H^berlin qui définit la place particulière qui revient à la vie esthétique
dans la vie de l'homme ; à la morale, qui est toujours intéressée, s'oppose
radicalement l'art qui est contemplation désintéressée du réel. F. Medicus
s'est toujours occupé avec prédilection des questions d'esthétique et a montré
dans ses Grundfragen der Aesthetik comment l'art nous introduit dans les

secrets profonds de la vie et de l'unité qui échappent à la vue rationnelle
des choses. Mme Edith Landmann (de Bâle), dans plusieurs articles et dans

« Georgica », das Wesen des Dichters (1924) a analysé ce qui fait l'essence du

beau et de la contemplation esthétique. R. Kœnig, outre ses travaux
sociologiques, a consacré une étude à Die naturalistische Aesthetik in Frankreich
und ihre Auflösung (1931). D. Brinkmann (Privat-docent à l'Université de

Zurich) a soumis la notion d'objet esthétique à une analyse phénoménologique
dans Natur und Kunst (1938).

PÉDAGOGIE

Rousseau et Pestalozzi sont les deux grands pédagogues dont les noms ont
fait le tour du monde. De même que Genève a son Institut Rousseau, Zurich
a son « Pestalozzianum » (fondé en 1897). La figure de Pestalozzi te) reste
très vivante en Suisse alémanique : Hans Stettbacher dirige la grande
édition critique de ses œuvres ; Willi Schohaus, directeur du Lehrerseminar
de Kreuzungen, en a publié une édition populaire en 1927 et a édité pour la

première fois Mutter und Kind (1924).

(1) Nombreuses études sur Pestalozzi et sa pédagogie de W. Guyer, P. ILœber-

lin, F. Medicus, C. Sganzini, A. Stein, H. Stettbacher.



LA PHILOSOPHIE EN SUISSE ALÉMANIQUE 109

Sur le sens et les fondements de l'éducation, P. Hœberlin (Das Ziel der

Erziehung, 1925 ; Wege und Irrwege der Erziehung, 1931 ; Möglichkeit und
Grenzen der Erziehung, 1936), E. Grisebach (Probleme der wirklichen Bildung,
1923 ; Die Grenzen des Erziehers und seine Verantwortung, 1924 ; Freiheit und
Zucht, 1936) et C. Sganzini (Philosophie und Pädagogik, 1936) apportent
chacun des vues personnelles conformes à leur position philosophique générale.

A côté des nombreuses publications sur des questions scolaires et éducatives

de W. Schohaus, de Walter Guyer (Saint-Gall) et de Ernst Blum
(Berne), il faut nommer aussi Heinrich Hanselmann, de Zurich, fondateur
du «Heilpädagogisches Seminar» (1911) et auteur d'une Einführung in die

Heilpädagogik (1931) et de nombreuses brochures éducatives très répandues,
qui s'est fait un nom dans les questions de pédagogie pratique et curative.

Nous voici arrivés au terme de cette esquisse qui permettra de constater

que la Suisse alémanique occupe une place tout à fait honorable dans le

mouvement philosophique. Or, à l'heure où la Suisse se trouve, intellectuellement

aussi, isolée au milieu d'un continent déchaîné, il n'est pas inutile de

faire le recensement de ses propres forces. A cet égard il est certain que la
Société suisse de Philosophie remplira un rôle fort utile. Car la meilleure
« défense spirituelle », dans tous les domaines, est d'abord de se connaître les

uns les autres, puis de se défaire de l'idée que l'étranger seul a quelque chose

à nous apprendre. Savoir reconnaître et respecter sa propre valeur est pour
un petit pays le commencement de la sagesse et une condition de salut.

Pierre THÉVENAZ


	La philosophie en Suisse alémanique : aperçu sommaire des tendances actuelles

