Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 118-119

Artikel: Questions de doctrine dans I'Eglise anglicane : & propos d'un livre
récent

Autor: Werner, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380397

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUESTIONS
DE DOCTRINE DANS L’EGLISE ANGLICANE

A PROPOS D’UN LIVRE RECENT

L’Eglise établie d’Angleterre — ou Eglise anglicane, comme on P’appelle
communément — est plus connue, dans les milieux réformés de langue
frangaise, que ce n’était le cas il y a peu d’années encore. On se rend compte
toujours mieux que cette Eglise est appelée a jouer un réle important, qui
dépasse les frontiéres des peuples de langue anglaise. Ce qu’on connait moins,
c’est son histoire et surtout sa pensée : car il y a une pensée anglicane. Or,
§’il est possible de subir I’influence et parfois ’attrait de I’anglicanisme sans
connaitre son histoire, il est vain, je crois, de chercher 4 comprendre sa pen-
sée théologique de I’heure actuelle sans avoir présent a la mémoire un fait
capital, qui domine toute son histoire et qui constitue a la fois, pour cette
pensée, un handicap et un ¢lément de force: c’est Pinfluence de Phuma-
nisme sur la Réforme anglaise.

Divers facteurs ont contribué a la formation de ’Eglise établie d’Angle-
terre, entre autres, le nationalisme religieux, qui s’incarna en quelque sorte
dans la personne du roi Henri VIII, et ’action, trés puissante a la fin du
XVIe siécle, du protestantisme continental. Mais plus importante encore
que ces deux influences (du moins en ce qui concerne la théologie et la pensée
anglicanes) est ’influence des humanistes.

L’humanisme, représenté par des hommes comme John Colet, Thomas
More et surtout Erasme de Rotterdam, cherchait a réformer ’Eglise romaine,
mais sans révolution violente : il demandait avant tout la suppression de
certains abus ; il voulait, non la Réforme, mais des réformes dans I’Eglise, —
ce qui est trés différent. Erasme qui, plus que tout autre homme, peut étre
considéré comme le fondateur spirituel de P’anglicanisme, n’a pas suivi
Luther jusqu’au bout dans sa rupture avec Rome. Lui et ses partisans
révent d’un catholicisme épuré, d’un catholicisme qui répudierait toute

N.-B. — Travail présenté a la Société vaudoise de théologie, le 28 novembre 1939.



QUESTIONS DE DOCTRINE DANS L’EGLISE ANGLICANE .= 77

influence politique de la papauté, mais non pas nécessairement la primauté
honorifique de ’évéque de Rome : ce qu’on veut, c’est revenir a ’Eglise du
Ve siécle avec ses rites et ses croyances sacramentaires. Cet humanisme,
animé certes d’un grand sérieux moral et d’une intense vie spirituelle chez
les meilleurs de ses représentants, manquait néanmoins du caractére tragique
et absolu qui marque Pexpérience d’un Luther. Il était large, il était compré-
hensif ; il n’était pas révolutionnaire dans le domaine de la vie individuelle
et ecclésiastique : des réformes, non la Réforme.

Son action sur la pensée anglicane a été, je le répéte, capitale. Par opposi-
tion a certaines influences nettement protestantes que ’anglicanisme a subies
par ailleurs, celle-ci s’exercait par nature dans le sens d’un compromis,
d’une conciliation entre protestantisme et catholicisme, dont Paction se fait
encore sentir aujourd’hui. Voild ce qu’il ne faut jamais perdre de vue si
’on veut comprendre la pensée théologique anglicane, méme contemporaine.

Cette base posée, faisons un bond dans I’histoire et, 2 la lumiére des faits
anciens, étudions un livre récent, paru au début de 1938 sous le titre : Doc-
trine in the Church of England ().

Voici Porigine de la publication de ce volume, modeste par ses dimensions,
mais appelé sans doute a un réle dont I'importance ira en grandissant au
cours des prochaines années.

En 1920, un groupe de jeunes théologiens de ’Eglise anglicane, préoccupés
par les divisions de cette Eglise — surtout, dans le cas particulier, par les
divergences d’ordre doctrinal — eurent ’idée d’une conférence a laquelle
prendraient part des représentants des diverses écoles de pensée. Anglo-
catholiques ritualistes, « Evangéliques » conservateurs et orthodoxes, « Moder-
nistes » représentant le libéralisme théologique, etc., auraient ainsi I’occasion
de discuter sur pied d’égalité et de mettre en commun leurs idées. Aprés
une série de rencontres ces hommes s’adressérent a I’archevéque de Cantor-
béry (c’était alors le Dr Randall Davidson), lui demandant de désigner
une « commission de doctrine ». Celle-ci fut nommée 4 la fin de 1922 et
chargée — ce sont les termes employés — « d’étudier la nature et les fonde-
ments de la doctrine chrétienne, en vue de faire la lumiére sur la mesure de
Paccord existant sur ces points dans PEglise d’Angleterre et de rechercher
la mesure dans laquelle il serait possible d’éliminer ou diminuer les diver-
gences existantes ».

La commission se mit au travail en 1923 et elle acheva sa tiche en automne
1937 : quatorze ans de labeur, qui — nous assure son président, le D* W. Tem-

(1) Doctrine in the Church of England : The Reports of the Commaission on Christ-
tan Doctrine appointed by the Archbishops of Canterbury and York in 1922. (Londres,
Society for Promoting Christian Knowledge, 1938.)



78 ROBERT WERNER

ple, archevéque d’York, — ont fait de ses membres « une compagnie d’amis
personnels ». Les sessions pléniéres avaient lieu une ou deux fois par année,
en mars et septembre, pendant six jours consécutifs. Des sous-commissions
se réunissaient plus souvent pour préparer les questions ou étudier des pro-
blémes spéciaux. Les travaux commengaient chaque matin par un culte en
commun et la célébration de la Céne.

Au cours des années, la commission a perdu plusieurs de ses membres
par suite de décés ou de départ d’Angleterre. Telle qu’elle était constituée
au moment de Pachévement du rapport, elle comprenait, outre le président,
trois professeurs de théologie, trois évéques, deux « doyens» (Deans), six
« chanoines » (Canons,) trois pasteurs de paroisses (clergymen), deux laiques.
Comme on le voit, les ecclésiastiques sont en nombre prédominant : chose
naturelle, étant donné le but poursuivi. Les membres de la commission

\

avalent été choisis de facon a ce que toutes les tendances ecclésiastiques

et écoles de pensée que comprend I’Eglise anglicane fussent représentées. 11

y avait des « sacramentaires » de la Haute Eglise, des « évangéliques» net-
tement protestants et d’idées conservatrices, des hommes de la «gauche»
théologique, des représentants du « centre» (Central Churchmen). Seuls les
littéralistes intransigeants, tenants de Pinspiration verbale de la Bible, et
les anglo-catholiques extrémes, ou « anglo-romanisants », semblent avoir été
exclus. Aussi bien ne sont-ils qu’une minorité infime dans l’ensemble de
PEglise anglicane.

Le résultat final des travaux de la commission est un rapport de 242 pages
publié au début de 1938 : Doctrine in the Church of England. Les signataires
se défendent d’avoir voulu donner un traité de théologie systématique ou
une somme théologique. Certains sujets sont étudiés de fagon, sinon sommaire,
du moins tres rapide : c’est qu’ils ne font pas ’objet de controverses a I’heure
actuelle dans I’Eglise d’Angleterre. Néanmoins, aprés avoir lu ouvrage
entier, on a bien I'impression d’avoir passé en revue les chapitres principaux
de la théologie systématique et de se trouver en présence d’un essai de dogma-
tique, dans lequel tous les points essentiels sont pour le moins marqués,
parfois exposés en détail.

Mais, surtout, qu’on ne cherche pas 'unanimité, I’accord complet de
pensée dans ce volume: on serait dégu. C’est un exposé trés franc, qui
reconnait ouvertement la grande variété doctrinale existant dans I'Eglise
anglicane, On a pu dire sans trop exagérer que les auteurs se sont avant tout
accordés pour énumérer et définir les points sur lesquels ils ne sont pas
d’accord.

Voici comment s’exprime l'introduction du rapport sur la méthode de
travail de la commission: « Les conclusions auxquelles la commission est
parvenue sont rédigées sous forme de déclarations qui ont été examinées
d’abord dans des séances de groupe, puis devant la commission au complet,
et dans chaque cas — sauf mention spéciale du contraire — la déclaration
est expression d’un consentement unanime. Parfois la déclaration elle-



QUESTIONS DE DOCTRINE DANS L'EGLISE ANGLICANE 79

méme indique les divergences d’opinion... Nous n’avons pas adopté le sys-
téme de la votation a la majorité des voix. Dans les cas o il y avait diffé-
rence d’opinions sur des points importants, nous avons cherché a I'indiquer »
(p. 22). — On verra que, si les divergences ne sont pas trés nombreuses, elles
portent souvent sur des questions d’importance capitale.

I1 serait injuste, cependant, de se donner le plaisir facile — comme I’ont
fait certains critiques — d’une énumération liminaire des divers problémes
de dogmatique sur lesquels ces hommes ont des opinions divergentes. Plus
équitable serait une méthode qui consisterait a indiquer tous les points
d’accord et a voir dans quelle mesure on pourrait, sur ces bases, former un
systéme cohérent de pensée chrétienne. Mais cela nous ménerait trop loin
et ne ferait pas ressortir le caractére du volume qui nous occupe : I'un de
ses traits originaux n’est-il pas de marquer précisément, et avec loyauté, les
désaccords ! Micux vaut chercher a donner un aper¢u de Pouvrage, en rele-
vant et les divergences et les accords, a mesure qu’ils se présenteront.

*
* *

Le rapport comprend une introduction d’une vingtaine de pages, signée
par le président de la commission. Puis, aprés des prolégomeénes d’une dou-
zaine de pages, le corps central du livre comprend trois parties principales,
divisées en nombreuses sections et sous-sections :

1. Doctrine de Dieu et de la rédemption,
2. I’Eglise et les sacrements,
3. Eschatologie.

Pour le dire d’emblée, dans la premiére et la troisiéme parties, ’inspira-
tion protestante et libérale domine ; la seconde partie, par contre, a — pour
nous autres réformés — une allure catholique ou catholicisante (0.

Il est, du reste, symptomatique de constater que, si ’on déduit la quaran-
taine de pages d’introductions diverses, ’étude sur « Dieu et la rédemption »
remplit 58 pages, la notion d’Eglise et les sacrements 103 pages, et les pro-
blémes eschatologiques 19 pages. Ces chiffres sont révélateurs de ce qui
préoccupe le plus les théologiens anglicans a I’heure actuelle. Les contro-
verses portent aujourd’hui sur la nature de Eglise, sur les questions ecclé-
siologiques et sacramentaires, bien plus que sur les problémes du salut ou
de la vie a venir.

*
* *

La seule partie du rapport qui soit signée par un individu — I’introduction
du président de la commission — vaut qu’on s’y arréte, parce qu’elle donne

(1) Le professeur Garvie s’exprime ainsi dans un article du Christian World
(27 janvier 1938): « La premiére et la troisiéme parties sont modernes de ton, la
seconde a une saveur vieillotte ».



8o ROBERT WERNER

le cadre de Pouvrage et le plan de travail des auteurs. Le Dr Temple dit
clairement que le but principal était « d’élucider des questions de doctrine
et des tendances doctrinales» (p. 2). Il s’agissait donc, non de donner un
traité complet de théologie systématique, mais de discuter les vérités immua-
bles de la révélation chrétienne et les diverses interprétations de ces vérités
qui ont cours dans ’Eglise d’Angleterre.

A ce propos I’archevéque d’York — qui est I'un des hommes de pensée
de Tanglicanisme contemporain — g’attend a ce que les théologiens du
« continent » soient frappés du peu de place qu’occupent dans le rapport
des questions comme la chute, le probléme de la liberté, Pélection, la pré-
destination, la justification par la foi, Pordre de la création et celui de la
rédemption, la possibilité d’une théologie naturelle: «Ils seront remplis
d’étonnement de la briéveté avec laquelle nous parlons de «la griace divine »
sous ce titre» (p. §5).

Nous voila diiment avertis. Mais le Dr Temple explique cette carence et
c’est ici qu’il nous intéresse particuliérement. Il indique, comme une des
caractéristiques de la théologie anglicane, I’influence du platonisme qu’elle a
subie dés le XVTIIe siécle : Pinfluence des Péres grecs de ’Eglise. Nos réfor-
mateurs, dit-il, « redevables, comme les réformateurs du continent, envers
saint Augustin, ont cependant tenu compte aussi — et plus largement que
ces derniers — des ceuvres d’Origéne, d’Athanase, de Basile et des deux Gré-
goires ». Cela permet au Dr Temple de dire combien la commission a été heu-
reuse « de n’avoir pas été asservie de facon durable 4 la doctrine proprement
augustinienne de la chute, mais d’avoir pu contre-balancer celle-ci par la
doctrine, trés différente, de quelques-uns des Péres grecs» (p. 5). Un regard
timide — j’allais dire furtif — est ainsi jeté dans la direction des Eglises
orthodoxes de I’Orient, avec lesquelles certaines tendances de ’anglicanisme
se sont toujours senti des affinités, et Parchevéque s’exprime ainsi: « Nous
devons le constater: il y a des rapports théologiques plus étroits entre les
Eglises orthodoxes orientales et ’Eglise d’Angleterre qu’entre les premiéres
et Rome d’une part, Wittemberg ou Genéve de I’autre » (p. 6).

Le Dr Temple attire ensuite attention sur les transformations qui se sont
produites au cours des derniéres années dans le domaine des sciefices (de la
physique en particulier), dans celui de la politique (spécialement en ce qui
concerne ’idée que nous nous faisons de la liberté) et « dans notre propre
domaine, celui de la théologie, par ’ceuvre d’écrivains comme Karl Barth
en Europe et Reinhold Niebuhr en Amérique» (p. 6). Cependant ces trans-
formations ne sont guére mentionnées qu’en passant dans le rapport. La
tache de la commission n’était pas de s’attacher a ces problémes, mais bien
d’étudier les questions qui divisent les anglicans entre eux et de les étudier
« 2 la lumiére de la raison, des connaissances modernes et de cette tradition
chrétienne universelle a laquelle nos réformateurs ont fait appel » (p. 9).

Relisons ces derniers mots: ils indiquent bien le but du rapport, mais
aussi ses limites... Sans doute ne doit-on pas demander a la commission ce



QUESTIONS DE DOCTRINE DANS L’EGLISE ANGLICANE 81

qu’elle ne pouvait fournir : une étude du probléme de la connaissance ou une
philosophie de la religion. C’est pour lors que les divergences entre ses mem-
bres auraient éclaté | Mais, tout de méme, on ne peut s’empécher de se poser
certaines questions quand sont nommeées «la raison», les «connaissances
modernes» et la «tradition chrétienne universelle». De quelle «raison »
s’agit-1 ? Et de quelles «connaissances modernes» ! Ne faudrait-il pas
définir ces termes ? Et pourquoi la «tradition chrétienne universelle » est-
elle mise sur un pied d’égalité avec les questions de vérité doctrinale et leur
sert-elle en quelque sorte d’étalon ?

Aprés la préface du Dr Temple vient la partie du volume qui engage la
commission dans son ensemble. A son tour, cette partie débute par des pro-
légoménes d’une douzaine de pages, consacrées a ce sujet capital : Sources
et autorité de la doctrine chrétienne.

«La religion chrétienne est fondée sur une révélation spécifique de Dieu
dans I’histoire. A cette révélation, I’Ecriture et ’Eglise rendent I'une et ’autre
témoignage. Mais I’Eglise a toujours déclaré que sa doctrine est basée sur
IEcriture. Cest donc & PEcriture que nous nous adressons en premier lieu
pour considérer les sources et I'autorité de la doctrine chrétienne» (p. 27).

L’inspiration de la Bible et son autorité unique pour le chrétien sont net-
tement affirmées: « Par son caractére complet, la Bible crée la conviction
qu’elle ne parle pas seulement de Dieu, mais qu’elle est de Dieu... Du point
de vue chrétien, la Bible est unique, parce qu’elle constitue les annales inspi-
rées (the inspired record) d’une révélation unique » (p. 28).

Mais, par contre, «la tradition de Pinfaillibilité de la Bible, communément
admise dans ’Eglise jusqu’au début du XIXe siécle, ...ne peut étre maintenue
a la lumiére des connaissances actuellement a notre disposition » (p. 29). « La
forme définitive que la Bible a prise est due au jugement sélectif des Eglises
juive et chrétienne. C’est dans I’ensemble de ce processus que nous recon-
naissons ’action de PEsprit divin» (p. 30).

L’inspiration authentique ne présente aucunec analogie avec la « possession »,
dans laquelle la personnalité est annulée, ni avec les « phénomeénes psychiques »
auxquels on s’est intéressé particuliérement de nos jours, « Les vrais inspirés
sont ceux dont la réponse a I’Esprit de Dieu s’est traduite par une libre sou-
mission a sa direction» (p. 30).

La Bible est un exemple d’inspiration unique, qui n’a pas de paralléle
exact ailleurs. Mais « Pactivité de ’Esprit divin doit étre reconnue dans un
champ beaucoup plus vaste.. A la lumiére de ’expérience chrétienne de
PEsprit saint et de son ceuvre, nous pouvons tracer 1’activité de ce méme
Esprit & des degrés divers hors des limites d’Israél et de la chrétienté »
(p- 31).

L’autorité de la Bible repose sur le fait qu’elle est «la littérature classique

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XX1% (N© 118-170. Ta41). 6



82 ROBERT WERNER

de la révélation progressive de Dieu dans I’histoire, révélation qui a culminé
en Jésus-Christ. La Bible a été et elle est, pour PEglise chrétienne, le critére
essentiel de son enseignement et la source principale de direction pour sa vie
religieuse » (p. 31). Mais «les penseurs chrétiens ne sont pas nécessairement
liés aux formes de pensée des écrivains bibliques ». L’enseignement de Jésus
a été «conditionné par les formes de pensée et les circonstances du temps »
ou il vivait (p. 32). Il y a méme « quelque raison de croire que dans certains
cas les mots attribués a Notre Seigneur reflétent I’expérience de I’Eglise pri-
mitive ou les déclarations des prophétes chrétiens, plutét que les mots pro-
pres de Jésus» (p. 33).

« L’autorité de ’Eglise dans le domaine de la doctrine repose sur la charge
qu’elle a regue de précher ’Evangile au monde entier. » Le consensus fidelium
entre ici en ligne de compte. Toutefois «le poids du consensus fidelium ne
dépend pas du seul nombre ou de P’extension d’une croyance a une époque
donnée, mais de sa continuité a travers les 4ges et de la mesure dans laquelle
le consensus est réellement libre» (p. 35). « Une croyance qui ne repose que
sur une autorité extérieure ne peut avoir pleine valeur pour la foi, puisque
la foi exige une appropriation personnelle de ce en quoi Pon croit. Cest
pourquoi chaque individu devrait éprouver sa foi dans la pratique et, pour
aatant que ses capacités et sa formation le qualifient pour cela, penser ses
croyances personnelles et distinguer entre ce qu’il a seulement accepté
d’autorité et ce qu’il s’est approprié par la pensée et expérience... L’accep-
tation de Pautorité de I’Eglise par Iindividu doit toujours reposer sur son
propre jugement » (p. 36). On ne peut, semble-t-il, revendiquer plus claire-
ment le droit de jugement personnel.

Nous en venons au corps méme du rapport. La premiére partie a pour
titre : Doctrine de Dien et de la rédemption. Elle comprend trois sections :
A) Dieu et le monde ; B) Le fait du péché ; C) La rédemption en Christ.

La premiére section ne nous retiendra pas longtemps, du moins dans ses
affirmations d’ordre général. Elle est intéressante, mais ne renferme —
croyons-nous — rien de vraiment original, par quoi la conception anglicane
se distinguerait des traditions de la théologie chrétienne.

Dieu : « PEtre vivant qui est 2 la fois I’existence ultime et le bien supréme
qui embrasse tout ». Dieu, définicomme «celui que (that which) nous pouvons
et devons adorer » Dieu, « Bonté parfaite, Beauté parfaite, Vérité parfaite ».
Dieu, « Amour saint» Dieu, «le Créateur» «La pensée de Dieu comme
PEternel et la pensée de Dien comme étant mélé aux événements de I’histoire
sont toutes deux nécessaires » (p. 40-42).

Le Dieu vivant: « Clest un trait essentiel de la révélation biblique de
présenter Dieu comme étant en vérité le Dieu vivant: la création est un



QUESTIONS DE DOCTRINE DANS L’EGLISE ANGLICANE 83

acte de sa volonté et il a pour ’humanité un but, dans ’accomplissement
duquel il est lui-méme a Pceuvre dans I’histoire » (p. 42).

Concernant la création, le rapport renferme les affirmations suivantes
(p- 45) : « L’univers dépend de la volonté créatrice de Dieu». (Les théories
émanatistes ne sont pas chrétiennes). « La conception chrétienne exclut le
panthéisme. » « Aucune objection a la théorie de I’évolution ne peut étre
tirée des deux récits de la création, dans les chapitres I et II de la Genése,
étant donné que les chrétiens cultivés s’accordent généralement pour admettre
que ces récits sont d’origine mythologique et que leur valeur est d’ordre
symbolique plutét qu’historique. »

Relevons encore quelques points spéciaux. Le rapport discute la ques-
tion de la croyance aux anges et aux démons (p. 46-47) et conclut ainsi:
« Le fait de croire, sur la base de ’Ecriture ou sur celle de la tradition inter-
prétant PEcriture,.. a l’existence d’étres spirituels différents des étres
humains n’est en aucune fagon irrationnel. Cependant, la commission désire
exprimer sa conviction qu’il est légitime pour le chrétien, soit de suspendre
son jugement sur ce point, soit d’interpréter de fagon purement symbolique
le langage de I’Ecriture ou de la liturgie de ’Eglise en ce qui concerne les
anges et les démons ».

De méme, pour les miracles, une diversité semblable de croyances est
admise (p. 51) : « Pour beaucoup de fidéles le miracle a une valeur spéciale,
en tant qu’il est une démonstration frappante de la subordination de Pordre
matériel a des fins spirituelles : il présente des cas particuliers ou Pactivité
de Dieu est manifestée avec une clarté et une immédiateté particuliéres.
Par ailleurs, il faut admettre que beaucoup d’autres fidéles trouvent qu’il
est plus conforme a la sagesse et a la majesté de Dieu d’admettre que les
régularités que les hommes de science observent dans la nature, et qu’ils
appellent lois naturelles, servent au but de Dieu sans nécessité d’exceptions
sur le plan physique ».

Mentionnons ici Pattitude adoptée par la commission en présence de deux
faits qui concernent la vie de Jésus : la naissance miraculeuse et la résurrec-
tion.

Pour la naissance miraculeuse, le rapport, aprés avoir énuméré « les motifs
essentiels qui donnent du prix a cette doctrine », s’exprime en ces termes
(p. 82-83) : « En conséquence, beaucoup d’entre nous tiennent que la croyance
a la Parole faite chair est intégralement liée a la croyance a la naissance
miraculeuse, et que ce fait sera de plus en plus reconnu. Il y en a cependant
quelques-uns parmi nous, qui tiennent qu’une pleine croyance a Pincarnation
historique est plus compatible avec la supposition que la naissance de Notre
Seigneur s’est produite dans les conditions normales de la génération
humaine... Nous reconnaissons que les deux vues esquissées plus haut sont
soutenues par des membres de ’Eglise et de la commission, qui acceptent
pleinement la réalité de ’incarnation de notre Seigneur, laquelle est la vérité
centrale de la foi chrétienne ».



34 ROBERT WERNER

Une attitude semblable est adoptée pour la résurrection de Jésus, qui est
définie comme « le fait central dans I’histoire humaine » (p. 88), mais concer-
nant laquelle diverses interprétations sont admises. Le rapport constate la
foi unanime des premiers chrétiens a la résurrection de Jésus d’entre les
morts. Il reconnait qu’il y a, dans les récits des Evangiles et de P’apotre
Paul, «un mystére sous-jacent » (p. 83), et une note (p. 86) déclare ceci:
« Quelques-uns d’entre nous inclinent a croire que la relation établie dans le
Nouveau Testament entre le tombeau vide et les apparitions du Seigneur
ressuscité appartient au domaine du symbolisme religieux plutét qu’a celui
du fait historique ». Mais, dans le corps méme du rapport (p. 84), nous lisons
Paffirmation que voici: « Plus d’une explication de ce fait [il s’agit du tom-
beau vide] a été suggérée. Mais la majorité des membres de la commission
s’accordent pour accepter I’explication traditionnelle, 4 savoir que le tom-
beau était vide parce que le Seigneur était ressuscité » (@),

La section consacrée au probléme du péché — Le fait du péché —
comprend trois sous-sections: I. Le péché actuel; 2. Le péché originel;
3. Péché mortel et péché véniel.

Le péché est défini (p. 57) «ce qui est contraire a la nature de Dieu et qui
entrave la communion entre Dieu et ’homme». « Dans Penseignement de
Christ, ’accent principal repose sur le caractére positif de la justice, en tant
qu’amour pour Dieu et pour ’homme. Le péché, par conséquent, devient
avant tout un refus de confiance et d’obéissance des enfants envers leur
Pére céleste, ou bien un manque d’amour fraternel... Le péché repose sur
une disposition du «cceur». Son universalité est admise (assumed).» Et
plus loin (p. 60) : « C’est un fait d’expérience que ’homme est universellement
porté au péché (universally prone to sin) ».

«Le terme de péché originel est ambigu dans une certaine mesure. Il
indique la disposition au péché qui existe en fait chez tous les hommes depuis
un temps apparemment antérieur a tout acte responsable (amy responsible
act of choice). Mais, historiquement, ce terme a été associé 4 uneinterprétation

(1) L’attitude de certains auteurs du rapport, dans le domaine du « surnaturel
chrétien », est expliquée par un emploi singuliérement large des mots « symbole »
et « symbollque ». Voici comment ils s’expriment dans une note (p. 37-38): « Cer-
tains énoncés qui affirment des faits partlcuhers — 1l s’agit des affirmations du
credo ou symbole apostolique — peuvent avoir une valeur comme expressions
imagées de vérités spirituelles, méme si les faits supposés ne sont pas actucllement
arrivés... Il n’est donc pas nécessairement 1illégitime d’accepter et d’affirmer des
clauses particuli¢res du credo, tout en les comprenant dans un sens symbolique. Il
est cependant essentiel, dans tous les cas, de croire que les faits sur lesquels repose
Phistoire évangélique (et que les credo résument et interprétent) sont tels qu'ils
justifient 'Evangile lui-méme ».



QUESTIONS DE DOCTRINE DANS L'EGLISE ANGLICANE 85

qui le met en relations avec la transgression du premier homme » (p. 60). —
« Nous nous accordons pour affirmer que ’homme, tel qu’il nous est connu
par Phistoire, maintenant et a travers les 4ges, a été sous l'influence d’une
tendance au mal. Nous ne sommes pas unanimes dans notre interprétation
de ce fait et des relations qu’il a avec les buts de Dieu» (p. 62). « L’état de
péché dans lequel nous sommes nés implique une aliénation au moins par-
tielle a ’égard de Dieu. » Mais « aucune culpabilité ne s’attache a Iindividu
en ce qui concerne le péché originel » (p. 64).

«Il est impossible de définir un point quelconque o un acte de péché
devient mortel, en ce sens qu’il serait si sérieux qu’il soustrairait définitive-
ment une dme a la grice de Dieu... Et cependant il est évident que certains
péchés sont plus graves que d’autres» (p. 63).

La rédemption en Christ : la section qui porte ce titre comprend une
vingtaine de pages consacrées aux problémes christologiques, aux «deux
natures » de Christ et a I’incarnation, alors que trois pages seulement traitent
de la rédemption proprement dite, du salut par la croix. Cela est conforme
a la tradition de la théologie anglicane, qui — apparentée sur ce point a la
pensée de PEglise orthodoxe grecque — s’est toujours préoccupée plus de
I'incarnation et de ’homme-Dieu que de ’expiation et des questions connexes.

« Nous croyons que nous proclamons dans notre rapport ce qui fut pro-
clamé, dans le langage de son temps, par le concile de Chalcédoine. Mais
nous tenons a déclarer que PEglise n’est en aucune fagon liée aux conceptions
métaphysiques et psychologiques qui sont impliquées dans les termes employés
par le concile » (p. 81).

« L’union de la divinité et de Phumanité en Jésus-Christ a inauguré une
ére nouvelle pour ’humanité. Elle a rendu et rend possible une nouvelle
communion de ’homme avec Dieu» (p. 78). Opposant le docétisme — qui
est «la négation de la pleine réalité de la vie et de ’expérience humaines de
Christ » — a «une interprétation exclusivement humaine de sa personne »,
le rapport déclare que «l’une et ’autre de ces doctrines sont destructrices
de la pleine vérité de I’incarnation » (p. 75).

N’entrons pas dans les considérations étendues concernant les «deux
natures ». Mais relevons certaines affirmations sur la croix, qui dans leur
briéveté sont claires et d’une inspiration nettement évangélique. « La prédi-
cation de la croix est la proclamation d’un fait infiniment plus riche que toutes
les théories de Pexpiation... I Eglise dans son ensemble n’a jamais accepté
une seule explication particuliére de ce fait» (p. 90). «La croix doit étre
avant tout comprise comme une victoire divine... La croix est Iinstrument
supréme de Dactivité rédemptrice de Dieu. En elle il y a 4 la fois une révéla-
tion de la sainteté de Dieu et une vraie destruction de la puissance du péché »



86 ROBERT WERNER

(p- 91). La mort de Christ « a une signification universelle, et il est vrai qu’il
est mort pour chacun des fils des hommes» (p. 92). « La croix est une « pro-
pitiation » et une « expiation » pour les péchés du monde entier. » Elle « inau-
gure vraiment une nouvelle alliance, c’est-a-dire un nouveau systéme de
relations entre Dieu et I’homme » (p. 93).

*
* *

L’euvre du Saint-Esprit est définie en quatre pages. Elle s’exerce a des
degrés divers hors des limites d’Israél et de la chrétienté. Cependant «il
est important d’insister sur le fait que le Saint-Esprit est mentionné avant
tout, dans le Nouveau Testament, comme la puissance a Pceuvre dans la
communauté des chrétiens, — c’est-a-dire de ceux qui ont regu I’Evangile, —
plutét que comme une énergie divine diffuse dans la création entiére ».
« ’Esprit est la source d’une vie qui est proprement chrétienne et le lien
q i unit la communauté chrétienne » (p. 95).

La doctrine de la Trinité ne remplit pas deux pages et elle est mise en
relation avec l’expérience chrétienne plutdt qu’avec la spéculation philo-
sophique. Mais, aprés avoir insisté sur ’origine expérimentale — si ’on peut
ainsi dire — du dogme, le rapport conclut en ces termes : « La révélation de
Dieu en tant que Pére, Fils et Saint-Esprit, ne doit pas étre regardée comme
reposant uniquement sur notre expérience (ainsi que le veut le sabellianisme).
Elle nous fait connaitre ’Etre véritable de Dieu. Le but de la doctrine de la
Trinité est d’exprimer et de sauvegarder la plénitude de cette révélation»

(p- 99)-

Dans la seconde partie du rapport: L’Eglise et les sacrements (p. g9-
201), il semble que les points de vue changent. Ici nous nous mouvons dans
un pays qui nous apparait a la fois étrange et étranger. Schleiermacher a
écrit : « La différence radicale entre la Réformation et les Eglises romaines
est que selon Rome la relation de ’individu avec Christ dépend de sa rela-
tion avec ’Eglise, alors que selon le protestantisme sa relation avec ’Eglise
dépend de sa relation avec Christ ». Si cette vue est exacte, il faut admettre
que, pour une large part, attitude sacramentaire adoptée dans le rapport
des théologiens anglicans est catholique plutdt que protestante.

Et cependant, quand on compare les conclusions du rapport avec d’autres
écrits issus de I’anglicanisme, elles apparaissent comme fort modérées. On
sent trés nettement le désir des auteurs de ne pas couper tous les ponts
avec les non-conformistes anglais et les protestants du continent, et d’éviter
des formules extrémistes. Ici du reste, plus qu’ailleurs, les membres de la
commission sont loin d’¢tre unanimes: la veine protestante, qui existe
toujours dans ’Eglise anglicane, s’affirme et refuse de faire cause commune
avec ’anglo-catholicisme sacramentel et ritualiste.



QUESTIONS DE DOCTRINE DANS L'EGLISE ANGLICANE 87

Passons en revue successivement, mais trés rapidement et en évitant
autant que possible les arguties théologiques, les trois points qu’étudie le
rapport : I’Eglise, le ministére, les sacrements.

*
* *

L’Eglise (p. 99-114). — « Bien que, au sens premier du terme « Eglise », il
ne puisse y avoir qu'une seule Eglise, cependant le Nouveau Testament
parle de éxkAnofon, ou d’Eglises. Employé ainsi au pluriel, le mot désigne
des groupes locaux ou «assemblées » de chrétiens ; chacune de celles-ci, dans
sa localité ou dans I’endroit ou elle se rassemble, est tenue pour étre ’Eglise
(au sens complet). Elle est une manifestation locale — et distincte des autres
par son caractére local — de I’Eglise une et indivisible, ou ékkAnoia de Dieu »
(p. 103). « L’Eglise chrétienne, du point de vue de ceux qui croient, est quel-
que chose de plus qu’un phénomeéne de Ihistoire » (p. 105). Sans doute, la
compagnie des disciples, « réunie sous la direction des apétres, ...est devenue
le noyau d’une fraternité missionnaire qui s’étend toujours davantage»
(p. 104). Mais, d’autre part, un examen purement historique de la Bible ou
de I’histoire de ’Eglise, considérée comme une institution, ne peut définir —
tout au plus peut-il suggérer — ce qu’entendent les croyants quand ils
disent : « Je crois en la sainte Eglise universelle ». En d’autres mots, I’Eglise
est pour les chrétiens « un objet, non seulement de vue, mais de discerne-
ment spirituel » (p. 105), donc de foi. Elle est «la compagnie de ceux qui
ont part a la vie régénérée»: elle est «’humanité rachetée par Christ »
(p. 106).

Elle est «une», quoique Pétat actuel de la chrétienté soit loin de réaliser
cette unité. Elle est « sainte », non dans sa réalisation présente, mais par son
role dans le plan divin et par son caractére essentiel. Elle est « catholique »,
c'est-a-dire universelle, non sectaire. Elle est «apostolique» enfin, parce
qu’elle préserve la tradition de la prédication et de I’enseignement des apstres
et parce que — ceci est capital — «elle maintient, comme sauvegarde de
cette tradition, un ordre de ministres qui dérivent leur commission en suc-
cession historique de 1’épiscopat originel » (p. 111).

*
* *

Nous sommes ainsi amenés & étudier la question du ministére dans Eglise :
principe, nature et forme de ce ministére (p. 114-126).

Le rapport admet que, si ’Eglise est tenue d’adopter des modes de gou-
vernement et d’organisation, « aucun systéme particulier de formes ne doit
étre considéré comme nécessairement constitutif de 1’idée fondamentale de
IEglise » (p. 106). Cette déclaration, quoiqu’elle soit d’une expression lourde
autant dans original anglais que dans la traduction frangaise, est cependant
large. Elle semble ouvrir la porte a un gouvernement de ’Eglise par d’autres
autorités que les évéques. La commission admet méme qu’on ne peut donner



88 ROBERT WERNER

des preuves historiques de la désignation d’évéques par les apbtres comme
leurs successeurs dans ’apostolat (p. 115 et ailleurs).

Cependant on déclare — et c’est ici que les choses changent d’aspect —
que les conditions existant dans I’Eglise ont nécessité, pour la sauvegarde
de son unité, la constitution de la fonction épiscopale comme continuatrice
de la fonction apostolique (p. 121-122). « L’épiscopat historique a, comme
organe de continuité, une position qui n’appartient en fait a aucun autre
ordre de ministére: il est devenu I'unique organe reconnu de transmission
de la charge ministérielle, et pour plus de mille ans lui seul a existé » (p. 121).
Suivent une série d’arguments en faveur de ’épiscopat et du gouvernement
de I’Eglise par des évéques (0.

Par ailleurs, les prétentions de la papauté sont clairement combattues et
repoussées par la commission unanime. Mais le rapport ajoute ceci: « Quant
a PEglise de lavenir, quelques-uns d’entre nous envisagent une réunion de
la chrétienté ayant son centre dans une primauté (Primacy) telle qu’on
pourrait la trouver dans une papauté qui aurait renoncé a certaines de ses
prétentions actuelles. Quelques-uns, d’autre part, envisagent l'union par un
type de constitution fédérative dans laquelle il n’y aurait aucun besoin
d’une telle primauté » (p. 126) @,

En conclusion, sur la question du ministére dans ’Eglise et sur la question
connexe de I'unité chrétienne, les conceptions anglo-catholiques et les con-
ceptions protestantes qui co-existent dans ’Eglise anglicane se heurtent :
le désaccord est patent. Il est exprimé, comme c’est toujours le cas dans le
rapport, en termes mesurés ; mais il n’est pas moins net pour cela.

*
* *

Les sacrements (p. 126-201). — Ils sont définis « une illustration spéciale
de la religion institutionnelle, dont ils constituent en fait le développement
le plus complet » (p. 126). Cette définition ne renferme-t-elle pas une contra-
diction ? N’est-elle pas — chose rare dans le rapport, qui marque en général

(*) Fait significatif: un des paragraphes du rapport est intitulé : « Le ministére
comme organe d’unité et de continuité ». Cela implique — car par « ministére » il
faut bien entendre le ministére selon la « succession apostolique », — que les théo-
logiens anglicans recherchent, non pas tant I'unité spirituelle, mais I'unité extérieure
et visible, qui repose sur une organisation ecclésiastique. C’est le ministére régulié-
rement institué qui doit étre organe essentiel d’unité et de continuité dans I'Eglise.
— (2) Par «primauté» il faut entendre la primauté morale de la papauté et un
certain droit de préséance. Mais ce droit n’implique nullement des pouvoirs d’ordre
juridique et ne renferme aucun caractére rappelant l'infaillibilité. Les anglo-catho-
liques extrémes sont unanimes sur ce point. La« primauté » est un terme dont la
définition exacte n’est pas aisée. On peut chercher une analogie dans la situation
de I'archevéque de Lyon, qui était « primat des Gaules», ou dans celle de l'arche-
véque de Cantorbéry, qui est aujourd’hui encore « primat d’Angleterre » et exerce
une autorité morale sur les communautés anglicanes du monde entier.



QUESTIONS DE DOCTRINE DANS L’EGLISE ANGLICANE 39

les oppositions — le résultat d’un compromis ? En effet, si les sacrements
sont « une illustration » — donc une image, une figure, une parabole, si ’on
veut, — on voit difficilement qu’ils puissent étre «le développement le plus
complet » de la foi de ’Eglise.

Pour que le sacrement soit « valide », il faut que le ministére de celui qui
I’administre soit « qualifié ». Sur les conditions de cette « qualification » les
membres de la commission ne sont pas d’accord : les uns, les anglo-catholiques
évidemment, exigent 'ordination épiscopale; les autres ne la considérent
pas comme une condition sine gua non de la validité du sacrement. Un sacre-
ment peut du reste étre «efficace» dans une certaine mesure, sans étre
«valide » au sens technique du mot, et ’indignité de celui qui le regoit peut
rendre inefficace un sacrement techniquement valide (p. 130-135).

« Les sacrements sont des rites sociaux et collectifs de ’Eglise, dans les-
quels, par le moyen de signes divinement établis, aflue la vie spirituelle
venant de Dieu» (p. 128). « En ce qui concerne le mode spécifique par lequel
les sacrements, comme tels, communiquent la grice, nous sommes divisés.
Quelques-uns d’entre nous tiennent que la grice est directement conférée
par les sacrements ; d’autres croient que les sacrements donnent des occasions
de grice que le récipiendaire doit s’approprier ; d’autres enfin... préférent
dire que les sacrements... expriment et confirment a la fois un état d’esprit
et de volonté qui nous rend aptes a recevoir de fagon profitable le don de
Dieu » (p. 130).

Les « deux grands sacrements de I’Evangile » sont le baptéme et «le repas
du Seigneur, ou sainte communion» Nous nous bornons a indiquer les
grandes lignes de I’étude trés fouillée que fait le rapport de la céne (p. 139-
186).

Au moment d’aborder cette étude, la commission constate que la céne est
devenue au cours des siécles, non seulement ’objet de disputes trés vives,
mais aussi la source des principales divisions entre chrétiens.

Aprés avoir énuméré et défini les noms divers que porte ce sacrement
(repas du Seigneur, sainte céne, communion, fraction du pain, eucharistie,
messe), le rapport fait une étude historique de la notion de « sacrifice », qu’il
aborde successivement sous ’aspect d’un don de Dieu, d’un repas de com-
munion, d’une expiation et d’une propitiation, d’une alliance (Covenant)
entre Dieu et Phomme (p. 141-156).

Puis il affirme que Peucharistie est « ’acte central d’adoration dans I'Eglise
chrétienne,... un acte de I’'Eglise avant tout, ou, plus précisément, 1’acte de
Christ par le moyen de I’Eglise » (p. 159). « La forme de cet acte d’adoration
collective et individuelle est déterminée par le récit du dernier repas » (p. 160).
Mais les chrétiens n’adoptent pas tous la méme attitude en présence de ce
récit, Pour les uns, le Seigneur a institué consciemment un rite dont ’obser-
vance exacte est un ¢élément essentiel de la vie de I’Eglise. Pour d’autres, il
n’est pas possible d’affirmer quel était le but du Seigneur, il n’est pas méme
certain qu’il ait voulu instituer un rite permanent : I’élément essentiel de



9o ROBERT WERNER

Peucharistie est dans ce cas 'union spirituelle avec le Seigneur par la puis-
sance de son Esprit, Punion avec lui dans la répétition des mots et des actes
par lesquels il a révélé le caractére de don de soi, de sacrifice, qu’il y a dans
sa mort.

Quoi qu’il en soit, « ’eucharistie est un acte collectif de I’Eglise, par lequel
elle s’unit a son Seigneur, victorieux et triomphant,  la fois prétre et victime
dans le sacrifice de la croix » (p. 161). La céne, quelle que soit la fagon dont
on exprime cette union, est « un sacrifice », c’est-a-dire « un acte dans lequel
Phomme adore Dieu, la forme de cet acte étant une expression de ’hommage
d par la créature au Créateur. Mais si I'on définit ainsi I’eucharistie un
sacrifice, elle doit étre comprise comme un sacrifice dans lequel (pour parler
aussi exactement que le sujet le permet) ce n’est pas nous qui offrons Christ,
mais c’est Christ qui nous unit 4 lui-méme dans I’offrande de sa vie qui fut
« obéissante jusqu’a la mort, méme jusqu’a la mort sur la croix» (p. 162).

Notre union avec Christ dans la céne est exprimée le mieux par le terme de
« communion » « Dés les temps de la Réformation il y a eu des traditions
diverses de doctrine eucharistique dans ’Eglise d’Angleterre. Mais tous les
principaux types de tradition anglicane s’accordent pour considérer la com-
munion comme 1’élément central et essentiel de Peucharistie... Cette commu-
nion est transmise par un rite que le Seigneur lui-méme a institué et dont
Pobservance est une obligation pour tous les membres de I’Eglise. Ainsi la
communion avec Christ devient aussi la communion du chrétien avec ses
fréres chrétiens » (163-164).

Aucun chrétien ne doute qu’en un sens Christ est présent dans la commu-
nion. Mais le mot « présent », le terme de « présence » ont provoqué bien des
divisions de pensée et de pratique parmi les chrétiens. « Nous croyons qu’il
y a dans les différentes traditions une plus grande mesure d’accord que la
phraséologie habituelle ne le ferait croire » (p. 165).

Le rapport étudie ensuite les mots « présence » et « présence réelle » (p. 167-
170). Il distingue entre diverses écoles de pensée, dont nous retiendrons seu-
lement les deux suivantes qui s’opposent : la premiére enseigne que le pain
et le vin deviennent réellement, par la consécration, corps et sang du Seigneur.
A ce propos, les membres de la commission constatent que la transsubstan-
tiation et la consubstantiation ont été rejetées par les 39 «articles de foi»
du Prayer Book anglican ; mais la notion de la présence réelle, telle qu’elle
a été revivifiée par les théologiens du mouvement d’Oxford au XIXe siécle,
n’a pas été repoussée par ’Eglise anglicane. A la doctrine de la présence
réelle s’oppose celle du « réceptionisme » : le corps et le sang du Seigneur sont
réellement regus par le fidéle a la communion ; mais leur présence est réelle
seulement dans le cceur des récipiendaires, non dans les éléments avant leur
réception.

En ce qui concerne ces deux interprétations — et d’autres encore — de la
présence de Christ dans les éléments de la céne, beaucoup d’anglicans insis-
tent sur le fait que «leur Eglise n’exige pas d’eux qu’ils se déclarent en faveur



QUESTIONS DE DOCTRINE DANS L’'EGLISE ANGLICANE 91

de telle théorie particuliére de la forme de la présence eucharistique : ils
diraient que pour leur part ils considérent une pareille déclaration comme
tout a fait inutile » (p. 171).

Puis vient une « note » sur ’autorisation de « réserver le sacrement », soit a
l'usage des malades, soit — fait infiniment plus grave, mais sur lequel la
commission fut loin d’étre unanime — en vue de dévotions publiques (p. 183-

180).

J

A la suite des deux sacrements principaux sont mentionnés les cinq sacre-
ments « communément appelés tels» (p. 186) : la confirmation, la pénitence
(« confession et absolution »), I’ordination, ’onction d’huile pour les malades
(«associée plus tard spécialement avec 'imminence de la mort et appelée
alors extréme-onction », p. 199-200) et le mariage.

Le langage du rapport sur ces points est extrémement réservé et prudent.
Relevons seulement, a cause de leur justesse et de leur pertinence, quelques
déclarations au sujet de la confession (p. 191-192) : « L’enseignement officiel
de I’Eglise anglicane n’ordonne, ni ne recommande la pratique de la confes-
sion auriculaire. Cependant, ’Eglise d’Angleterre ne néglige pas "'importance
de la confession et de ’absolution. Le péché est toujours un acte qui nuit
au corps de Christ dans son ensemble. La confession, devant ’assemblée des
fidéles ou & un représentant autorisé et spécialement désigné de I'Eglise
entiére, implique une reconnaissance du mal fait au corps entier. Le péché
n’est pas simplement une affaire qui concerne les relations de I'individu
avec Dieu, 1l concerne ses relations avec tous ses fréres chrétiens... La pratique
de la confession auriculaire dans ure grande portion de la chrétienté montre
en tout cas qu’un instinct profondément enraciné de la nature humaine est
satisfait par la. Quelque conscients que nous soyons des abus que le systéme
peut engendrer, nous ne devons pas manquer de voir aussi les besoins aux-
quels il répond... Alors que la pratique de la confession auriculaire est main-
tenant devenue plus fréquente et qu’elle n’est nullement confinée 4 une seule
école de pensée dans ’Eglise d’Angleterre, il est important de reconnaitre
qu’elle est un ministére de la Parole qui est offert a tous, mais qui n’est
obligatoire pour personne ».

L’eschatologie (p. 202-220) constitue la troisiéme et derniére partie du
rapport, et non la moins intéressante. On se prend a regretter qu’elle soit si
bréve. Les auteurs insistent sur le fait que nous ne pouvons considérer I’en-
seignement des Ecritures sur les choses derniéres dans un esprit de littéra-
lisme prosaique, mais que nous devons les interpréter comme des images,
parfois poétiques, de la réalité spirituelle.



92 ROBERT WERNER

Les idées diverses qui ont cours dans I’Eglise concernant la résurrection,
un « état intermédiaire », la « communion des saints », le jugement dernier et
la vie future, sont exposées avec une largeur et une spiritualité, mais aussi
avec une prudence et un respect de la Parole, qui sont vraiment admirables.
Ces pages sont parfois en contraste frappant avec ’esprit qui anime les sec-
tions sur la nature de PEglise et le ministére chrétien.

Il serait prématuré de porter un jugement d’ensemble sur le rapport de la
commission de doctrine anglicane et sur l'influence qu’il exercera dans le
domaine de la pensée théologique anglaise. Mais la tentative est en tout cas
digne de louange. Voild des hommes que séparent des idées dogmatiques et
philosophiques différentes, mais qu’unissent leur appartenance 4 la méme
Eglise et leur foi commune en Jésus-Christ. IIs ont cherché a définir claire-
ment leur pensée et a exposer ce qu’ils ont en commun. Cependant ils n’ont
pas dissimulé ce qui, aprés un examen sérieux de leurs positions, les séparait
encore : au contraire, ils ont en général marqué les divergences avec une
netteté qui, sous les termes modérés d’une langue toujours sobre, ne voile
aucune opposition de fond.

Quel sera, pour ’Eglise et la pensée anglicanes, le résultat lointain de cet
effort ? Sera-t-il, comme P’espére ’archevéque d’York, «la paix de PEglise »
(p- 18) ? L’avenir le dira. Mais un résultat immédiat est d’avoir mis en rela-
tions personnelles des hommes d’opinions différentes, parfois opposées, et
de leur avoir montré qu’ils étaient, sur bien des points, beaucoup plus preés
les uns des autres qu’ils ne le pensaient. Comme I’écrit le DT Temple dans
Pintroduction (p. 1): «Le progrés dans la compréhension des vérités de
PEvangile doit venir principalement d’entretiens entre hommes unis par un
esprit d’amitié ; ainsi ils pourront accomplir cette chose si difficile que saint
Paul mentionne comme si elle devait venir naturellement: pratiquer la
vérité dans la charité ».

I1 est temps de conclure. — Un résumé, forcément sec et incomplet, n’a
pas pu faire sentir combien le livre est captivant, non seulement par la maticre
dont 1l traite, mais aussi par la forme. La langue du rapport est a la fois
modérée et ferme, souvent élégante malgré le caractére abstrait des ques-
tions étudiées.

Et si ’on est agacé par le dualisme de la pensée, qui se manifeste parfois
dans le volume, si ’on n’aime pas le désir constant des auteurs de concilier —
ou plutét de réconcilier — des idées protestantes et d’autres qui sont étran-
geres a nos traditions, qu’on n’oublie pas, d’autre part, que ce dualisme est
la résultante de conjonctures historiques spéciales. Et qu’on ne soit pas trop



QUESTIONS DE DOCTRINE DANS L’EGLISE ANGLICANE 93

pressé de porter un jugement sévére... Qui sait ? Peut-étre ’anglicanisme
est-il appelé 4 jouer dans le monde chrétien — précisément 4 cause de ses
origines et de sa nature complexes — un réle capital.

L’Eglise anglicane est, en effet, issue de la Réforme : elle est 2 ce titre —
certains partis anglicans peuvent le nier, cependant les faits sont 1a qui les
contredisent — une branche du christianisme réformé. Mais elle n’est pas
une Eglise du type luthérien ou du type calviniste. Elle est une Eglise d’un
type particulier, ni catholique au sens romain du mot, ni protestante au
sens « continental », Elle représente dans son essence quelque chose de plus
compréhensif que le catholicisme et le protestantisme historiques. La réa-
lisation pratique de ce type d’Eglise est imparfaite sans doute. L’histoire
en est plus complexe que celle des autres Eglises réformées. Mais I'idée qui a
présidé a son développement est intéressante et susceptible d’enrichir d’au-
tres Eglises.

I1 faut que nous arrivions a admettre qu’il existe, sur nos flancs en quelque
sorte, et pas seulement en Angleterre, mais ailleurs aussi, — et qu’il pourra
exister un jour sur les champs lointains de la mission, aux Indes et en Afrique,
— des communautés qui, sans étre catholiques au sens romain du mot, ne
sont pas non plus protestantes au sens traditionnel. Ces Eglises sont pourtant
réformées, au sens large du terme.

Elles ont — et, parmi elles, en premier lieu ’Eglise anglicane — une mis-
sion spéciale : mission de souffrance d’abord, parce que leur ressemblance avec
certaines formes du catholicisme romain nous les rendent suspectes ; mais,
aussi, mission d’enrichissement et d’approfondissement de la foi chrétienne,
parce qu’elles sont appelées a nous révéler des manifestations de vie ecclé-
slastique et de piété que nous ne possédons pas si pleinement qu’elles et qui
existent — en général a ’état déformé — dans les Eglises dites catholiques.
Mission dangereuse, mais mission sainte et voulue de Dieu. Mission délicate
d’intermédiaires, mais qui doit commander notre respect.

Lorsque PEglise anglicane cherche, par le moyen de ses théologiens, a
penser sa foi, a la repenser dans les cadres de la vie moderne, elle nous donne
un exemple que nous avons certainement le devoir de suivre: elle fait un
travail que nous devons aussi accomplir dans le cadre de nos Eglises. Mais
nous devons faire plus encore : il s’agit que notre effort de pensée vise aussi
a s’intégrer dans celui que font des théologiens d’autres Eglises. Par la nous
enrichirons, non sculement notre pensée, mais notre foi. Dans ce domaine
comme ailleurs, la solidarité chrétienne n’est pas un vain mot, et I’Eglise
universelle est une sainte réalité,

Robert WERNER.



	Questions de doctrine dans l'Église anglicane : à propos d'un livre récent

