Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1941)

Heft: 118-119

Artikel: Etudes critiques : la personnalité divine
Autor: La Harpe, Jean de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PERSONNALITE DIVINE

La thése de licence en théologie de M. le pasteur Edmond Rochedieu (), dont
nous eussions rendu compte plus t6t dans la Revue si des circonstances indé-
pendantes de notre volonté ne nous en eussent empéché, est incontestable-
ment un événement qui marquera dans les annales de notre vie intellectuelle
et religieuse romande ; alors méme qu’il a déja suscité des discussions inté-
ressantes dans plusieurs de nos groupes philosophiques et théologiques, il
mérite d’en provoquer d’autres encore a ’avenir et nous voudrions dire, dés
le début de cet article, pourquoi nous tenons a employer ce mot d’« évé-
nement ».

Parmi tous les pays de langue frangaise, la Suisse romande est le seul ou
théologiens et philosophes ont non seulement échangé des rapports de bon
voisinage, mais constamment collaboré, pendant plusieurs décades — les
réunions de Rolle en sont le vivant témoignage — collaboration qui n’exclut
pas les divergences de vue, mais bien le parti pris d’incompréhension mutuelle
ou méme d’hostilité polie. Or, cette tradition que ’on pouvait croire menacée
par les tendances plus radicalisantes, aussi bien de la part des théologiens
que de celle des philosophes, se révéle plus solide que ne paraissaient le
redouter certains esprits inquiets: le livre si humain et compréhensif de
M. Rochedieu contribuera sans doute a la raffermir. I’auteur, par sa culture
a la fois théologique et philosophique, que ’on sent de premiére main, était
digne de mener la large enquéte, qu’il a conduite de fagon impartiale et solide,
sur l'un des problémes les plus difliciles qui puisse se présenter a la méditation
du théologien et a celle du philosophe, a savoir la question, cent fois posée

(1) Université de Genéve. Faculté de Théologie : La personnalité divine. Comment
faut-il Penvisager? Essai de critique pbilosophique et de dogmatique chrétienne sur le
spiritualisme frangais contemporain et la théologie protestante en France et Suisse
romande, par Edmond RocuEDpIEU, Genéve, Les éditions Labor, 1938.



LA PERSONNALITE DIVINE 67

et reposée chez nous, de la « Personnalité divine », question périlleuse entre
toutes, parce que fertile en malentendus et en équivoques.

Mais méme dans ce pays o les philosophes demeurent en contact avec les
problémes de la théologie systématique et ou les théologiens s’éprennent
volontiers de philosophie, le probléme de I’existence de Dieu, aussi bien que
celui de sa personnalité, ont été délaissés de nombreuses décades durant.
M. Rochedieu en fait la remarque de fagon pertinente dans sa préface : « La
théologie protestante... ne s’est guére attachée au probléme de Dieu ; pour-
tant, Pabsolue nécessité a été proclamée bien haut d’affirmer la personnalité
divine » (p. 9).

La situation devient dés lors & peu prés la suivante : le croyant tient pour
suffisante la notion du Dieu « rendu sensible au cceur » de Pascal et la théo-
logie, Iui emboitant le pas, se borne a couler les grandes intuitions mystiques
dans les formes implicites de la dialectique hégélienne ou néo-criticiste ; le
philosophe, épris surtout d’unité, dominé par des préoccupations théoriques,
se contente a son tour de la tradition idéaliste qui fait de Dieu le principe
unifiant de I’étre par la médiation de la pensée impersonnelle. L’un et ’autre
admettent tacitement une sorte de barriére entre le Dieu « des philosophes
et des savants » et le Dieu « d’Abraham, d’Isaac et de Jacob », suivant le mot
fameux de Pascal devenu un lieu commun. Dés lors chacun s’isole de son
partenaire et perd en quelque sorte la capacité intellectuelle de poser le pro-
bléme de Dieu dans toute son ampleur : les théologiens disent aux philoso-
phes : « Votre Dieu nous laisse froid, parce qu’il est étranger aux postulats
implicites de notre foi», et les philosophes répliquent aux théologiens : « Votre
Dieu ne nous touche pas davantage, parce qu’il est construit a I'image de
Phomme ». Posé en ces termes, le débat est sans issue : on congoit que, dans ces
conditions, on recule devant la tiche écrasante d’une confrontation sérieuse
et informée des points de vue adverses, sachant a I’avance que Dleffort, si
sincére qu’il soit, court tous les risques d’étre payé de 'incompréhension ou
de la mauvaise humeur des deux camps, méme dans un pays ot la tradition
est a ’entente sur une foule d’autres problémes religieux ou moraux.

C’est donc un trés grand mérite de 'auteur de ce livre que de n’avoir pas
reculé devant une tentative qui pouvait paraitre pleine de périls, surtout
lorsqu’on est pasteur en charge.

A bien des égards, et quoique ce livre soit fort heureusement dépourvu
d’esprit polémique, il apparait comme la réplique d’un théologien épris de
philosophie 4 un autre ouvrage, bien connu, Vers une Philosophie de IEsprii
ou de la Totalité, celui de M. Miéville, un philosophe épris de théologie. Lais-
sons la parole 2 M. Rochedieu lui-méme : « Si le point de vue auquel se place
M. Miéville différe presque toujours de celui que nous avons adopté, les
solutions qu’il propose se rapprochent maintes fois de nos propres conclu-
sions » (p. 455), quand bien méme ’auteur se réclame des divergences avec
M. Miéville pour renforcer sa confiance dans «le bien-fondé de ses affirmations ».

A cet égard la préface de M. Rochedicu a la valeur d’une sorte de mani-



68 FEAN DE LA HARPE

feste que renforce encore son article paru dans les Mélanges offerts 4 M. Arnold
Reymond sous le titre « La dogmatique réformée dans ses rapports avec la

Philosophie » (1),

Il ne saurait s’agir pour nous de résumer ’abondante matiére contenue
dans les quelque quatre cent soixante-dix pages qui le composent, non seule-
ment parce qu'un article de revue n’y saurait suffire, mais parce que la criti-
que ne doit pas dispenser de la lecture de I'ceuvre méme. Bornons-nous a
quelques remarques portant d’abord sur la structure méme de ’ouvrage.

M. Rochedieu consacre la premidre partie de son livre, soit plus des trois cin-
quiémes de celui-ci, a Pexamen des doctrines professées par les tenants princi-
paux du spiritualisme frangais contemporain, soit Jules Lachelier, le maitre
de presque tous les autres ; Jules Lagneau, dont Padmirable cours sur I’Exis-
tence de Dien a été publié d’aprés des notes prises par deux de ses anciens
éleves — le livre s’en ressent terriblement! — Emile Boutroux, dont on
connait cette lumineuse formule par laquelle il définit Dieu: « Dieu est cet
étre méme, dont nous sentons l’action créatrice au plus profond de nous-
mémes au milieu de nos efforts pour nous rapprocher de lui. Il est P’étre
parfait et nécessaire» ) ; M. Léon Brunschvicg, dont, malheureusement,
Pauteur n’a pu utiliser le dernier ouvrage intitulé : La Raison et la Religion,
qui tire toutes les conséquences de cette énergique affirmation du Progrés de
la Conscience dans la Philosophie Occidentale : « Lorsqu’on réve encore d’une
philosophie transcendante a la vérité de lascience, d’une religion transcendante
a la vérité de la philosophie, il est inévitable que I’on continue a laisser s’in-
terférer le langage de ces deux conceptions... Au moment ou était attendue
la plus grande lumiére, a la cime de la spiritualité, le maximum d’obscurité s’est
produit : nuit mystique, inconscient, néant» (t. II, p. 797). Henri Bergson,
dont on sait Iimportance personnelle qu’il attachait a la publication des
Deux Sources de la Morale et de la Religion que ’apologétique chrétienne peut
sans difficulté « tirer de son c6té»; et finalement M. Edouard Le Roy, ce
catholique moderniste que les penseurs protestants ne sauraient lire sans en
retirer le plus grand bénéfice.

Cela dit pour situer la matiére de I'ouvrage, comment M. Rochedieu en
congoit-il I’exposition ? On pouvait imaginer un effort qui efit consisté a
dégager une technique d’exposition variant avec chacun des penseurs étudiés,
s’adaptant aux variétés d’esprits assemblés dans le méme livre et pourtant si
différents les uns des autres : si la parenté spirituelle est étroite entre Bou-
troux, Bergson et Le Roy, si ’on peut 4 la rigueur adopter un méme schéma
pour ces trois philosophes, Lagneau est unique en son genre, Lachelier
exprime une sorte d’état de transition ; M. Brunschvicg, avec sa sincérité et son

(1) Revue de Théologie et de Philosophie, janvier-juin 1940, p. 112 ss. — (2) De la
contingence des lors de la nature (Paris, Alcan), 1913, p. 156.



LA PERSONNALITE DIVINE 69

courage intellectuel, aboutit 4 une forme modernisée du spinozisme, ot seule
la connaissance « du troisiéme genre » subsisterait sur les débris des autres.

L’auteur a jugé bon de procéder autrement et de soumettre toutes ces
perspectives philosophiques a4 un schéma rigide — Le Roy excepté —, de
les contraindre a s’aligner sur un rang... On les soumet a un véritable interro-
gatoire avec questions numérotées : 1. Position philosophique, 2. Théorie de
la Connaissance, 3. Existence et Réalité, 4. La Personnalité, 5. La Person-
nalité de Dieu. Or ce schéma nous parait trés discutable. Siles deux derniéres
questions se congolivent fort bien dans la perspective de Pouvrage, les deu-
xiéme et troisiéme ne s’adaptent que trés partiellement a linspiration de
certains d’entre ces penseurs.

Au lieu de concentrer ’attention sur le probléme soit de la nature de Dieu,
soit de la personnalité, on la disperse dans des directions secondaires et on
préjuge en quelque sorte de la perspective générale, qui est de la plus grande
importance pour la compréhension profonde d’une ceuvre philosophique.
Les vues de chacun se trouvent noyées dans une sorte d’anonymat que nous
regrettons d’autant plus que souvent M. Rochedieu a eu des vues pénétrantes
précisément sur cette orientation propre a chacun. En effet, si les divers types
d’existence — étre, existence et réalité — sont fondamentaux chez un
Lagneau, ils demeurent étrangers au groupe formé par Boutroux, Bergson
et M. Le Roy. Si la doctrine de 'immanence caractérise a elle seule, mais
dans la perspective totale de cette philosophie, la position religicuse de
M. Brunschvicg, elle reste, sauf pour Lachelier, extéricure a la pensée des
autres penseurs étudiés. M. Rochedien parait s’en étonner ici ou la, mais
il n’y a 14 rien pour nous surprendre quant a nous (1),

Alors que chez Bergson, Boutroux et M. Le Roy, il y a prévalence de I’ins-
piration, suivant la tradition du mysticisme chrétien, spécifiquement reli-
gieuse ; alors que chez un Lagneau, au langage concentré et dépouillé de tout
artifice littéraire, la tradition éthique sous-tend la croyance en Dieu, chez
un Lachelier les problémes de ce genre demeurent un hors-d’ceuvre (comme
chez Cournot), et chez M. Brunschvicg nous nous trouvons devant une sorte
de radicalisme idéaliste qui dissout toute notion de personnalité comme le
feu liquéfie le métal! Ces critiques ne diminuent en rien ’admiration que
nous éprouvons pour la tentative de M. Rochedicu, vraiment sérieuse, de
pénétrer la notion de Dieu telle qu’elle se manifeste chez ces divers philoso-
phes, tous de la race des vrais philosophes : et nous n’y saurions suffire, si
nous voulions relever tous les passages qui nous ont frappé. La monographie
consacrée a M. Le Roy est de beaucoup la plus riche et la plus libre. Etait-il
vraiment nécessaire de rappeler, autrement qu’en passant, la discussion de
la Revue de Métaphysique et de Morale et apporte-t-elle des compléments
vraiment utiles a 'information générale ? Nous regrettons, par contre, que
M. Rochedieu n’ait pas analysé, comme elle le méritait, la discussion pas-

(7) Voir pages 5o, 82, 112 notamment.



70 FEAN DE LA HARPE

sionnée et ardente que soutint le Société francaise de Philosophie sur la
Querelle de I’ Athéisme, sans oublier une discussion postérieure sur Le Probléme
de Diew et la Philosophbie ; a c6té de ces deux manifestations ou des diver-
gences de vue entre les principaux membres de ladite société s’accusent
fortement, toute la collection des Bulletins de la Société frangaise de Pbhilo-
sophie revient souvent a ce probléme fondamental: ce qui en efit fait le
prix particulier, c’est que les opinions diverses sont saisies sur le vif, dans
le feu de la controverse (0,

L’auteur fait suivre 'exposé dont nous venons de parler, d’un aper¢u syn-
thétique sur le probléme. de Dieu dans I’ensemble du spiritualisme frangais ;
ces pages condensées ol il se libére du « schématisme » auquel nous avons fait
allusion, sont & méditer et a retenir tout spécialement.

En ce qui concerne la deuxiéme partie consacrée a I’analyse des ceuvres
théologiques (J. Bovon, A. Bouvier, Le Néo-criticisme théologique, P. Lob-
stein, M. Neeser, et surtout W. Monod et G. Frommel), on nous permettra
d’étre bref. Ici, M. Rochedieu va droit aux faits doctrinaires principaux et
nous ne saurions que le féliciter d’avoir dénoncé, sans ménagement aucun,
les faiblesses internes de la plupart de ces tentatives insuffisamment pensées
— a notre point de vue du moins. Il y a 13 un vrai courage moral et intellec-
tuel : 4 dénoncer certaines fautes de pensée, on facilitera 4 ceux qui tente-
ront 4 nouveau de poser la question de la Personnalité de Dieu la tiche
d’éviter certains écueils dangereux pour la navigation dans «les eaux théo-
logiques ».

Parlant des diverses solutions proposées par ces théologiens, M. Roche-
dieu écrit: Ces solutions marquant «une étape dans la description de
la personnalité divine, nous semblent cependant partager les mémes faiblesses
et s’engager dans une méme voie sans issue. Seul G. Frommel fait exception,
mais au prix d’une contradiction interne qui rend insoutenable son
point de vue »(),

Qu’on ne voie pas dans la briéveté de nos remarques sur les solutions
théologiques envisagées, une sorte de « condamnation en bloc» qui serait
terriblement prétentieuse de notre part, mais une mise en lumiére de lacunes
provenant de la facon méme d’envisager la question de la personnalité de
Dieu. I’ceuvre d’un Lobstein garde son prix et celle de W. Monod souligne
une des plus grandes difficultés qui soit au monde : faire comprendre, dans
un langage sans doute trop « marcionique », la difficulté de disculper Dieu
du mal qui régne dans P'univers dont on lui attribue la création, sans lui en
faire supporter la responsabilité... 4 savoir 'un des casse-téte théologiques
par excellence! La tentative, pour bizarre qu’elle se manifeste dans les

(1) Bulletin de la Société frangaise de Philosophie (Paris, A. Colin), Séances des
24 mars 1928 et 4 janvier 1930. — (2) P. 310. L’auteur nous prie de communiquer
Perratum suivant: lire Le Probléme du Bien. Essai de Théodicée... au lieu de
« Somme théologique » ...et Fournal d'un pasteur (pages 355 et 477).



LA PERSONNALITE DIVINE 71

instruments intellectuels auxquels elle recourt, n’en reste pas moins digne de
respect, car elle pose, comme d’autres, le probléme supréme pour la con-
science du croyant devant le drame du monde pécheur et corrompu — dont
le spectacle revét aujourd’hui quelque chose de lancinant — 4 savoir : « Dieu
est-il devenu étranger a ’ceuvre de sa puissance créatrice ? »

Or, c’est précisément dans cet esprit de compréhension et de foi que
M. Rochedieu a abordé ’étude des solutions proposées par la théologie pro-
testante de langue frangaise, Cela donne a ses critiques une portée particu-
liere.

*
* *

On ne nous en voudra pas si, dans nos remarques sur les conclusions de
Pauteur (troisiéme partie), nous introduisons quelque chose de plus personnel,
car elles touchent au vif de la question. Reprenant le point de vue pascalien,
il centre toute son argumentation sur le divorce entre le Dieu des philoso-
phes et celui des croyants et conclut par un refus d’appliquer a Dieu le
concept de «personne», lui préférant ’admirable image évangélique du
Pére : cette conclusion peut-elle se soutenir véritablement, lorsqu’on fait
abstraction des idées communément admises sur la notion de persdnne ?
Remarquons tout d’abord que la notion de personne appliquée 4 Dieu est
une image au méme titre que celle de pére ; si 'une a conservé son parfum
d’authenticité, serait-il interdit de tenter de le restituer a I’autre, si rudement
exclue ?

Que Pauteur pardonne a ’amitié que nous avons pour lui de placer nos
remarques finales sous le signe du transrationalisme de Cournot : en effet, il
nous a fait Phonneur de citer longuement nos conclusions relatives a Patti-
tude religieuse de Cournot et de nous préter gratuitement la doctrine de
Pillustre philosophe frangais, prét que nous refusons d’accepter tel quel (1),

Ce n’est pas le lieu de reprendre ici la discussion fameuse relative a la
«sincérité de Cournot » sur ce point @), II nous suffira de citer un passage
typique 4 cet égard du livre de M. Rochedieu : « Mais — et sur ce point nous
nous séparons de M. de la Harpe — cette attitude transrationaliste nous
semble rompre complétement avec Pautre attitude, celle du rationalisme
critigue ; nous avons I'impression que Cournot, abandonnant la poursuite du
Dieu des philosophes et des savants, veut par le transrationalisme justifier sa
foi au Dieu des croyants » ).

Chez Cournot, le transrationalisme est une simple esquisse et il est trés
difficile de savoir si ce n’était quun hors-d’ceuvre pour apaiser les esprits
inquiets de son hétérodoxie ou une position personnelle solide ; n’oublions
pas qu’il était un haut fonctionnaire sous le Second Empire et quon ne plai-
santait pas alors sur ces matiéres en haut lieu !

(1) P. 419-423 et 428-429. — (2) Sur le point de vue de Cournot, lire dans De
P'Ordre et du Hasard, Mémoires de I'Université de Neuchitel, 1936, p. 361 ss. Voir
aussi G. MiLuaup, Etudes sur Cournot, Paris, Vrin, 1927. — (2) P. 429.



72 FEAN DE LA HARPE

Mais laissons la cette digression, pour revenir a I’essentiel de la pensée de
M. Rochedieu.

Tout d’abord, celui-ci trace une ligne de démarcation entre théologie et
philosophie beaucoup trop rigide a notre sentiment personnel ; ce qui distin-
guerait philosophes et théologiens, non seulement en fait, mais en droit,
ce serait I’idée méme de la Révélation : les premiers lui seraient indifférents
ou ne la prendraient pas au sérieux et ne sauraient donc dépasser la notion
idéaliste de Dieu, alors que les autres feraient essentiellement fond sur elle.
Un Charles Secrétan comme un Maurice Blondel démentent cette affirmation,
sans oublier Malebranche, Boutroux, ou méme Bergson. Seulement, il y
a une certaine pudeur chez la plupart des philosophes inspirés par la per-
sonne de Jésus, qui les retient de se référer constamment au texte de sa révé-
lation, car ce mot peut prendre bien des sens dont ’authenticité est parfois
douteuse. D’ou vient que les théologiens fondent leur argumentation sur
la lettre méme de la Révélation chrétienne, alors que les philosophes ne le
font guére, ceux-la méme qui se réclament directement du message chrétien ?
C’est que les premiers sont au service d’une Eglise active en préparant de
futurs ministres de PEvangile du Salut, et qu’ils doivent par la-méme demeurer
« étroitement » fidéles a tout ce qui exprime directement cette Révélation :
ils sont tributaires de leur fonction méme. Le philosophe est libre d’attaches
de ce genre; il pense, lorsqu’il est sérieux, par passion d’intelligence totale.
Ce qui domine chez lui, c’est pour les mémes questions le souci de cohérence,
c’est-a-dire une passion intellectuelle, alors méme qu’il est tourmenté par la
question du Mal, au sens chrétien du terme. Dés lors un argument comme
Pargument ontologique, lorsqu’il en a vécu la puissance intérieurement, dans
cette atmosphére trés spéciale qu’est la méditation philosophique, prend a ses
yeux une force de persuasion singuliérement décisive, tandis que le théologien
est dominé par la nécessité de répondre a ceux qui lui demandent comment
justifier la foi au Dieu vécu dans la priére et la contrition. Il n’y a pas contra-
diction entre les deux termes, mais différence profonde d’orientation dans la
préoccupation centrale. D’un c6té, Dicu qui fonde la vérité de I’étre, de I’autre,
Dieu qui fonde la foi en un étre vivant et communiquant avec vous directe-
ment ou par ’entremise d’un médiateur. D’un c6té Pabstrait, de Pautre le
concret ; le Dieu personne et le Dieu unité ou garant de la validité de Pétre,
Mais dans toute foi il y a des implications métaphysiques inconscientes,
comme dans toute métaphysique, il y a des implications religieuses et fidéistes.

Dés lors, au lieu de présenter toujours le probléme sous la forme d’une
alternative, ¢’est-a-dire sous la condition du o, ne vaudrait-il pas infiniment
mieux le présenter, comme probléme, sous la condition du et synthétique,
étant bien entendu que le probléme doit étre posé avant toute tentative de
solution, ce dont on ne se préoccupe guére en général ?

Dans cette perspective, la notion méme de preuve de existence de Dieu
est fallacieuse, résidu d’une forme méme de pensée dépassée. Pourquoi se
tue-t-on a argumenter sur les preuves classiques de Iexistence de Dieu ?



LA PERSONNALITE DIVINE ' 73

Une existence ne se prouve pas, elle se constate ou s’éprouve. Tout ce que
Pon peut exiger du penseur, théologien aussi bien que philosophe, c’est
d’articuler nettement ce 4 quoi ou ¢z qui il croit, de fournir des titres valables
de sa croyance, de justifier par de bonnes raisons pourquoi il croit avoir
raison contre ceux qui lui contestent ses affirmations. Le théologien raisonne
comme le philosophe, et il est vain d’opposer raison 4 révélation sans s’expli-
quer sur les deux termes.

La raison dans son exercice, au contact des problémes que lui posent
tous les objets de la nature, tend 4 méconnaitre le facteur personnel, afin
de découvrir entre eux des relations générales sinon universelles : elle élimine
Pindividu et le dissout en un systéme de relations, si possible mathématiques.
Mais la raison peut se poser d’autres problémes, au moins aussi brilants :
Que signifie dans I’économie du monde le réle toujours plus précis et
complexe que joue le facteur individuel, au fur et 4 mesure que ’on s*%éléve
le long de I’échelle des corps bruts (les cristaux ont une sorte d’individualité
que ne possédent pas les cailloux, par exemple), puis surtout des vivants?
Et pour ’homme, Iindividuel est si important que les sociétés qu’il forme
s’individualisent aussitét. On peut donc parler d’une vaste loi d’individuali-
sation qui oppose, selon la classification de Cournot, les sciences historiques
aux sciences théoriques. Mais cela n’est encore qu’un probléme liminaire, car
«Pindividu » se distingue de la « personne » morale.

Au-dessus des exigences égoistes de I’individu, tendant 4 faire sien 'univers,
a lui imposer sa volonté de puissance et de domination, se placent les exigences
personnalistes selon lesquelles ’accord des esprits est la condition de Poeuvre
du savoir, de I’art, comme de la moralité vécue. Qu’y a-t-il d’étonnant dés
lors a ce que, dans les grandes religions prosélytiques tout au moins, la per-
sonne soit au cceur de leur édification : fonction du Médiateur, culte méme
de la Vierge chez les catholiques, intérét fondamental pour la question de
Pimmortalité de ’'Ame ou de I’éternité du principe spirituel, réle du péché qui
engage chacun personnellement ; il convient méme d’aller plus loin encore,
car toute la vie mystique sans laquelle il n’est point de religion « en esprit et
en vérité », toute la vie de communion qui est au centre du Christianisme —
ce que Jésus appelle le plus grand commandement —la communion filiale avec
Dieu et fraternelle avec le « prochain », serait dépourvue d’intelligibilité, si
Pon se refusait a mettre au centre de toute attitude religieuse, chrétienne ou
non, la notion ou mieux «l'idée » — presque au sens platonicien — de la
personnalité réelle et éternelle. Comment, dans ces conditions, refuser a
Dieu Pattribution de la personnalité ? Sans elle, Dieu est un principe d’expli-
cation dont tous les titres de noblesse demeurent intacts, mais dont ’action
directe sur les 4mes est inconcevable hors d’un personnalisme réfléchi et
purifié.

Que des conceptions si élaborées aient grand’ peine 4 s’exprimer par les
concepts que constitue la philosophie au seul contact de 'ceuvre de la science
qui tend a dissoudre I'individuel comme le personnel dans une sorte de vaste



74 JEAN DE LA HARPE

anonymat de relations impersonnelles, cela n’a rien d’étonnant. N’est-ce
pas du reste ce dont tous les trés grands philosophes ont eu conscience,
Platon, lorsqu’il figure les vérités les plus importantes sous la forme de
mythes, Kant, lorsqu’il introduit les « postulats» de la Raison pratique,
Bergson, lorsqu’il met au cceur de sa pensée Iidée de la « Durée pure », dont
Les Deux Sources fournissent Pinterprétation religieuse avec la notion du
« modéle », etc... ?

Une conception du transrationalisme dans ces limites nous semble donc
défendable, a la condition qu’il ne s’agisse que d’opposer des plans de ratio-
nalité différents et non de revendiquer pour la philosophie religieuse le grand
«imbroglio » de Dirrationalisme, derriére ’écran obscur duquel les «irratio-
nalistes » continuent 4 se servir de leur raison pour déraisonner en toute
liberté.

La théologie systématique est donc en droit de se constituer sur un prin-
cipe personnaliste et de le soutenir avec la rigueur «rationnelle» la plus
vigoureuse, mais cela comporte une importante restriction que les théolo-
glens se refusent souvent a accepter, a savoir la limite régressive de ’anthro-
pomorphisme. Expliquons-nous sur ce point.

Au lieu de concevoir la personnalité comme une limite supérieure de la
pensée philosophique et de chercher un moyen de P’intégrer a une philosophie
de la «totalité », suivant le terme de M. Miéville, on tend, en vertu d’un
principe d’inertie intellectuelle, 4 suivre la voie inverse en exagérant les
implications anthropomorphiques et a spéculer sur elles comme sur une
chose. La mentalité magique et réaliste, pour ne pas dire matérialiste, sui-
vant les fines analyses de ]. Piaget, instaure une sorte de clair de lune con-
ceptuel ou pseudo-conceptuel, analogue a ces images de Flammarion ou I’on
voit les cratéres désolés de la lune dresser leurs masses inertes sous la réci-
proque d’un « clair de terre » | C’est ce qui explique que de nombreux spiritua-
listes du siécle passé aient éprouvé une sorte de malaise a parler de la « Per-
sonnalité divine», sachant les risques que l’on court d’étre interprété en
un sens «anthropomorphique ». Mais il faut avoir le courage d’aborder
franchement le probléme, puisque, en ce qui concerne Dieu, nous tenons « les
deux bouts de la chaine», a savoir le Dieu impersonnel des idéalistes purs
et le Dieu personnel des chrétiens : si on avait mis la méme énergie a creuser
cette antinomie que les physiciens ont mise 4 concilier la conception ondula-
toire et la conception corpusculaire de la lumiére dans la mécanique ondu-
latoire actuelle, théologiens et philosophes seraient moins empruntés devant
Paphorisme pascalien.

Du reste, gardons-nous de déflorer I’admirable mémorial de la nuit du
23 novembre 1654, trouvé par hasard par un domestique de Pascal, aprés
la mort de son maitre, dans une doublure du pourpoint de celui-ci, et jalou-
sement conservé loin des regards dans le secret d’un vétement : le sens plein
de cet aveu émouvant consiste dans la découverte brusque et dans l'illumi-
nation d’une découverte personnelle, dans le passage rapide d’une conception



LA PERSONNALITE DIVINE 75

intellectualiste & une conception:chrétienne, dont il ne fit jamais état de son
vivant. Respectons donc les secrets les plus intimes des grands morts et ne
les déflorons pas en les sortant de leur contexte spirituel !

Le risque de Panthropomorphisme, qui tue tout aux yeux de ceux qui pen-
sent en profondeur, a été dénoncé avec une vigueur extréme par M. Miéville :
c’est un service qu’il a rendu en donnant un choc et en réveillant les gens de
leur sommeil dogmatique ; nous ne saurions, par contre, accepter toutes les
théses de ce trés distingué philosophe, car la religion en « esprit et en vérité »
exige la perdurabilité de la personne, alors méme que nous ne pouvons nous
représenter comment elle subsiste ou se transforme. Mais I'idée du mystére
de D’existence humaine demeurera toujours voilée par I'inconnue de la mort
et par le scandale du mal. L’essentiel est que Dieu demeure dans ’ame du
fidéle et du croyant la présence réelle qui nous est plus «intérieure que nous
ne le sommes a nous-mémes», suivant un mot célébre de saint Augustin.
La tiche du penseur, philosophe ou théologien, subsiste entiére de garder
devant les yeux la redoutable antinomie pour en chercher une solution qui
demeure concevable dans les limites de nos possibilités intellectuelles et reli-
gieuses, Et tout d’abord que le théologien reprenne la question de la Révélation
et nous en donne une conception cohérente, non matérialiste comme Gaussen
et ses fils spirituels, afin de remplir la mission qui lui est impartie, puisqu’a
lui sont confiées non seulement la garde, mais 'intelligence des Livres Saints.

Nous terminons cet exposé rapide par deux citations. L’une, de Bergson,
- définit Pesprit qui doit animer la recherche vivante: « Tension, concentra-
tion, tels sont les mots par lesquels nous caractérisons une méthode qui
requiert de lesprit, pour chaque nouveau probléme, un effort entiérement
nouveau (O», L’autre, de Charles Secrétan, se passe de commentaire: «Ce que
nous connaissons de plus excellent par lexpérience, c’est D’étre personnel,
c’est Pétre intelligent, I’étre libre ; les plus précieuses qualités de notre nature
sont la sagesse et la bonté. Nous essayons d’élever ces traits a la puissance
de Pinfini, et le résultat de ces efforts est 'idée trés imparfaite sans doute, et
pourtant lumineuse, que nous nous faisons de Dieu... Notre conception reli-
gieuse garde quelque chose de mythologique aussi longtemps que cette
élaboration n’est pas terminée, et peut-étre ne le sera-t-elle jamais » @).

Jean e ra HARPE.

{f) La Pensée et le Mouvant (Alcan, Paris, 1934), p. 111 (lire les développements
p. 97 a 112). — (2) La Raison et le Christianisme (Lausanne, 1863), p. 36.



	Études critiques : la personnalité divine

