
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 118-119

Artikel: Études critiques : la personnalité divine

Autor: La Harpe, Jean de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PERSONNALITE DIVINE

La thèse de licence en théologie de M. le pasteur Edmond Rochedieu ta), dont
nous eussions rendu compte plus tôt dans la Revue si des circonstances

indépendantes de notre volonté ne nous en eussent empêché, est incontestablement

un événement qui marquera dans les annales de notre vie intellectuelle
et religieuse romande ; alors même qu'il a déjà suscité des discussions
intéressantes dans plusieurs de nos groupes philosophiques et théologiques, il
mérite d'en provoquer d'autres encore à l'avenir et nous voudrions dire, dès

le début de cet article, pourquoi nous tenons à employer ce mot d'«

événement ».

Parmi tous les pays de langue française, la Suisse romande est le seul où

théologiens et philosophes ont non seulement échangé des rapports de bon
voisinage, mais constamment collaboré, pendant plusieurs décades — les

réunions de Rolle en sont le vivant témoignage — collaboration qui n'exclut

pas les divergences de vue, mais bien le parti pris d'incompréhension mutuelle

ou même d'hostilité polie. Or, cette tradition que l'on pouvait croire menacée

par les tendances plus radicalisantes, aussi bien de la part des théologiens

que de celle des philosophes, se révèle plus solide que ne paraissaient le

redouter certains esprits inquiets : le livre si humain et compréhensif de

M. Rochedieu contribuera sans doute à la raffermir. L'auteur, par sa culture
à la fois théologique et philosophique, que l'on sent de première main, était
digne de mener la large enquête, qu'il a conduite de façon impartiale et solide,

sur l'un des> problèmes les plus difficiles qui puisse se présenter à la méditation
du théologien et à celle du philosophe, à savoir la question, cent fois posée

(') Université de Genève. Faculté de Théologie : La personnalité divine. Comment

faut-il l'envisager? Essai de critique philosophique et de dogmatique chrétienne sur le

spiritualisme français contemporain et la théologie protestante en France et Suisse

romande, par Edmond Rochedieu. Genève, Les éditions Labor, 1938.



LA PERSONNALITE DIVINE 67

et reposée chez nous, de la « Personnalité divine », question périlleuse entre

toutes, parce que fertile en malentendus et en équivoques.
Mais même dans ce pays où les philosophes demeurent en contact avec les

problèmes de la théologie systématique et où les théologiens s'éprennent
volontiers de philosophie, le problème de l'existence de Dieu, aussi bien que
celui de sa personnalité, ont été délaissés de nombreuses décades durant.
M. Rochedieu en fait la remarque de façon pertinente dans sa préface : « La
théologie protestante... ne s'est guère attachée au problème de Dieu ; pourtant,

l'absolue nécessité a été proclamée bien haut d'affirmer la personnalité
divine » (p. 9).

La situation devient dès lors à peu près la suivante : le croyant tient pour
suffisante la notion du Dieu « rendu sensible au cœur » de Pascal et la
théologie, lui emboîtant le pas, se borne à couler les grandes intuitions mystiques
dans les formes implicites de la dialectique hégélienne ou néo-criticiste ; le

philosophe, épris surtout d'unité, dominé par des préoccupations théoriques,
se contente à son tour de la tradition idéaliste qui fait de Dieu le principe
unifiant de l'être par la médiation de la pensée impersonnelle. L'un et l'autre
admettent tacitement une sorte de barrière entre le Dieu « des philosophes
et des savants » et le Dieu « d'Abraham, d'Isaac et de Jacob », suivant le mot
fameux de Pascal devenu un lieu commun. Dès lors chacun s'isole de son

partenaire et perd en quelque sorte la capacité intellectuelle de poser le
problème de Dieu dans toute son ampleur : les théologiens disent aux philosophes

: « Votre Dieu nous laisse froid, parce qu'il est étranger aux postulats
implicites de notre foi », et les philosophes répliquent aux théologiens : « Votre
Dieu ne nous touche pas davantage, parce qu'il est construit à l'image de

l'homme ». Posé en ces termes, le débat est sans issue : on conçoit que, dans ces

conditions, on recule devant la tâche écrasante d'une confrontation sérieuse

et informée des points de vue adverses, sachant à l'avance que l'effort, si

sincère qu'il soit, court tous les risques d'être payé de l'incompréhension ou
de la mauvaise humeur des deux camps, même dans un pays où la tradition
est à l'entente sur une foule d'autres problèmes religieux ou moraux.

C'est donc un très grand mérite de l'auteur de ce livre que de n'avoir pas
reculé devant une tentative qui pouvait paraître pleine de périls, surtout
lorsqu'on est pasteur en charge.

A bien des égards, et quoique ce livre soit fort heureusement dépourvu
d'esprit polémique, il apparaît comme la réplique d'un théologien épris de

philosophie à un autre ouvrage, bien connu, Vers une Philosophie de l'Esprit
ou de la Totalité, celui de M. Miéville, un philosophe épris de théologie. Laissons

la parole à M. Rochedieu lui-même : « Si le point de vue auquel se place
M. Miéville diffère presque toujours de celui que nous avons adopté, les

solutions qu'il propose se rapprochent maintes fois de nos propres conclusions

» (p. 455), quand bien même l'auteur se réclame des divergences avec
M. Miéville pour renforcer sa confiance dans « le bien-fondé de ses affirmations ».

A cet égard la préface de M. Rochedieu a la valeur d'une sorte de mani-



68 JEAN DE LA HARPE

feste que renforce encore son article paru dans les Mélanges offerts â M. Arnold
Reymond sous le titre « La dogmatique réformée dans ses rapports avec la

philosophie » w).

Il ne saurait s'agir pour nous de résumer l'abondante matière contenue
dans les quelque quatre cent soixante-dix pages qui le composent, non seulement

parce qu'un article de revue n'y saurait suffire, mais parce que la critique

ne doit pas dispenser de la lecture de l'œuvre même. Bornons-nous à

quelques remarques portant d'abord sur la structure même de l'ouvrage.
M. Rochedieu consacre la première partie de son livre, soit plus des trois

cinquièmes de celui-ci, à l'examen des doctrines professées par les tenants principaux

du spiritualisme français contemporain, soit Jules Lachelier, le maître
de presque tous les autres ; Jules Lagneau, dont l'admirable cours sur l'Existence

de Dieu a été publié d'après des notes prises par deux de ses anciens
élèves — le livre s'en ressent terriblement — Emile Boutroux, dont on
connaît cette lumineuse formule par laquelle il définit Dieu : « Dieu est cet
être même, dont nous sentons l'action créatrice au plus profond de nous-
mêmes au milieu de nos efforts pour nous rapprocher de lui. Il est l'être

parfait et nécessaire » te) ; M. Léon Brunschvicg, dont, malheureusement,
l'auteur n'a pu utiliser le dernier ouvrage intitulé : La Raison et la Religion,
qui tire toutes les conséquences de cette énergique affirmation du Progrès de

la Conscience dans la Philosophie Occidentale : « Lorsqu'on rêve encore d'une

philosophie transcendante à la vérité de la science, d'une religion transcendante
à la vérité de la philosophie, il est inévitable que l'on continue à laisser
s'interférer le langage de ces deux conceptions... Au moment où était attendue
la plus grande lumière, à la cime de la spiritualité, le maximum d'obscurité s'est

produit : nuit mystique, inconscient, néant » (t. II, p. 797). Henri Bergson,
dont on sait l'importance personnelle qu'il attachait à la publication des

Deux Sources de la Morale et de la Religion que l'apologétique chrétienne peut
sans difficulté « tirer de son côté » ; et finalement M. Edouard Le Roy, ce

catholique moderniste que les penseurs protestants ne sauraient lire sans en
retirer le plus grand bénéfice.

Cela dit pour situer la matière de l'ouvrage, comment M. Rochedieu en

conçoit-il l'exposition On pouvait imaginer un effort qui eût consisté à

dégager une technique d'exposition variant avec chacun des penseurs étudiés,

s'adaptant aux variétés d'esprits assemblés dans le même livre et pourtant si

différents les uns des autres : si la parenté spirituelle est étroite entre
Boutroux, Bergson et Le Roy, si l'on peut à la rigueur adopter un même schéma

pour ces trois philosophes, Lagneau est unique en son genre, Lachelier

exprime une sorte d'état de transition ; M. Brunschvicg, avec sa sincérité et son

Revue de Théologie et de Philosophie, janvier-juin 1940, p. 112 ss. — (2) De la
contingence ies lois ie la nature (Paris, Alcan), 1913, p. 156.



LA PERSONNALITÉ DIVINE 69

courage intellectuel, aboutît à une forme modernisée du spinozisme, où seule

la connaissance « du troisième genre » subsisterait sur les débris des autres.
L'auteur a jugé bon de procéder autrement et de soumettre toutes ces

perspectives philosophiques à un schéma rigide — Le Roy excepté —, de

les contraindre à s'aligner sur un rang... On les soumet à un véritable interrogatoire

avec questions numérotées : 1. Position philosophique, 2. Théorie de

la Connaissance, 3. Existence et Réalité, 4. La Personnalité, 5. La Personnalité

de Dieu. Or ce schéma nous paraît très discutable. Si les deux dernières

questions se conçoivent fort bien dans la perspective de l'ouvrage, les

deuxième et troisième ne s'adaptent que très partiellement à l'inspiration de

certains d'entre ces penseurs.
Au lieu de concentrer l'attention sur le problème soit de la nature de Dieu,

soit de la personnalité, on la disperse dans des directions secondaires et on
préjuge en quelque sorte de la perspective générale, qui est de la plus grande
importance pour la compréhension profonde d'une œuvre philosophique.
Les vues de chacun se trouvent noyées dans une sorte d'anonymat que nous

regrettons d'autant plus que souvent M. Rochedieu a eu des vues pénétrantes
précisément sur cette orientation propre à chacun. En effet, si les divers types
d'existence — être, existence et réalité — sont fondamentaux chez un
Lagneau, ils demeurent étrangers au groupe formé par Boutroux, Bergson
et M. Le Roy. Si la doctrine de l'immanence caractérise à elle seule, mais
dans la perspective totale de cette philosophie, la position religieuse de

M. Brunschvicg, elle reste, sauf pour Lachelier, extérieure à la pensée des

autres penseurs étudiés. M. Rochedieu paraît s'en étonner ici ou là, mais

il n'y a là rien pour nous surprendre quant à nous te).

Alors que chez Bergson, Boutroux et M. Le Roy, il y a prévalence de

l'inspiration, suivant la tradition du mysticisme chrétien, spécifiquement
religieuse ; alors que chez un Lagneau, au langage concentré et dépouillé de tout
artifice littéraire, la tradition éthique sous-tend la croyance en Dieu, chez

un Lachelier les problèmes de ce genre demeurent un hors-d'œuvre (comme
chez Cournot), et chez M. Brunschvicg nous nous trouvons devant une sorte
de radicalisme idéaliste qui dissout toute notion de personnalité comme le

feu liquéfie le métal Ces critiques ne diminuent en rien l'admiration que
nous éprouvons pour la tentative de M. Rochedieu, vraiment sérieuse, de

pénétrer la notion de Dieu telle qu'elle se manifeste chez ces divers philosophes,

tous de la race des vrais philosophes : et nous n'y saurions suffire, si

nous voulions relever tous les passages qui nous ont frappé. La monographie
consacrée à M. Le Roy est de beaucoup la plus riche et la plus libre. Etait-il
vraiment nécessaire de rappeler, autrement qu'en passant, la discussion de

la Revue de Métaphysique et de Morale et apporte-t-elle des compléments
vraiment utiles à l'information générale Nous regrettons, par contre, que
M. Rochedieu n'ait pas analysé, comme elle le méritait, la discussion pas-

(') Voir pages 50, 82, 112 notamment.



70 JEAN DE LA HARPE

sionnée et ardente que soutint le Société française de Philosophie sur la
Querelle de l'Athéisme, sans oublier une discussion postérieure sur Le Problème
de Dieu et la Philosophie ; à côté de ces deux manifestations où des

divergences de vue entre les principaux membres de ladite société s'accusent

fortement, toute la collection des Bulletins de la Société française de

Philosophie revient souvent à ce problème fondamental : ce qui en eût fait le

prix particulier, c'est que les opinions diverses sont saisies sur le vif, dans
le feu de la controverse W.

L'auteur fait suivre l'exposé dont nous venons de parler, d'un aperçu
synthétique sur le problème de Dieu dans l'ensemble du spiritualisme français ;

ces pages condensées où il se libère du « schématisme » auquel nous avons fait
allusion, sont à méditer et à retenir tout spécialement.

En ce qui concerne la deuxième partie consacrée à l'analyse des œuvres
théologiques (J. Bovon, A. Bouvier, Le Néo-criticisme théologique, P.

Lobstein, M. Neeser, et surtout W. Monod et G. Frommel), on nous permettra
d'être bref. Ici, M. Rochedieu va droit aux faits doctrinaires principaux et
nous ne saurions que le féliciter d'avoir dénoncé, sans ménagement aucun,
les faiblesses internes de la plupart de ces tentatives insuffisamment pensées

— à notre point de vue du moins. Il y a là un vrai courage moral et intellectuel

: à dénoncer certaines fautes de pensée, on facilitera à ceux qui tenteront

à nouveau de poser la question de la Personnalité de Dieu la tâche
d'éviter certains écueils dangereux pour la navigation dans « les eaux
théologiques ».

Parlant des diverses solutions proposées par ces théologiens, M. Rochedieu

écrit : Ces solutions marquant « une étape dans la description de

la personnalité divine, nous semblent cependant partager les mêmes faiblesses

et s'engager dans une même voie sans issue. Seul G. Frommel fait exception,
mais au prix d'une contradiction interne qui rend insoutenable son

point de vue »te).

Qu'on ne voie pas dans la brièveté de nos remarques sur les solutions

théologiques envisagées, une sorte de « condamnation en bloc » qui serait
terriblement prétentieuse de notre part, mais une mise en lumière de lacunes

provenant de la façon même d'envisager la question de la personnalité de

Dieu. L'œuvre d'un Lobstein garde son prix et celle de W. Monod souligne
une des plus grandes difficultés qui soit au monde : faire comprendre, dans

un langage sans doute trop « marcionique », la difficulté de disculper Dieu
du mal qui règne dans l'univers dont on lui attribue la création, sans lui en
faire supporter la responsabilité... à savoir l'un des casse-tête théologiques

par excellence La tentative, pour bizarre qu'elle se manifeste dans les

(r) Bulletin de la Société française de Philosophie (Paris, A. Colin), Séances des

24 mars 1928 et 4 janvier 1930. — (2) P. 310. L'auteur nous prie de communiquer
l'erratum suivant : lire Le Problème du Bien. Essai de Théodicée... au lieu de

« Somme théologique » ...el Journal d'un pasteur (pages 355 et 477).



LA PERSONNALITÉ DIVINE 71

instruments intellectuels auxquels elle recourt, n'en reste pas moins digne de

respect, car elle pose, comme d'autres, le problème suprême pour la
conscience du croyant devant le drame du monde pécheur et corrompu — dont
le spectacle revêt aujourd'hui quelque chose de lancinant — à savoir : « Dieu
est-il devenu étranger à l'œuvre de sa puissance créatrice »

Or, c'est précisément dans cet esprit de compréhension et de foi que
M. Rochedieu a abordé l'étude des solutions proposées par la théologie
protestante de langue française. Cela donne à ses critiques une portée particulière.

On ne nous en voudra pas si, dans nos remarques sur les conclusions de

l'auteur (troisième partie), nous introduisons quelque chose de plus personnel,
car elles touchent au vif de la question. Reprenant le point de vue pascalien,
il centre toute son argumentation sur le divorce entre le Dieu des philosophes

et celui des croyants et conclut par un refus d'appliquer à Dieu le

concept de « personne », lui préférant l'admirable image évangélique du
Père : cette conclusion peut-elle se soutenir véritablement, lorsqu'on fait
abstraction des idées communément admises sur la notion de personne
Remarquons tout d'abord que la notion de personne appliquée à Dieu est

une image au même titre que celle de père ; si l'une a conservé son parfum
d'authenticité, serait-il interdit de tenter de le restituer à l'autre, si rudement
exclue

Que l'auteur pardonne à l'amitié que nous avons pour lui de placer nos

remarques finales sous le signe du transrationalisme de Cournot : en effet, il
nous a fait l'honneur de citer longuement nos conclusions relatives à l'attitude

religieuse de Cournot et de nous prêter gratuitement la doctrine de

l'illustre philosophe français, prêt que nous refusons d'accepter tel quel te).

Ce n'est pas le lieu de reprendre ici la discussion fameuse relative à la
« sincérité de Cournot » sur ce point te). Il nous suffira de citer un passage

typique à cet égard du livre de M. Rochedieu : « Mais — et sur ce point nous

nous séparons de M. de la Harpe — cette attitude transrationaliste nous
semble rompre complètement avec l'autre attitude, celle du rationalisme

critique; nous avons l'impression que Cournot, abandonnant la poursuite du

Dieu des philosophes et des savants, veut par le transrationalisme justifier sa

foi au Dieu des croyants » te).

Chez Cournot, le transrationalisme est une simple esquisse et il est très
difficile de savoir si ce n'était qu'un hors-d'œuvre pour apaiser les esprits
inquiets de son hétérodoxie ou une position personnelle solide ; n'oublions

pas qu'il était un haut fonctionnaire sous le Second Empire et qu'on ne

plaisantait pas alors sur ces matières en haut lieu

(') P. 419-423 et 428-429. — (z) Sur le point de vue de Cournot, lire dans De

l'Ordre et du Hasard, Mémoires de l'Université de Neuchâtel, 1936, p. 361 ss. Voir
aussi G. Milhaud, Etuies sur Cournot, Paris, Vrin, 1927. — (2) P. 429.



72 JEAN DE LA HARPE

Mais laissons là cette digression, pour revenir à l'essentiel de la pensée de

M. Rochedieu.
Tout d'abord, celui-ci trace une ligne de démarcation entre théologie et

philosophie beaucoup trop rigide à notre sentiment personnel ; ce qui
distinguerait philosophes et théologiens, non seulement en fait, mais en droit,
ce serait l'idée même de la Révélation : les premiers lui seraient indifférents
ou ne la prendraient pas au sérieux et ne sauraient donc dépasser la notion
idéaliste de Dieu, alors que les autres feraient essentiellement fond sur elle.

Un Charles Secrétan comme un Maurice Blondel démentent cette affirmation,
sans oublier Malebranche, Boutroux, ou même Bergson. Seulement, il y
a une certaine pudeur chez la plupart des philosophes inspirés par la
personne de Jésus, qui les retient de se référer constamment au texte de sa
révélation, car ce mot peut prendre bien des sens dont l'authenticité est parfois
douteuse. D'où vient que les théologiens fondent leur argumentation sur
la lettre même de la Révélation chrétienne, alors que les philosophes ne le

font guère, ceux-là même qui se réclament directement du message chrétien
C'est que les premiers sont au service d'une Eglise active en préparant de

futurs ministres de l'Evangile du Salut, et qu'ils doivent par là-même demeurer
« étroitement » fidèles à tout ce qui exprime directement cette Révélation :

ils sont tributaires de leur fonction même. Le philosophe est libre d'attaches
de ce genre ; il pense, lorsqu'il est sérieux, par passion d'intelligence totale.
Ce qui domine chez lui, c'est pour les mêmes questions le souci de cohérence,
c'est-à-dire une passion intellectuelle, alors même qu'il est tourmenté par la
question du Mal, au sens chrétien du terme. Dès lors un argument comme
l'argument ontologique, lorsqu'il en a vécu la puissance intérieurement, dans

cette atmosphère très spéciale qu'est la méditation philosophique, prend à ses

yeux une force de persuasion singulièrement décisive, tandis que le théologien
est dominé par la nécessité de répondre à ceux qui lui demandent comment
justifier la foi au Dieu vécu dans la prière et la contrition. Il n'y a pas contradiction

entre les deux termes, mais différence profonde d'orientation dans la

préoccupation centrale. D'un côté, Dieu qui fonde la vérité de l'être, de l'autre,
Dieu qui fonde la foi en un être vivant et communiquant avec vous directement

ou par l'entremise d'un médiateur. D'un côté l'abstrait, de l'autre le

concret ; le Dieu personne et le Dieu unité ou garant de la validité de l'être.
Mais dans toute foi il y a des implications métaphysiques inconscientes,

comme dans toute métaphysique, il y a des implications religieuses et fidéistes.

Dès lors, au lieu de présenter toujours le problème sous la forme d'une

alternative, c'est-à-dire sous la condition du ou, ne vaudrait-il pas infiniment
mieux le présenter, comme problème, sous la condition du et synthétique,
étant bien entendu que le problème doit être posé avant toute tentative de

solution, ce dont on ne se préoccupe guère en général
Dans cette perspective, la notion même de preuve de l'existence de Dieu

est fallacieuse, résidu d'une forme même de pensée dépassée. Pourquoi se

tue-t-on à argumenter sur les preuves classiques de l'existence de Dieu



LA PERSONNALITÉ DIVINE 73

Une existence ne se prouve pas, elle se constate ou s'éprouve. Tout ce que
l'on peut exiger du penseur, théologien aussi bien que philosophe, c'est
d'articuler nettement ce à quoi ou en qui il croit, de fournir des titres valables
de sa croyance, de justifier par de bonnes raisons pourquoi il croit avoir
raison contre ceux qui lui contestent ses affirmations. Le théologien raisonne

comme le philosophe, et il est vain d'opposer raison à révélation sans s'expliquer

sur les deux termes.
La raison dans son exercice, au contact des problèmes que lui posent

tous les objets de la nature, tend à méconnaître le facteur personnel, afin
de découvrir entre eux des relations générales sinon universelles : elle élimine
l'individu et le dissout en un système de relations, si possible mathématiques.
Mais la raison peut se poser d'autres problèmes, au moins aussi brûlants :

Que signifie dans l'économie du monde le rôle toujours plus précis et
complexe que joue le facteur individuel, au fur et à mesure que l'on s'élève
le long de l'échelle des corps bruts (les cristaux ont une sorte d'individualité
que ne possèdent pas les cailloux, par exemple), puis surtout des vivants
Et pour l'homme, l'individuel est si important que les sociétés qu'il forme
s'individualisent aussitôt. On peut donc parler d'une vaste loi d'individualisation

qui oppose, selon la classification de Cournot, les sciences historiques
aux sciences théoriques. Mais cela n'est encore qu'un problème liminaire, car
« l'individu » se distingue de la « personne » morale.

Au-dessus des exigences égoïstes de l'individu, tendant à faire sien l'univers,
à lui imposer sa volonté de puissance et de domination, se placent les exigences

personnalistes selon lesquelles l'accord des esprits est la condition de l'œuvre
du savoir, de l'art, comme de la moralité vécue. Qu'y a-t-il d'étonnant dès

lors à ce que, dans les grandes religions prosélytiques tout au moins, la

personne soit au cœur de leur édification : fonction du Médiateur, culte même
de la Vierge chez les catholiques, intérêt fondamental pour la question de

l'immortalité de l'âme ou de l'éternité du principe spirituel, rôle du péché qui
engage chacun personnellement ; il convient même d'aller plus loin encore,
car toute la vie mystique sans laquelle il n'est point de religion « en esprit et

en vérité », toute la vie de communion qui est au centre du Christianisme —
ce que Jésus appelle le plus grand commandement—la communion filiale avec
Dieu et fraternelle avec le « prochain », serait dépourvue d'intelligibilité, si

l'on se refusait à mettre au centre de toute attitude religieuse, chrétienne ou

non, la notion ou mieux « l'idée » —¦ presque au sens platonicien ¦— de la

personnalité réelle et éternelle. Comment, dans ces conditions, refuser à

Dieu l'attribution de la personnalité Sans elle, Dieu est un principe d'explication

dont tous les titres de noblesse demeurent intacts, mais dont l'action
directe sur les âmes est inconcevable hors d'un personnalisme réfléchi et

purifié.
Que des conceptions si élaborées aient grand' peine à s'exprimer par les

concepts que constitue la philosophie au seul contact de l'œuvre de la science

qui tend à dissoudre l'individuel comme le personnel dans une sorte de vaste



74 JEAN DE LA HARPE

anonymat de relations impersonnelles, cela n'a rien d'étonnant. N'est-ce

pas du reste ce dont tous les très grands philosophes ont eu conscience,
Platon, lorsqu'il figure les vérités les plus importantes sous la forme de

mythes, Kant, lorsqu'il introduit les « postulats » de la Raison pratique,
Bergson, lorsqu'il met au cœur de sa pensée l'idée de la « Durée pure », dont
Les Deux Sources fournissent l'interprétation religieuse avec la notion du
« modèle », etc..

Une conception du transrationalisme dans ces limites nous semble donc

défendable, à la condition qu'il ne s'agisse que d'opposer des plans de

rationalité différents et non de revendiquer pour la philosophie religieuse le grand
« imbroglio » de l'irrationalisme, derrière l'écran obscur duquel les «

irrationalistes » continuent à se servir de leur raison pour déraisonner en toute
liberté.

La théologie systématique est donc en droit de se constituer sur un principe

personnaliste et de le soutenir avec la rigueur « rationnelle » la plus
vigoureuse, mais cela comporte une importante restriction que les théologiens

se refusent souvent à accepter, à savoir la limite régressive de

l'anthropomorphisme. Expliquons-nous sur ce point.
Au lieu de concevoir la personnalité comme une limite supérieure de la

pensée philosophique et de chercher un moyen de l'intégrer à une philosophie
de la « totalité », suivant le terme de M. Miéville, on tend, en vertu d'un
principe d'inertie intellectuelle, à suivre la voie inverse en exagérant les

implications anthropomorphiques et à spéculer sur elles comme sur une
chose. La mentalité magique et réaliste, pour ne pas dire matérialiste,
suivant les fines analyses de J. Piaget, instaure une sorte de clair de lune
conceptuel ou pseudo-conceptuel, analogue à ces images de Flammarion où l'on
voit les cratères désolés de la lune dresser leurs masses inertes sous la

réciproque d'un « clair de terre » C'est ce qui explique que de nombreux spiritualistes

du siècle passé aient éprouvé une sorte de malaise à parler de la «

Personnalité divine », sachant les risques que l'on court d'être interprété en

un sens « anthropomorphique ». Mais il faut avoir le courage d'aborder
franchement le problème, puisque, en ce qui concerne Dieu, nous tenons « les

deux bouts de la chaîne », à savoir le Dieu impersonnel des idéalistes purs
et le Dieu personnel des chrétiens : si on avait mis la même énergie à creuser
cette antinomie que les physiciens ont mise à concilier la conception ondulatoire

et la conception corpusculaire de la lumière dans la mécanique
ondulatoire actuelle, théologiens et philosophes seraient moins empruntés devant
l'aphorisme pascalien.

Du reste, gardons-nous de déflorer l'admirable mémorial de la nuit du

23 novembre 1654, trouvé par hasard par un domestique de Pascal, après
la mort de son maître, dans une doublure du pourpoint de celui-ci, et
jalousement conservé loin des regards dans le secret d'un vêtement : le sens plein
de cet aveu émouvant consiste dans la découverte brusque et dans l'illumination

d'une découverte personnelle, dans le passage rapide d'une conception



LA PERSONNALITÉ DIVINE 75

intellectualiste à une conception-chrétienne, dont il ne fit jamais état de son
vivant. Respectons donc les secrets les plus intimes des grands morts et ne
les déflorons pas en les sortant de leur contexte spirituel

Le risque de l'anthropomorphisme, qui tue tout aux yeux de ceux qui pensent

en profondeur, a été dénoncé avec une vigueur extrême par M. Miéville :

c'est un service qu'il a rendu en donnant un choc et en réveillant les gens de

leur sommeil dogmatique ; nous ne saurions, par contre, accepter toutes les

thèses de ce très distingué philosophe, car la religion en « esprit et en vérité »

exige la perdurabilité de la personne, alors même que nous ne pouvons nous

représenter comment elle subsiste ou se transforme. Mais l'idée du mystère
de l'existence humaine demeurera toujours voilée par l'inconnue de la mort
et par le scandale du mal. L'essentiel est que Dieu demeure dans l'âme du
fidèle et du croyant la présence réelle qui nous est plus « intérieure que nous
ne le sommes à nous-mêmes », suivant un mot célèbre de saint Augustin.
La tâche du penseur, philosophe ou théologien, subsiste entière de garder
devant les yeux la redoutable antinomie pour en chercher une solution qui
demeure concevable dans les limites de nos possibilités intellectuelles et
religieuses. Et tout d'abord que le théologien reprenne la question de la Révélation
et nous en donne une conception cohérente, non matérialiste comme Gaussen

et ses fils spirituels, afin de remplir la mission qui lui est impartie, puisqu'à
lui sont confiées non seulement la garde, mais l'intelligence des Livres Saints.

Nous terminons cet exposé rapide par deux citations. L'une, de Bergson,
définit l'esprit qui doit animer la recherche vivante : « Tension, concentration,

tels sont les mots par lesquels nous caractérisons une méthode qui
requiert de l'esprit, pour chaque nouveau problème, un effort entièrement

nouveau f1'». L'autre, de Charles Secrétan, se passe de commentaire: «Ce que
nous connaissons de plus excellent par l'expérience, c'est l'être personnel,
c'est l'être intelligent, l'être libre ; les plus précieuses qualités de notre nature
sont la sagesse et la bonté. Nous essayons d'élever ces traits à la puissance
de l'infini, et le résultat de ces efforts est l'idée très imparfaite sans doute, et

pourtant lumineuse, que nous nous faisons de Dieu... Notre conception
religieuse garde quelque chose de mythologique aussi longtemps que cette
élaboration n'est pas terminée, et peut-être ne le sera-t-elle jamais » te).

Jean de la HARPE.

(/) La Pensée et le Mouvant (Alcan, Paris, 1934), p. m (lire les développements

p. 97 à 112). — (z) La Raison et le Christianisme (Lausanne, 1863), p. 36.


	Études critiques : la personnalité divine

