Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 118-119

Artikel: Etudes critiques : l'introduction de la réforme en Angleterre sous
Edouard VI

Autor: Meyhoffer, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ INTRODUCTION DE LA REFORME
EN ANGLETERRE SOUS EDOUARD VI:

Il y a incontestablement quelque chose de changé dans Ihistoriographie
catholique. La facon dont plusieurs écrivains romains parlent du protes-
tantisme, ’objectivité, je dirais méme le respect, qu’ils apportent a I’exposé
de doctrines qu’ils ne peuvent approuver ou de faits qui doivent leur étre
désagréables, ne rappellent en rien les allégations d’un Audin ou méme d’un
Denifle. Quw’on pense au P. Piette, par exemple, et 4 sa remarquable étude
sur Wesley. L’édition anglaise (parue en 1937) a été préfacée par un évéque
catholique américain en méme temps que par un pasteur anglais, ce qui
en dit long sur Pimpartialité de Pauteur, un franciscain. « Je n’ai lu aucun
ouvrage sur Wesley », écrit le Rev. H.-B. Workman, « qui me paraisse com-
biner 4 un si éminent degré la perspicacité, I’érudition, ainsi que certain
sens critique que prisera particuliérement le lecteur membre de I'Eglise
méthodiste. » Qu’on pense encore au P. Polman et a son ouvrage sur la
controverse protestante au XVIe siécle, ou au P, Congar et a son exposé sur
Pcecuménisme @), Le modernisme a beau avoir été condamné en 1903, il
n’en a pas moins laissé des traces profondes dans les esprits, et les doulou-
reuses protestations élevées contre lhistoire « orthodoxe » dans le livre cou-
rageux Ce qu’on a fait de PE glise, — ce cri de douleur et de honte que le
clergé frangais faisait entendre en 1908, — ces protestations, dis-je, ne seraient
aujourd’hui, dans bien des cas, plus de mise.

Cest a cette méme tendance ouverte, probe, compréhensive, qu’appar-
tient Pouvrage que je voudrais signaler aux lecteurs de la Revue. Il fait partie

(1) G. ConsTaNT. La Réforme en Angleterre. L'introduction de la Réforme. Edouard
VI (1547-1553). Paris, Ed. Alsatia, 1939, 588 p. — (2) Maximin P1eTTE. La réac-
tion de Fobn Wesley dans I'évolution du protestantisme. 2¢ éd. Bruxelles, 1927, 686 p.
— Pontien PorLman. L’élément bistorique dans la controverse religieuse du XVIe sie-
cle. Gembloux, 1932, 580 p. — M.-]J. ConGar, O. P. Chrétiens désunis. Principes
dun « Ecuménisme» catholique. Paris, 1937, 404 p.



LA REFORME EN ANGLETERRE SOUS EDOUARD VI 57

d’une étude d’ensemble sur lhistoire de la Réforme en Angleterre, qui doit
comprendre quatre volumes consacrés chacun a I'un des régnes d’Henri VIII,
Edouard VI, Marie Tudor et Elisabeth, étude qu’a entreprise ’abbé G.
Constant. Celui-ci, ancien membre de 1’Ecole francaise de Rome, fellow de
I’Université de Liverpool, est aujourd’hui professeur a la Faculté catholique
de Paris. Il s’est fait connaitre par des travaux estimés sur le Concile de
Trente, la contre-réforme en Allemagne, ’Eglise de France sous le Consulat
et PEmpire. Son volume sur Henri VIII, sous le titre Le schisme anglican,
a paru il y a dix ans déja.

L’histoire de la Réforme en Angleterre a tenté bien des écrivains. Le role
d’Henri VIII dans la séparation d’avec Rome de I’Eglise anglaise, celui
d’Elisabeth dans la constitution de Panglicanisme, ont été étudiés de trés
prés: on a moins approfondi, semble-t-il, Pévolution religieuse qui s’est
réalisée sous le gouvernement du jeune roi Edouard VI. Ce fut cependant
le moment décisif de ’établissement du protestantisme en Angleterre. Schisme
sous Henri VIII, qui s’¢tait fait fort d’empécher la Réforme, le mouvement
sous Edouard VI aboutit 4 Pétablissement d’une nouvelle Eglise. Elisabeth,
aprés la réaction catholique de Marie, ne fera que restaurer et rendre per-
manente 'ceuvre accomplie.

Deux hommes, deux politiciens, car ils sont hommes d’Etat et non hommes
d’Eglise, sont particuliérement a 'eeuvre dans la transformation de 'Eglise
d’Angleterre, le protecteur Somerset, puis Dudley, comte de Warwick.
L’intervention de I’Etat dans les affaires religicuses est générale au XVlIe
siécle : il a fallu le secours extérieur du bras séculier partout, ou presque,
pour qu’une ceuvre de réforme ait pu s’établir. A vouloir se constituer sans
lui, — ce qui fut le cas pour Panabaptisme, par exemple, — on sortait de la
légalité ; on s’exposait donc a encourir les suspicions de lautorité, ses san-
glantes répressions et jusqu’a ’extirpation.

Outre les deux ministres, dont notre auteur définit avec précision Paction
successive, le principal réalisatcur des innovations religieuses fut le primat
d’Angleterre, archevéque Thomas Cranmer. Ces trois personnages occupent
le devant de la scéne : c’est avec une admirable pénétration (basée sur une
impeccable connaissance des sources) que sont dépeints leurs intentions, leur
caractére, leur role.

Edw. Seymour, duc de Somerset, était le propre oncle du petit roi Edouard
VI, le frére de sa mére. Cela explique comment, a la mort d’Henri, il put
s’emparer du pouvoir. Plus homme d’idées qu’homme de commandement,
il se montra, au gouvernement, singuliérement modéré. Il constitua a 'époque
des Tudors une telle exception qu’on ne le comprit pas. Bon a I’égard de ses
adversaires politiques, il fit abolir la loi sur la trahison. Il gagna le cceur du



58 FEAN MEYHOFFER

peuple, et sa popularité grandit de jour en jour. Nature raffinée et délicate,
il prohiba le duel. Son attachement a la Réforme était ancien : il datait déja
«des temps périlleux »...

Sa modération naturelle lui inspira une méthode de gouvernement alors
inconnue ; a la violence et a oppression il voulait substituer la liberté et
la tolérance. « Dans les rapports de souverain a sujet », écrit-il dans le préam-
bule de la loi qui abroge ’acte sur la trahison, « rien n’est meilleur, plus stir
et plus désirable quune grande clémence et indulgence de la part du prince
a P’égard de ceux dont il est le chef supréme et le maitre; le pardon et la
grace doivent étre Papanage du pouvoir royal plutdt que la sévérité et la
stricte justice. Il faut que les sujets, de leur c6té, obéissent moins par crainte
des lois sévéres du prince que par amour pour lui» Le respect de la liberté
constitutionnelle fut son principal souci.

Envers ’Eglise, qu’il régit au nom du «chef supréme », méme libéralisme
et modération. Le mot de quietness se retrouve dans presque chaque ordon-
nance relative a la religion. L’abrogation de la loi sur la trahison adoucissait
le sort des catholiques ; celle de la loi sur I’hérésie donna aux réformés la
liberté. Ainsi disparaissaient les lois anciennes De heretico comburendo. Anti-
cipant sur ses contemporains, Somerset avait tenté quelques-unes des réformes
et des libertés dont ’Angleterre devait plus tard se faire gloire.

Mais ce libéralisme fut en grande partie 'occasion de sa ruine. Son neveu
ne ’aimait guére ; on accusait Somerset de tenir le roi en tutelle et comme
prisonnier. Son désir de réformes sociales suscitait I'opposition des conser-
vateurs. Dudley conspira contre lui; il acheta plusieurs. des hommes de
confiance du Protecteur, et, brusquement, il Pemporta. Arrété le 10 octobre
1548, Somerset était quatre jours plus tard conduit a la Tour, et bientét
portait sa téte sur I’échafaud.

John Dudley était né pour Pintrigue. Sagace, silencieux, rusé, plein de
sang-froid, il réussit a cacher ses motifs et ses desseins A ses contemporains.
Sans principes, hypocrite, il est un vrai disciple de Machiavel. Il a Toreille
du roi. L’absolutisme est son systéme de gouvernement : rien ne se fait sans
son avis. Offices et places, il les remplit de ses créatures. Il fait voter par le
parlement un acte qui n’a d’égal a aucune autre époque de I’histoire d’Angle-
terre : ce fut un crime de haute trahison de s’assembler douze personnes dans
I'intention de changer une loi. Et ce fut en vertu de cet acte, abrogé aprés
Pexécution de Somerset, que fut condamné Pancien Protecteur. Warwick
n’est conduit que par I’envie et par ambition.

De quel cété allait-il s’orienter au point de vue religieux ? On crut d’abord
a une réaction catholique ; mais le jeune roi, du fait de son éducation, étant
favorable a la Réforme, Warwick y vit ce qui pourrait le mieux favoriser
son avancement et celui de sa famille. Il commenca par se débarrasser des
Henriciens qui lui avaient servi a se débarrasser de Somerset.

Se trompant lourdement sur la valeur du nouveau maitre de ’Angleterre,
les réformés du continent le prenaient pour une éclatante lumiére: ils



LA REFORME EN ANGLETERRE SOUS EDOUARD VI 59

n’avaient plus que des reproches pour la tiédeur de Somerset, cause, disaient-
ils, de sa chute.

Les progrés de la Réforme sous Warwick furent rapides. Un abime plus
profond se creusa entre ’Eglise catholique et celle d’Angleterre. Appliquées
avec modération sous Somerset, les transformations sont imposées par
Warwick d’une fagon violente et absolue. Tous les livres liturgiques d’avant
le Prayer Book de 1549 sont abolis et leur destruction ordonnée ; aucun
ménagement n’est gardé : les églises sont dépouillées de leurs ceuvres d’art,
de leurs richesses. Les biens d’Eglise, les fondations pieuses sont confisquées,
— et dans ces spoliations, Warwick n’a garde de s’oublier.

Voila donc deux hommes qui se succédent au gouvernement, deux hommes
qui se sont attachés a donner a4 ’Eglise une nouvelle organisation. A étudier
leur action ecclésiastique, nous trouvons I’exacte contrepartie de leur tempé-
rament et de leur méthode. Sans pouvoir montrer ici leur ceuvre sous ses
aspects divers, il en est un particuliérement important, et sur lequel abbé
Constant a porté sa minutieuse étude : c’est la transformation, au cours des
années 1547 4 1553, de la notion eucharistique, transformation révélée par le
Prayer Book de 1549 et celul de 1552.

Le culte eucharistique, « centre de la religion catholique », fut le point le
plus attaqué par la Réforme ; autour de lui se sont concentrées les contro-
verses les plus ardentes. C’est lui qu’a visé particuliérement le parti avancé
des réformés anglais.

Au début, rien ne fut changé : les funérailles d’Henri VIII se firent avec
le cérémonial habituel ; 4 son couronnement, Edouard VI préta serment
devant le Saint Sacrement exposé sur 1’autel, et entendit la messe. Le Par-
lement, dans son premier acte, sévit contre ceux qui parlaient avec irrévé-
rence du Sacrement de 1’autel. Il est vrai que beaucoup ne s’en faisaient
pas faute. « Déja », écrit un contemporain, « par toutes les boutiques et hos-
telleries, par les cabarets, aruaux et aultres places publiques, on ne faisoit que
disputer de la foi: Il n’y avoit ni vieille babillarde, ni vieillard radoteur, ni
sophiste plein de paroles... qui n’enseignassent la Sainte Escriture avant que
de Pavoir apprinse.» Sermons, livres, contes, chansons, ballades, comédies
tournaient en dérision la doctrine catholique. Des sobriquets sont donnés a
’hostie consacrée : Round Robin, Fack in the Box,the Sacrament of the Halter...
«Hoc est corpus meum » devient Hocus pocus.

Une loi interdisant de blasphémer ’eucharistie introduisit la communion
sous les deux espéces: cette innovation était compensée par le caractére
conservateur de I’acte. La Convocation, la premiére, la vota le 2 décem-
bre 1547, nullo reclamante. Saisi du Bill, le Parlement y donna son adhésion,
puis Pordonnance royale confirmant P’acte fut émise le 27 décembre. Cette



6o FEAN MEYHOFFER

loi, ou se discerne une intention luthérienne, manifeste ’esprit de conciliation
qui domine tout le gouvernement de Somerset. A c6té du fait de la communion
sous les deux espéces, une autre influence protestante se marque dans I’obli-
gation de célébrer tout le service en langue anglaise, premiére apparition
de la langue vulgaire dans la liturgie anglicane. Mais, si la forme de la liturgie
se « luthéranisait » ainsi, le fond en restait, alors, encore catholique. Il s’appa-
rentait trés nettement a la Pia consultatio d’Hermann de Wied, archevéque
de Cologne, due, d’ailleurs, en grande partie a Bucer. Un premier Livre de
Communion, paru en 1548, enregistrait ces innovations : il comprenait deux
parties, Pexhortation 4 la communion et ’administration de la communion.

La tendance qui se marquait de plus en plus nettement, dans les notions
plutot que dans les termes liturgiques, était, comme on disait alors, « to turn
the Mass into a Communion», changer la messe en communion. Chez les
luthériens, la messe, perdant tout caractére de sacrifice, avait pour but
anique la communion des fidéles: elle ne se célébre qu’en présence d’une
assemblée qui participe a la céne. L’archevéque Cranmer et ses partisans sont
d’avis que Defficacité de la céne ne s’étend pas au dela de sa réception. L’Order
of Communion de 1548 fait donc une concession a I'idée Iuthérienne lorsqu’il
détourne de communier aux messes privées: c’est un acheminement vers
Pabolition de la messe ou les fidéles ne communient pas.

La messe, toutefois, reste encore intacte. Une rubrique du Livre de Com-
munion défend expressément de changer un rite ou une cérémonie quelcon-
ques du service jusqu’a nouvel ordre. C’est toujours la messe latine du missel
de Salisbury (Sarum) qui continue a étre dite, — jusqu’au jour ou apparaitra
le Book of Common Prayer de 1549. Cranmer lut-méme, en 1548, célébre encore
la messe selon le rite ancien. Mais c’est 4 son initiative que des modifications
y sont et y seront apportées.

Ces modifications donneront son caractére au Prayer Book de 1549, qui
marquera une nette évolution vers le luthéranisme. Ce qui importe essentiel-
lement, c’est de faire disparaitre de l’eucharistic la notion d’oblation, de
sacrifice, et de la remplacer par celle de communion. Un questionnaire avait
été envoyé par Cranmer aux évéques : si les « Henriciens » répondirent dans
un sens catholique, ce fut cependant, sous I'influence de P'archevéque, une
doctrine nettement luthérienne qui fut adoptée. La messe n’est plus un
sacrifice, mais un mémorial, une représentation du sacrifice de la Croix. Celui
seul qui communie participe aux fruits de la céne : le sacrement ne sert qu’a
celui qui le regoit.

Des écrits luthériens sont traduits en anglais (comme The Declaration of
the Mass, de Marcourt, imprimé & Wittemberg) ; surtoat des Tracts anglais
sont propagés: on en connait vingt'a trente parus en 1548, et sans doute
furent-ils plus nombreux. Il y a tout un mouvement d’effervescence contre
la messe, analogue a celui de I’Allemagne de 1521 4 1525. Le nom de messe
disparait : on ne parlera plus que de Holy Communion. 11 est nécessaire que
quelques fidéles au moins communient avec lofficiant. Tout ce qui consti-



LA REFORME EN ANGLETERRE SOUS EDOUARD VI 61

tuait un acte formel d’oblation est entiérement supprimé. Le célébrant place
simplement le pain et le vin sur I’autel, sans aucune cérémonie liturgique ;
Poffrande continue a se faire, non pour procurer au prétre l’argent néces-
saire a la fourniture du pain et du vin, mais pour les pauvres : offering prend
le sens de collection. Les familles offrent pain et vin (ou ’équivalent en argent),
mais un des donateurs au moins doit communier, — ce qui tend toujours a
substituer 1’idée de communion a celle de sacrifice.

La consécration est conservée, mais avec un sens nouveau. Les anciennes
priéres subsistent — et ’on comprend combien elles devaient tenir & cceur &
ceux qui les avaient toujours prononcées — mais on les dépouille de leur
caractére mystérieux. Elles sont dites a haute voix, et non a voix basse. Et
ces priéres changent de sens. Les mots : «les dons, saint sacrifice offert pour
PEglise, le pape, I’évéque et les fidéles », qui marquent si explicitement la
notion de sacrifice, sont changés en: nos priéres. « Nous vous supplions de
recevolr avec miséricorde nos priéres ». La commémoration du sacrifice rem-
place la répétition du sacrifice. La sainte victime présente sur Pautel et qui
doit étre portée en la divine présence (priére : Supplices te rogamus) devient :
« Commandez que nos priéres et nos supplications soient portées en la pré-
sence de votre divine Majesté... »; et ainsi de suite. L’oblation dont il est
constamment question aprés la consécration, devient uniquement, dans le
Prayer Book, celle du chrétien uni 4 Jésus-Christ, et non celle de Jésus-Christ
lui-méme. « Nous vous offrons, nous vous présentons, 6 Seigneur, nos ames
et nos corps, pour étre un raisonnable, saint et vivant sacrifice... »

La messe, ainsi dépouillée de son caractére de sacrifice, est ramenée a un
service de louange et d’action de grice; mais n’est-ce justement pas la le
sens primitif et vral de leucharistie ? Elle ressemble beaucoup a la Messe
latine de Luther (1523), et & sa Messe allemande (1526). Le fond de Pceuvre
est bien luthérien, mais demeure toutefois un compromis.

L’évolution vers la Réforme va s’accentuer, et d’une fagon bien plus
radicale ; cela sera dfi a la présence 2 Londres d’éléments continentaux ani-
més non plus de esprit luthérien, mais de celui de Calvin.

Le régne de Edouard VI a vu affluer en Angleterre des exilés, des proscrits,
des réfugiés en nombre immense. Ils débarquaient de France ou sévissait la
persécution, des Pays-Bas ot les placards de Charles-Quint fulminaient les
peines les plus cruelles pour la simple lecture des Ecritures, d’Allemagne ou
I'Interim rendait aux Evangéliques la situation intenable; il en venait
d’Italie, il en venait d’Espagne. Des Eglises étrangeéres se constituaient, dont
certaines vivent encore aujourd’hui. Parmi ces milliers d’¢migrés auxquels
I’Angleterre faisait accueil, il était des hommes de premijer plan: Pierre
Alexandre, Bernard Ochino, Pierre Martyr Vermigli, Utenhove, Dryander,



62 FEAN MEYHOFFER

Tremellio, a Lasco, Fagius, — surtout Bucer : Ils constituent ce que lon a
appelé le groupe de Lambeth, une phalange d’hommes en relation avec
Calvin, avec Bullinger et les Suisses, et qui inspirera archevéque Cranmer.

Bucer et Fagius trouvent dans le Prayer Book de 1549 — compromis, nous
le disions, entre le dogme catholique et celui des réformés — des objets de
blame. Calvin, qui en a pris connaissance, reproche, comme abus manifestes,
la priére pour les morts, Pintercession des saints. L’administration de la
communion plusieurs fois par jour, les vétements sacerdotaux, les cierges, le
ton et les attributs des célébrants : tout parait encore trop catholique aux
réformés continentaux. Quoiqu’il fat Pauteur du Prayer Book, Cranmer lui-
méme n’en était pas entiérement satisfaijt.

La notion nouvelle qui va s’imposer sera celle-ci : disparition de toute idée
de présence matérielle dans Peucharistie.

Le premier acte, c’est Ridley, évéque de Londres, qui 1’accomplira le
I1 juin 1550 il abat le maitre-autel de la cathédrale de Londres, et au pied
des degrés il dispose une simple table. La méme transformation s’opére dans
toutes les églises du diocése, et Warwick ordonne dans le pays entier cette
guerre aux autels. « Are factz sunt hare » — les autels sont devenus des au-
ges, écrit Jean Ulmer, étudiant suisse a3 Oxford. Calvin encourage Edouard VI
a aller de I’avant ; Bucer, Pierre Martyr, Knox I’approchent et enflamment
son zéle. Il passe dés lors 4 une réforme plus radicale.

Le Prayer Book est soumis 4 Bucer et 4 Pierre Martyr qui occupent, le
premier a Cambridge, le second 4 Oxford, la chaire royale de théologie. Dans
un traité en vingt-huit chapitres, la Censura, Bucer, a la veille de sa mort,
émet son opinion dont il sera tenu grand compte dans I’élaboration du
Prayer Book de 1552.

Bucer, a la fin de sa vie, représente un compromis entre Luther et Zwingli :
P'union du corps de Christ avec le pain et le vin est purement sacramentelle,
n’existant pas en dehors de la réception, laquelle est spirituelle. « Le Christ
est regu vraiment et en réalité par la foi, et sa substance nous est donnée dans
le sacrement, mais je nie sa présence terrestre, parce qu’il a quitté ce monde. »
Ainsi, réception véritable du corps et du sang de Jésus-Christ par la foi, sans
que toutefois le pain et le vin les contiennent. D’ou, pas plus de permanence
que de transsubtantiation ou de concomitance: «ces choses», dit Bucer,
«sont une commune source d’impiété et de superstition ». L’adoration de
Peucharistie, corollaire de la permanence, est donc défendue. Voila les prin-
cipes qui dirigeront le remaniement de la messe anglicane.,

Pour éloigner toute croyance a la transsubtantiation, la priére qui précéde
la consécration est modifiée ; elle devient : « Accordez-nous qu’en recevant
ces créatures du pain et du vin, conformément a Pinstitution de Votre Fils,
notre Sauveur, et en souvenir de sa mort et de sa passion, nous participions a
son trés saint corps et a son trés précieux sang » Les gestes, les inclinations
qui accompagnent la consécration sont supprimés. La priére dite d’humble
accés, qui se disait a genoux a I’autel, immédiatement aprés la consécration,



LA REFORME EN ANGLETERRE SOUS EDOUARD V1 63

— véritable acte d’adoration des espéces, — est transposée, et placée avant
la consécration. Par la méme raison, on retranche 1’4 gnus Dei. La rubrique
qui recommande au prétre de ne prendre que la quantité de pain et de vin
nécessaire pour la communion, est effacée : Bucer y voyait la croyance a la
permanence du corps de Christ, a sa présence en dehors de la réception. La
rubrique de 1552 dit : « §’il reste du pain et du vin, le curé s’en servira pour
son propre usage ». Supprimé aussi 'usage de recevoir Peucharistie sur les
lévres et non dans les mains : il impliquait que les mains ointes des prétres
sont plus saintes que celles des laiques.

Bref, on ne veut plus rien de luthérien comme encore trop catholique ; la
pure doctrine des Suisses est la seule bonne. Toute allusion a une présence
réelle est si soigneusement évitée que les paroles : « Béni soit celui qui vient
au nom du Seigneur » furent effacées du Sanctus, lequel est pourtant pure-
ment scripturaire. Dans le méme ordre d’idées, a Lasco aurait désiré la sup-
pression de I'agenouillement pour la communion. Knox, de sa propre autorité,
avait, a Berwick, donné la céne aux communiants assis. Cependant, aprés
de vives polémiques, ’agenouillement resta I’attitude indiquée par le Prayer
Book, mais on inséra dans le volume (paru le 27 octobre 1552) une feuille
appelée Black Rubric, ou 'on expliquait que Pacte de s’agenouiller ne com-
portait aucune superstition,

Avec le Prayer Book de 1552 les changements sont assez nets pour que le
peuple ne puisse plus penser, comme cela était possible avec celui de 1549,
assister a ’ancienne messe ; tout a été changé : la messe n’est plus reconnais-
sable.

L’introit n’existe plus. Le célébrant, debout sur le pavé de Iéglise (pour ne
pas séparer le prétre du laique), et devant une table couverte d’une nappe
blanche, débute par le Pater et par les dix commandements (usage calviniste),
Aprés chaque précepte du Décalogue, les assistants demandent pardon des
transgressions qu’ils ont pu commettre, et la grace de Pobserver fidélement ;
c’est Tunique vestige du Kyrie eleison. Les collectes, ’épitre, I"évangile, le
credo qui suit le sermon, sont les seules parties dont ’ordre n’ait pas été
modifié. Aprés quelques versets de I’Ecriture, au choix du célébrant, pour
exhorter a la charité envers les pauvres, vient ’oraison pour le souverain,
PEglise, le clergé et le peuple, souvenir du Memento des vivants, qui se disait
au canon de la messe. Suivent l’exhortation a la communion, la confession
générale et absolution : toutes choses qui, en 1549, précédaient immédiate-
ment la communion. L’officiant récite ensuite la Préface avec le Sanctus, la
priere d’humble accés (seul reste déformé de ’ancien canon), les paroles de
consécration ; puis il procéde immédiatement 4 la communion du clergé et
du peuple. L’office se termine par le Pater, suivi d*une priére d’action de graces
pour obtenir les fruits de la passion et de la mort du Christ dont le corps et
le sang viennent de nourrir spirituellement chaque communiant, par le Gloria
tn excelsis, transposé du commencement 3 la fin, et parla bénédiction. Telle est
aujourd’hui encore, en ses parties essentielles, la Holy Communion anglicane,



64 FEAN MEYHOFFER

C’est, a mon avis, 'un des grands intéréts du livre de ’abbé Constant que
I’étude comparative trés poussée qu’il a faite des divers stages de la liturgie
eucharistique depuis la messe romaine jusqu’au service de communion actuel-
lement célébré.

Je disais au début de ce compte rendu que trois hommes avaient princi-
palement agi dans ’acheminement de ’Eglise d’Angleterre vers sa réforma-
tion : Somerset, dont la modération se marque dans la « luthéranisation » du
culte ; Warwick, plus agressif, qui « calvinise » ’Eglise ; et enfin Cranmer. Je
n’ai guére, jusqu’ici, que cité le nom de ce dernier. Il fut ’Ame du mouvement
réformateur, et ce fut lui qui y maintint sans cesse une religieuse intensité.
L’abbé Constant consacre tout un chapitre a la pensée théologique de 1’ar-
chevéque de Cantorbéry. Ses opinions et ses croyances ont sensiblement
évolué : et I’Eglise anglicane I’a suivi. Lui-méme confesse les variations de
sa doctrine : « J’avoue », écrit-il en 1551, « que peu de temps avant d’écrire
mon catéchisme, j’étais dans Perreur de la présence réelle, de méme que je
fus, durant de longues années, en diverses autres erreurs, comme celles de
la transsubstantiation, du sacrifice propitiatoire des prétres a la messe, des
pélerinages, du purgatoire, des indulgences, et autres superstitions et croyan-
ces erronées... Chaque jour j’en demande pardon a Dieu, delicta juventutis
mee et ignorantias meas ne memineris, Domine ».

Les relations de Cranmer avec les Suisses, Vadian et surtout Bullinger,
sont étudiées avec soin, ainsi que l’influence exercée sur lui (4 c6té de celle
d’a Lasco et de Bucer) par Calvin et Théodore de Béze. On ne peut se défendre
d’un sentiment d’admiration et de reconnaissance pour la maniére objective,
et je dirais sympathique, dont cette étude est menée. Portraits d’hommes,
portraits fouillés, vivants et nerveux ; examens précis de points de théologie
ou de controverse : voila le riche caractére de ce volume. I1 y manque, peut-
étre, une perspective un peu plus lointaine. Quelles ont été les réactions de
Popinion publique devant les changements imposés ? Que furent les résis-
tances ou les adhésions populaires ? Il ne semble pas que cela ressorte bien
nettement de I’histoire religicuse qui nous est offerte. Des ordonnances ont
été édictées, des mesures prises, des livres de propagande répandus, — mais
comment les accepta-t-on et s’y soumit-on ? Nous discernons micux infil-
tration des idées calvinistes dans les XLII Articles de foi que dans la foi des
fidéles, ou il elit été intéressant de nous faire pénétrer.

Qu’il me soit encore permis, et cela est dfi a Pauteur, de souligner d’un mot
lintérét de divers appendices qu’il a joints a son livre, et qui portent (aprés
des indications bibliographiques) sur des questions d’ecclésiologie et de liturgie.
L’un d’cux est consacré a ’emploi de la langue nationale dans le culte. L’on
sait combien, depuis le haut moyen 4ge, ’Eglise, pour marquer son unité, a
insisté sur 'usage obligatoire et unique du latin, Or, en avril 1921, le Saint



LA REFORME EN ANGLETERRE SOUS EDOUARD V1 65

Siége a concédé aux catholiques yougoslaves I'usage de leur langue pour les
chants, tant a la messe qu’au salut ; plus encore, le récent concordat élaboré
avec ce pays autorise le slave ancien pour toute la liturgie, y compris la messe.
(Ce concordat, toutefois, le gouvernement n’a pu, en 1937, le faire approuver
par la Skouptchina.)

L’appendice V porte sur la question controversée depuis le XVIe siécle
de la validité des ordinations anglicanes. Le mouvement d’Oxford (tractaria-
nisme), puis les Conférences de Malines entre lord Halifax et le cardinal
Mercier, 'ont ravivée. La bulle du 13 septembre 1896 a, du c6té romain,
terminé apparemment la discussion ; mais les archevéques de Cantorbéry et
de York ont déclaré, au nom du clergé d’Angleterre, ne pas accepter le juge-
ment du pape, qui dit ceci : « uctoritate Nostra, motu proprio, certa scientia,
pronuntiamus et declaramus ordinationes ritu anglicano actas, irritas prorsus
fuisse et esse omninoque nullas». La bulle, toutefols, considére qu’elle ne
traite que d’un point de discipline ; il ne s’agit pas la d’une question de
doctrine entrainant Pinfaillibilité : c’est dire que, bien que Rome ait solen-
nellement parlé, la décision reste en fait réformable.

Jean MEYHOFFER.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXI1X (NO 118-119, 194I). 5



	Études critiques : l'introduction de la réforme en Angleterre sous Edouard VI

