Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 118-119

Artikel: Le sens des mots : étpog-étp / kipha-kipha / [...] : dans Matthieu
XVI:18a

Autor: Gander, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE SENS DES MOTS:
Térpoc-métpa | KIPHA-KIPHA [ RDYD-NDYD
DANS MATTHIEU XVI:18a.

Aucun texte n’a peut-étre inspiré plus de réflexions de tout genre
que Mat. xvi, 18 . Et pourtant, comme on pourra s’en faire une
idée par le bref historique qui va suivre, une étude n’a jamais été
entreprise, bien qu’elle fiit primordiale : ’étude sémantique appro-
fondie du mot « pierre » auquel nous avons affaire dans le passage le
plus difficile, la premiere partie de Mat. xv1, 18. C’est ce que nous
voulons essayer de faire dans ce travail.

En ce qui nous concerne, ’historique de la question, 4) pour le
fond, 5) pour la forme, se présente schématiquement ainsi :

a) Les Péres de ’Eglise ancienne ne sont arrivés a aucun accord
sur ce passage. Au sujet de mérpa, ils ont émis quatre opinions :
I. C’est la foi de I’apétre Pierre ; 2. c’est la profession de foi de Pierre ;
3. c’est Pierre lui-méme ; 4. c’est le Christ.

Les deux conceptions les plus propres a nous intéresser sont celles
d’Origene et de Tertullien. Le premier a spiritualisé et universalisé
la parole de Jésus a Pierre: métpa yap mic 0 Xpiotod pabntig @.
Le second, par contre, ’a concrétisée et personnifiée : mwétpa, dit-il,
c’est ’apotre Pierre en personne (. De toute fagon, dans ces premiers
siecles, aucun Pere ne I’a rapportée a PEglise catholique romaine @,

(1) Cf. la bibliographie donnée dans un dictionnaire philologique relativement
restreint, comme celui de W. BAuer. — (2) Mirbt, n°o 59. — (3) Idid., no 55. —
(4) Cf. Cu. GuiGNEBERT, La primauté de Pierre, p. 29; Jos. TurMEL, La papauté,
p. 113 ; Kurt GuGGISBERG, « Mat. xv1, 18 und 19,... » dans Zedtschrift fiir Kirchenge-
schichte, 1935, p. 278.



6 GEORGES GANDER

Les théologiens de ’Eglise moderne, depuis le XVTIe si&cle, se sont
partagés en deux camps, suivant leur confession. Chez les catholiques,
et sous 'impulsion de Bellarmin, on a mis au point des théories qui,
a une ou deux exceptions prés, ont la méme orientation, le dogme :

E. Dublanchy: L’apétre Pierre est la pierre fondamentale de
PEglise dont les pontifes romains sont les successeurs et, comme tels,
les bénéficiaires de la promesse de Jésus & Simon (®.

Mgr Bartmann : La parole de Jésus a Pierre signifie octroi, a cet
apétre, de la qualité de chef supréme et la volonté d’instituer la
hiérarchie et la succession apostolique postérieure (2.

Jos. Turmel: Le « Tu es Petrus» n’a été adressé qu’a un seul
apétre, Pierre, et n’implique aucune supériorité sur les autres mem-
bres du Colleége apostolique .

M. J. Lagrange: Le « Tu es Petrus» équivaut a: « Tu es le bien
nommé », et montre que ce qui a permis a Pierre de faire sa confes-
sion messianique au Maitre et a Jésus sa promesse a ’apétre, c’est
une révélation regue directement du Pére par le disciple (.

Chez les protestants, la diversité et surtout les nuances sont plus
importantes et relevent de la critique :

Apres Luther, les Réformateurs ont fait valoir que mérpa visait la
foi de Pierre et que la parole de Jésus a Simon ne s’appliquait pas
seulement a cet apdtre, mais encore a tous les croyants. Zwingli a
donné la plus grande accentuation a cette conception, en ces termes :
Ce sont tous ceux « qui croient que Christ est le Fils du Dieu vivant
qui sont fondés sur le Rocher et qui s’appellent conséquemment
des rochers » (9.

Les critiques actuels, qui nous intéressent au premier chef, ont
professé des vues que nous résumerons ainsi, dans la mesure ou elles
concernent notre discussion :

Bultmann : L’idée exprimée dans Mat. xvi, 18 correspond a
Pexpérience pascale de Pierre a Jérusalem. Avec les termes TTérpog-
méTtpa, on a affaire 4 un jeu de mots intentionnel ; et métpa ne désigne
rien d’autre que le rocher qu’est Pierre ©).

Schweitzer : Le sens de ce passage de Matthieu est eschatologi-

(Y) Dict. de Théologie catholique, Paris, art. « Eglise», I. — (2) Mgr BARTMANN,
Précis de dogm., p. 148, 3. — (3) TURMEL, ouvr. cité. — (4) LAGRANGE, Evangile
selon saint Matthiew. — (5) Zwinglis Werke, éd. Finsler, Egli, Kohler, t. II, p. 370.
— (6) BurtmaNN, « Die Frage nach dem Messianischen Bewusstsein Jesu u. das
Petrus Bekenntnis», Z. N. W., 1919-20, p. 165 ss.



TTETPOC-TTETPA DANS MATTH. XV1I : 18 7

que. Il repose sur la conviction que Jésus, comme premier représen-
tant d’un monde nouveau, peut promettre l'instauration de son
régne qu’il manifestera a la Parousie, en qualité de Messie (9.

Will: év tadtn T mérpo implique une espéce d’investiture de
Simon de Capernaiim. Mais cette derniére est personnelle, spiri-
tuelle et intransmissible (2,

Guggisberg : La parole de Jésus a Pierre est fondamentalement
eschatologique. Mais son sens a perdu ce caractére, du fait que la
Parousie a tardé a venir et qu’on a vu alors instauration du nouvel
Eon dans linstitution de I’Eglise. Quant 4 la papauté, elle n’a rien
affaire avec ce verset : elle est un produit de I’histoire postérieure.
Pour le détail, les mots de Jésus ne s’adressent proprement qu’a
Pierre. Ils ne visent rien d’abstrait. Et Pattribution de la qualité de
métpo 4 Jésus fait violence au texte G,

b) La question de la forme de Mat. xv1, 18 n’est pas moins contro-
versée que celle du fond.

Des la plus haute antiquité chrétienne déja, si ’on en croit Wal-
ton @ les versions anciennes ont varié dans leur forme :

Version perse: Et ego tibi dico; tu es petra religionis mea (i. e.
lapis) et fundamentum ecclesiz mez super te extructum erit...

Version arabe: Et ego dico tibi, quia tu es petra et super hanc
petram zdificabo...

Version éthiopienne : Et ego quidem dico tibi, quod es petra, et
super hanc petram @dificabo domum meam christianorum...

A Tépoque moderne, les reproches d’inauthenticité se sont fait
toujours plus fortement entendre. Le premier savant qui les ait
fondés sur des arguments sérieux est Weisse, il y a un peu plus de
cent ans ), Toutefois, les tenants de I'authenticité sont redevenus
nombreux, ces derniéres années.

Voici comment les savants actuels, qui nous occupent, ont pris
position dans ce probleme :

Tous les catholiques croient fermement a ’authenticité pléniere ©.

Les indépendants et les protestants se divisent principalement
ainsi :

(1) A. Scuwertrzer, Geschichte der Leben-Fesu-Forschung, 1921, p. 416 s. —
(2) Rob. Wirw, Dict. encycl. de la Bible, art. « Eglise», t. I, p. 321. — (3) Gucers-
BERG, art. cité, p. 266-300. — (4) B. WaLrroN, Biblia Sacra polyglotua, t. V, p. 80
s. — (5) Christ.-Herm. WEissg, Evangel. Geschichte, t. 11, p. 93 ss., 101. — (6) Cf.
DuBLANCHY, art. cité.



8 GEORGES GANDER

Guignebert : La conception de Jésus ne serait plus eschatologique
si le Maitre avait voulu fonder « son Eglise » sur la terre et en confier
la direction a Pierre. Mat. xvi, 18 est donc inauthentique. Ce pas-
sage ne se trouve ni dans Marc, ni dans Luc. Il appartient a la der-
niére couche rédactionnelle. I1 a été introduit par Matthieu dans une
anecdote que rapportait Marc, comme un élément essentiel que ce
dernier aurait ignoré (9.

Dell : Mat. xv1, 17-19 n’est pas une parole originelle de Jésus,
mais une ceuvre de ’évangéliste. Les détails en ont été forgés par
I'imagination populaire, travaillant sur les données relatives a la
personne de Pierre @,

Schnitzer : Cette parole a été imaginée et insérée dans ’Evangile
de Matthieu & Rome, afin de complaire a la papauté 3.

Geetz : Ce n’est pas une parole authentique de Jésus. Au moins
dans son ensemble, elle procede de 1’évangéliste. Elle repose sur une
conception et sur un apophtegme rabbinique précis. Son origine est
un midrasch, semblable a celui d’Esaie 11, 1, texte ou l'on attribue
a Abraham la qualité de pétra. Le rédacteur de Matthieu attribue
cette qualité-la a Pierre, parce que cet apétre était mieux encore
désigné qu’Abraham, en vertu de I’assonance Pétros-pétra @,

Goguel : Ce fragment est de la troisieme des parties qui constituent
IEvangile de Matthieu ©). C’est un de ces éléments qui ne provien-
nent pas de Marc et que Matthieu n’a pas davantage en commun
avec Luc. Ce verset est donc une adjonction ©.

Pernot : Luc a travaillé sur le texte de Matthieu, tel que nous le
possédons. Pour cela, il restreint et critique implicitement le texte
de Matthieu et, plus rarement, celui de Marc. Mat. xvi, 17-19 a ajouté
a Marc vii, 29 un passage bien connu sur Pierre et sur ’Eglise du
Christ. Luc 1x, 20 ne le reproduit pas .

Guggisberg : Aucun argument décisif n’a encore été apporté contre
Pauthenticité de Mat. xvi, 18-19. Dans la communauté chrétienne
primitive, Pierre n’a pas joul d’une primauté personnelle et exclusive
telle qu’a Rome un vaticinium ex eventu ait pu étre forgé. Il faut done,
en tout cas, supposer Pauthenticité de la parole de Jésus & Pierre ®.

(*) GUIGNEBERT, ouvr. cité, p. 17-26. — (2) A. Dert, « Mat. xvi, 17-19», Z. N.
W., 1914, p. 1 ss. — (2) J. Scunitzer, Hat Fesus das Papstum gestiftet? p. 79. —
(4) K.-G. Gerz, Z. N. W ., 1921, p. 166-168. — (5) M. GogukLr, Introd. au N. 7.,
t. I, p. 420. — (6) Ibid., p. 405 s. et 421. — (7) H. PERNOT, Etudes sur la langue
des Evangiles, p. 25. — (8) GUGGISBERG, art. cité, p. 278.



TTETPOC-TTETPA DANS MATTH. XV1I : 18 9

Ce court historique montre suffisamment que théologiens et criti-
ques ont rivalisé d’ingéniosité et de science pour n’aboutir finalement
qu’a une impasse : ils n’ont point préalablement essayé, ce qui est
primordial, de saisir le rapport Pétros-pétra. Si 'on se tourne vers
ceux qui se livrent habituellement & cette recherche, les philologues,
on ne trouve rien non plus qui se rapporte a ce passage de Matthieu.

¢) Trench, qui a compris de bonne heure la nécessité d’étudier les
termes grecs du Nouveau Testament, n’a pas effleuré ceux de ce
texte. Il compare cent huit synonymes, soit a peu prés en moyenne
trois cents mots, sans toucher a la bivalence : TTérpog-mérpa ou aux
concepts bibliques de pierre (.

Depuis lors, on n’a jamais tenté de faire, pour cette locution dif-
ficile, ’enquéte philologique que Fcerster, par exemple, entreprit
pour cette autre tournure difficile qu’est Philippiens 11, 6 5 (3.

Les grammairiens spécialisés dans les études bibliques ne font
pas davantage de remarques sur cette phrase de Matthieu ou sur
Pun de ses termes :

Les Anglais Plater et White ne relévent quelque chose d’intéres-
sant qu’aux versets 12 et 21 du chap. xvi de Matthieu, mais rien au
verset 18 (3.

Le catholique Abel, dans Mat. xv1, 18, ne met en lumiere que ’em-
ploi du pluriel pour le singulier, mohon @,

Les araméisants Bauer et Neander ne rapportent rien de parti-
culier ).

Helbing, dans ses travaux sur le grec koinique de la Bible, ne
signale rien non plus ©.

Pernot, qui cite Mat. xvi, 18, n’explique que la conjonction 0,
en disant : elle a le sens de « que » ; c’est le 671 complément (7,

Les grammairiens protestants Blass et Debrunner, dans Mat. xvi,
remarquent ’omission du verbe « dire », au verset 14, et la valeur de
la conjonction o0 prf, au verset 22, mais ne relevent rien dans le
verset 18 ).

(1) R.-C. TrencH, Synomymes du N. T. — (2) Fe&rsTER, « QU OpTOYUOV
nmoator... Z. N. W., 1930, p. 115-128. — (3) W.-E. PraTER et J. WHITE, 4
Grammar of the Vulgate, cf. p. 159. — (4) F.-M. ABEL, Gramm. du grec biblique, cf.

§ 41c, p. 164, 392 et 383. — (5) Hans Baukr et Pontus NEANDER, Gramm. des
bibl. Aram. — (6) Rob. HELBING, Gramm. der Septuaginia, et Kasussyntax ber
den Septuaginia. — (7) H. PErNoT, ouvr. cité, p. 116. — (8) F. Brass et A. DE-

BRUNNER, Gramm. des N. T. Griechisch, cf. § 480, 1 ; 365, 1.



10 GEORGES GANDER

Les ouvrages similaires, comme 1’Jtala et Vulgata de Rénsch, ne
projettent également aucune lumitre sur cette phrase.

Quant aux dictionnaires, celui qui nous fournit le plus d’indica-
tions, le Dictionnaire philologique de W. Bauer, ne nous apporte pas
grand’chose de nouveau ou de décisif. Dans Mat. xvi, 18, dit cet
auteur, pétra a Pacception figurée. Ce terme fait partie d’un jeu de
mots avec Pétros: ’apdtre ainsi nommé doit représenter le fondement
de roc sur lequel Christ édifie son Eglise. Pétros est 1’équivalent de
Paraméen NEY2D et doit étre entendu comme s’il y avait Kngdg. L’at-
tribution a4 Simon du nom de Kephas-Petrus est encore énigmatique.
Il s’en faut en tout cas de beaucoup que la nature de cet apétre ait
toujours présenté le caracteére de dureté ou de solidité de la pierre.

Cette grande confusion, régnant ainsi dans les esprits, révele bien
la nécessité d’une étude sémantique approfondie des termes grecs et
araméens qui expriment les notions de pierre. Seule cette étude
pourra préciser, dans Mat. xv1, 18, tout ce qu’il est possible de pré-
ciser ; et, éventuellement, tirer de ce texte quelques conclusions qui,
par recoupement avec les observations faites par I’exégése ou par la
critique, permettront peut-étre de poser un ou deux jalons pour un
examen philologique ultérieur de ce passage.

Le probleme de cette étude sémantique se pose d’une fagon trés
précise : réentendre ces mots dans le sens purement originel et a
Iexclusion de toute autre acception que celle qu’ils avaient pour
ceux qui les ouirent, les transmirent ou les écrivirent.

La possibilité de cette recherche-la dépend de deux conditions:
Pancienneté et la teneur des manuscrits.

L’ancienneté des manuscrits qui nous ont conservé Mat. xvi, 18,
est trés grande, de ’aveu méme de la plupart des critiques qui
nient P'authenticité de cette parole de Jésus :

Guignebert attribue ce passage a la derniére couche rédaction-
nelle ; Dell, a ’évangéliste ; Goguel, a la troisitme main qui refondit
le premier écrit du Nouveau Testament dans la forme que nous lui
connaissons aujourd’hui. Or, d’aprés 'opinion toujours plus large-
ment accréditée de nos jours, la rédaction de notre évangile cano-



TTETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : 18 11

nique selon Matthieu ne serait pas postérieure & 8o (. A en croire
Pernot, on pourrait méme remonter jusqu’en 70; ce philologue
affirme en effet que « Luc a travaillé sur le texte de Matthieu tel que
nous le possédons» @. Quant a la présence dans ce verset d’un
terme qui étonne certains, & cette époque-1a : ékkAnaoia, on se l'ex-
plique toujours mieux maintenant. Voici ce que Laroche remarque
a ce sujet: « L’emploi isolé dans les évangiles du terme « Eglise»
(Mat. xvi, 18 et xvii, 17) ne trahit pas nécessairement un long
développement de la vie ecclésiastique... En 51, saint Paul montre
que les chrétiens I’avaient completement adopté pour leurs propres
communautés. La traduction de Matthieu « ekklesia », pour rendre le
terme employé par Jésus, serait donc parfaitement vraisemblable
vers 7o » (3,

L’ancienneté de Mat. xvi, 18 est donc bien suffisamment attestée
pour autoriser I’étude sémantique que nous préconisons pour ce
verset.

La forme manuscrite de ce passage est aussi parfaite que pos-
sible, selon la science textuelle néotestamentaire :

Les textes grecs n’offrent aucune variante. Ils ont cette teneur :
Kdyw dé oot Néyw *© 0Tt o €l Tlérpog kai é&ml Tou':m H méTpa
oikodounow pov TNV ékkAnoiov @,

Les textes syriaques anciens sont tout aussi nets. Dans la version
syriaque du Sinai, notre passage ne se trouve point, du simple fait
qu’il appartient a I'un des fragments disparus dans ce palimpseste :
Mat. xvi, 15 (début)-xvi1, 11 (fin). En transcription, ils se présentent
sous cette forme : Oph eno omar no lok dath ou kiph4 ; wecal hode
kipha (ebeneih lecithi) (),

Les textes de la vieille latine sont également en excellent état. La
seule divergence qu’on décele vraiment entre eux est insignifiante ;
c’est, dans le mss. Corb. I, le démonstratif banc (pour TadTy TH)
remplacé par istam. Pour ce passage de Matthieu, ils renferment les
mémes termes que ceux de la Vulgate: « Et ego dico tibi, quia tu
es Petrus et super hanc petram (edificabo ecclesiam meam...) » ®,

(1) Cf. Jean LarocHE, art. « Matthieu » dans Dict. encycl. de la Bible, t. I1, p. 122~
123. — (2) H. PErNoT, ouvr. cité, p. 25. — (3) Cf. Jean LarocHE, art. cité, § 6. —
(4) Ci. la derniére édition du texte donné par Eberh. NEsTLE, Novum Testamentum
Greece. Et Huck-LieTzMANN, Synopse der drei ersten Evangelien. — (5) Cf. les édit.
crit. suivantes: pour la peschitid, Pusey-GwiLLiam ; pour la syriaque curetonienne,
F.-C. BUurxiTT ; pour la syriaque sinaitique, A.-S. LEwis. — (6) Cf. P. SABATIER, Bi-
bliorum Sacrorum... vetus italica ; et J. WorbpswortH et H.-J. WarTE, N. 7. latine.



12 GEORGES GANDER

La forme manuscrite de ce verset est donc, elle aussi, parfaite ; et,
par conséquent, nous pouvons entreprendre I’étude sémantique des
notions grecques et araméennes sur lesquelles repose toute la com-
préhension de Mat. xvi, 18.

* *
Tétpog-métpa | Kiphd-kiphd [ REWD-RDID

Dans le christianisme oriental ancien d’expression sémitique, on
semble avoir identifié les deux notions de l'idée de pierre en les
réduisant a la répétition d’un seul des deux termes, celui de mérpa.
En effet, comme nous lavons vu, les versions anciennes perses,
arabes et éthiopiennes passent pour porter Pétra-pétra ) ; et elles
appellent ’apétre Simon Pétra: « Tu es Péira, et sur cette pétra...».
La raison en est due a ce fait que, dans le monde oriental ancien,
c’est ’araméen qui prévalut. Or, comme nous le révele le syriaque,
qui est simplement la forme orientale de Paraméen, 1’araméen
employait un seul terme répété: NRDID-NDID (syriaque: kiphi-
kiph4). On a donc cru pouvoir penser que cette répétition devait
impliquer I’identification et conférer a I’apotre Simon le nom et la
qualité de « pétra ».

Dans le christianisme occidental moderne d’expression francaise,
on a également identifié les deux notions de I’idée de pierre, mais en
les réduisant a la répétition de l’autre terme, celui de « pierren:
«Tu es Pierre, et sur cette pierre...» @?. La raison réside dans le
fait que le frangais, plus pauvre que le grec en mots et en moyens
d’expression, ne pouvait recouvrir, d’une fagon appropriée, la biva-
lence TTétpog-méTpa.

(1) Nous ne sommes point catégorique la-dessus. Car, ne connaissant pas nous-
méme ces trois langues, nous devons fonder cette remarque sur 'autorité de Walton.
Or, dans la Syriaque, ce philologue traduisait par la méme identification de Pétra-
pétra, alors que, comme nous le verrons plus loin, cette répétition, en syriaque,
nimp}ique pas du tout l’identiﬁcation, par opposition & la distinction grecque
TTérpog-métpa, bien au contraire. — (2) Il est remarquable, & ce propos, que, philo-
]oglquement parlant, la traduction est la méme chez les auteurs romains et chez
les critiques protestants, tandis que, théologiquement parlant, la compréhension de
ce verset est radicalement différente de l'une a4 'autre des deux grandes fractions
du christianisme moderne : cf., pour les catholiques, «la Sainte Bible de 'abbé A.
CrampoON, revisée par les Péres de la Compagnie de Jésus et des Professeurs de
Saint-Sulpice » ; pour les protestants, «le Nouveau Testament traduit par M. Go-
GuEL et H. MONNIER » (éd. du Centenaire) ; en outre, La Bible, version synodale,
Lausanne, La Bible de SEGOND, etc.



TTETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : 18 13

Dans le christianisme luthérien, par contre, grace a la richesse, a
la souplesse et a la liberté d’expression de la langue allemande, on a
distingué, aprés Luther, ces deux termes grecs en les traduisant
réciproquement par « Petrus» et par « Felsen » (.

Dans le christianisme d’expression flamande, on s’en est tiré en
empruntant simplement les deux mots grecs et en les naturalisant en
néerlandais, sous la forme « Petrus-petra» .

Cette bréve enquéte révele bien la profonde incertitude dans
laquelle se trouvent les exégetes, en présence de Mat. xvi, 18.

*
* *

On a pensé lever cette difficulté en postulant que 1’usage araméen
devait assimiler (kiphi-kiphi) les deux notions que le grec dis-
tingua (TTétpog-méTpar).

Culmann, a cet égard, observe: Ioriginal semble étre araméen.
Dans le judéochristianisme primitif, on établissait probablement un
lien entre le nom de Pierre et la fondation de ’Eglise @,

Les auteurs des notes de la Bible de Crampon expliquent : « Pierre,
c’est-a-dire rocher, un homme rocher. Telle est, par rapport a I’édi-
fice extérieur de ’Eglise, la signification précise du nom de Pierre
(araméen Céphas) @ que le Seigneur avait promis a Simon, fils de
Jean, la premiere fois qu’il le rencontra (J. 1, 42) » 3.

Formulée d’une fagon précise, I’hypotheése avancée voit dans la
seconde notion de l'idée de pierre (mérpa) une désignation pure et
simple de la personne de 'apdtre Simon (TTétpog); et elle invoque
pour cela la répétition du méme mot araméen (RDID=ND1D) qu’elle
suppose recouvrir les deux fois le méme sens.

Il est délicat de rétablir exactement I'usage de la langue de Jésus,
des apodtres et du christianisme. Il est certain cependant qu’en géné-
ral pour les paroles néotestamentaires le texte syriaque nous ’éclaire
excellemment, mais a condition qu’on l’emploie selon toutes les
régles de la linguistique et de la philologie comparatives. Or, ce n’est
pas ce qu’on a fait:

(1) Cf.le N. 7. de LuTHER, Berlin 1935 ; Das N. T., Dt Jos.-Fr. von ArLiOLI. —
(2) Cf. Bijbel StaTeEN VERTALING, 1934; Jac eT Pierer Kruwr, Bijbel (éd. du
Jubilé), 1937. — (3) Art. Simon, dans le Dict. Encycl. de la Bible, t. I1, p. 676. —
(4) En réalité, en araméen, on n’a pas Céphas, mais Cépha (NDD). — (5) Sur ce
dernier point, il faut encore remarquer que le grand exégéte catholique LAGrRANGE
n’est pas d’accord avec cette explication du surnom de Pierre. Cf. son Commen-
taire, ad loc. ; nous reviendrons la-dessus.



14 GEORGES GANDER

Il est évident que les textes syriaques usent d’un seul terme (kiphd)
pour les deux grecs (TTétpog-métpa): Dath ou kiphd wecal hode
kiphd. Mais cela n’implique point du tout que le second kiphd recou-
vre forcément ’exacte acception du premier : la personne de Pierre.
Nous pouvons savoir, au contraire, par ’étude comparative des
langues que: I° certains termes complexes admettent une ou plu-
sieurs nuances a coté de leur acception générale ; dans les dialectes
sémitiques, c’est particuli¢rement le cas des mots de vie, d’eau,
d’arbre et de pierre; 2° un terme complexe dans une certaine langue.
est traduit proprement dans une autre par lexplicitation de la
nuance qui est alors recouverte ; c’est ce que les Septante ont fait
pour I’Ancien Testament, ils ont expliqué les idées hébraiques com-
plexes par des notions grecques exprimant la nuance impliquée dans
chaque cas: moyens d’existence, sources, vigueur, solidité, etc.

Or, ces deux remarques de la linguistique générale s’appliquent
exactement au terme araméen de NDYD ; son équivalent syriaque,
kiphd, le montre :

1° Kiphi est un terme complexe dont lacception générale est
celle de mwétpog (MBog) : nom de personne et nom de chose, et dont
les nuances particulieres sont celles de métpa : « rocher-abri; bloc
de rocher ; chose impénétrable, dure ou ferme comme un roc ».

Ce caractere linguistique apparait bien, si l’'on étudie, en grec
et en syriaque, les passages relatifs aux notions de pierre qui nous
occupent, en comparant chaque fois le terme dont use l'une de
ces langues avec celui qu’emploie ’autre. On obtient alors ce tableau

sémantique :
a) Noms propres

1. TTétpog — kiphd = 46 fois
2. Knopdg — kipha = 6 »
3. Tlétpog — Pethros = 3 »
b) Noms de choses

4. MOog — kiphi = 36 fois
5. métpo — kiphd = 3 »
6. métpa — schou'd = 7 »

Total = 101 fois

(1) Pour faire I’économie de toutes ces références, ainsi que de celles qui suivent,
nous renvoyons le lecteur aux lexiques et concordances bibliques qui lui donneront,
aussi bien que nous pourrions le faire ici, les indications des passages en question.



TETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : 18 15

Nous en dégageons aisément les remarques suivantes :

Le grec a recours a autant de termes qu’il faut, si bien qu’aucun
d’eux ne ’emporte nettement sur les autres par le nombre d’emplois
ou n’en recouvre pleinement Pacception : Sur 101 exemples, « Pierre »,
nom de personne = 49 fois TTétpog (1. et 3.), soit méme pas 50 %;
« pierre », nom de chose = 36 fois AiBog (4.), soit presque 40 % ;
« pierre », chose comme un roc = 10 fois métpa (5. et 6.), soit envi-
ron 10 %,. _

Mais le syriaque, lui, se contente pratiquement d’un seul terme qui
peut prendre tour a tour les diverses nuances auxquelles on a affaire :
Sur 101 exemples, « Pierre», nom de personne; « pierre,» nom de
chose ; et « pierre », chose comme un roc = 52 fois + 36 fois + 3 fois,
soit, en tout, 91 fois le méme terme, dans les trois cas, celui de kiphd
(1., 2., 4., 5.); Cest-a-dire déja plus de go %. En outre, le 10 9%,
restant ne compte pas proprement a part, puisqu’il représente des
cas qui se résolvent par ailleurs dans ceux de kiphd: « Pierr e », nom
de personne = 3 fois Péthros (3.), graphie syriaque du grec TTéTpog
qui, d’habitude, se rend mieux encore par kiphd (1.); «plerren,
chose comme un roc = 7 fois schou'd (6.), équivalent araméen du
grec métpa qui se rend également par kiphd (5.).

Par conséquent, kiphi = bien la totalité : 100 %,.

La raison sémantique de cette superposition de sens dans le terme
de kiphd, et donc de REYD, est fort simple : la désuétude des anciens
vocables sémitiques particuliers a I'idée de pierre. En effet, I’hébreu
disposait encore de ]ZN, YHO et T7%Y. Ce sont tous des termes précis
renfermant I'une ou lautre nuance de l’idée de pierre, a peu pres
respectivement comme les grecs Aifog, métpa et mérpog. Mais les
Syriens, qui citerent I’Ancien Testament dans leur rédaction du
Nouveau Testament, n’employerent plus que le complexe syriaque
kiphd (araméen NIDYD) pour I'un comme pour l'autre de ces trois
vocables hébreux précis :

le JAR du Ps. cxvi, 22 devient le kiphd de Mat. xxi, 42,
le Y90 de Nomb. xx, 7 devient le kiphi de I Cor. x, 4,

le M3 du parallele, Ex. xvii, 6, devient le kiphd de I Cor. x, 4.
Et si nous interrogeons les dictionnaires hébreux et syriaques, nous
observons parallélement que :

1AN s’est conservé dans le syriaque 4bnd un certain temps, par
exemple pour la traduction de la peschittd de ’Ancien Testament,



16 GEORGES GANDER

mais n’intervient plus, en tout cas, dans les versions du Nouveau
Testament (9.

Y90 a perdu la moitié de sa signification : en hébreu, ce terme
désignait : 4) un roc, b) une monnaie ; en syriaque, sal’d n’a plus que
ce sens de monnaie @,

718 a purement et simplement disparu en syriaque ®.

Il est naturel que lorsque les termes, porteurs des nuances parti-
culieres d’une idée, se sont usés, les notions représentées par ces
nuances demeurent toujours dans la pensée. Ainsi, pour des couleurs,
chez certains peuples, on peut ne disposer que d’un mot général
désignant le jaune, le vert et le bleu. Cela ne signifie pas pour autant
qu’on les confonde. Au contraire, on les distingue, mais autrement
que les peuples qui recourent a autant de vocables particuliers ; on
le fait, par exemple, grice au contexte. Cela saute aux yeux dans une
traduction correspondante : le traducteur n’hésite jamais. Il décele
toujours la nuance, recouverte dans chaque cas par le terme com-
plexe ; et, si sa langue distingue ces derniers par des mots particu-
liers a chacun de ces cas, il use alors des divers mots précis que lui
offre sa langue.

Les Septante nous le montrent remarquablement, quand ils doivent
eux aussi rendre en grec la pensée sémitique de I’hébreu. Ainsi, le
mot hébreu exprimant généralement lidée d’arbre est Y¥. Mais,
dans cette langue, ce mot est complexe. Il marque : 1. I'idée générale
d’arbre ; 2. la nuance particuliére de «objet en bois»; 3. la nuance
particuliere de « matiere végétale comestible propre a la subsistance
ou a la vie de ceux qui s’en nourrissent ». Or, le grec ne possede natu-
rellement pas de forme générale qui recouvre toute cette aire lin-
guistique, mais des termes particuliers de cette idée. Il Pexplicitera
donc chaque fois par un de ces termes particuliers, porteurs de la
nuance alors impliquée dans Y¥: 1. dévdpov, «et sous tout arbre
verdoyant» = en hébreu, 1437 V}T“‘)D NTNY; en grec, Kol
UmokAaTW TovTOg dévdpou dacéwg (Deut. xi1, 2.) 2. E0Aa, «en bois

(1) R. Pay~E SmrtH, Thesaurus Syriacus, t. I, col. 17 ; GesEN1US, Hebr.-Deut-
sches Wirterbuch. — Cf. encore, ainsi que pour les cas suivants, C. BROCKELMANN,
Lexicon Syriacum ; et J. LEvy, Chalddisches Worterbuch diber die Targumim. —
(2) Cf. P. SmrtH, ouvr. cizé, t. II, col. 2645. — (3) Nous trouvons bien la forme
sourthd, «image, texte » ; mais ce terme-la ne dérive pas proprement de la famille
a laquelle appartient le MY hébreu qui signifie «rocher». Cf. BROCKELMANN, ouor.
cité, p. 624 et 279.



T'ETPOC-TTETPA DANS MATTH. XV1 : 18 17

d’acacia» = en hébreu, MW Y¥Y; en grec, &k FUhwy donmrwy (Ex.
XXV, 10.) 3. 10 EUNov, «l’arbre de vie» = en hébreu, DMII V5
en grec, 10 Z0hov Tiig Lwig (Gen. II, 5.)

2. Kipha recouvre si bien les trois nuances particulieéres que tra-
duit le grec mérpa : « rocher-abri»; « blocs de rocher »; « chose solide,
impénétrable ou ferme comme un roc» que, pour les exprimer, le
syriaque a recours indifféremment au terme commun kiphd ou a
un vocable particulier qui, comme le faitle grec métpa, en contienne
proprement la notion, tel le mot schou'd, « rocher, bloc, roc ».

Nous nous en assurons parfaitement en étudiant les passages grecs
et syriaques dans lesquels intervient cette notion-la de l'idée de
pierre. Nous obtenons alors le tableau suivant :

a) « Rocher - abri»
métpa — kiphd  (Mat. xxvii, 60)
»  — schou'd (Marc xv, 46)

b) «Blocs de rocher »
métpa — kipha  (Mat. xxvin, §51)
»  — schou‘d (Apoc. vI, 15)
»  — (Apoc. vi, 16 a)

¢) « Chose solide, impénétrable ou ferme comme un roc »
métpo. — schou'd (Mat. vir, 24)

» o o— > (Luc v, 48)
»  — ) (Luc v, 6)
»  — ) (Luc v, 13)

»  — kiphé (I Cor. x, 4).

Ainsi, le terme araméen originel kiphd ou NRDID exprime non
pas plus ou moins une seule idée, mais trois notions bien distinctes.
Et, par conséquent, afin de connaitre le sens exact que renferme
l’idée de « pierre », dans tel passage, on ne peut pas se tourner sans
autre vers I’araméen. Il faut d’abord identifier le terme que choisit
le grec pour traduire le mot araméen, soit, dans notre cas, le syria-
que () et ensuite interroger le contexte.

(1) Nous ne voulons naturellement point dire par la que le texte grec n’est qu'une
version et le syriaque 'original. Nous ne pouvons traiter ici ce probléme qui touche
a la critique néotestamentaire (cf. pour cela Léon Vacanay, Initiation a la Critique
textuelle néotestamentaire, p. 32-33). Les manuscrits grecs les plus anciens que nous
possédions, N, A, B, C et D, s’étagent entre le IVe et le VIesiécle. Les manuscrits
syriaques, Ss, Sc et Sp, se placent au IVe et au VIe siécles ; mais le premier notam-

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXIX (N© 118-119. 1941). 2



18 GEORGES GANDER

Dans Mat. xvi, 18, le grec a recours aux deux termes précis dis-
dincts: TTétpog (nom, ou plus exactement surnom de personne) —
métpa (« rocher-abri; bloc de rocher ; chose impénétrable, dure ou
ferme comme un roc »). Il explicite ainsi le syriaque : ki'pbﬁ (surnom
de personne) — kiphi (« rocher-abri; bloc de rocher; chose impé-
nétrable, dure ou ferme comme un roc»). Et il révele que le premier
kiphé recouvrait la valeur du nom de personne et le second, celle
du nom de chose de schou‘a.

La derni¢re considération, qui pourrait peut-étre arréter certains
critiques, est la question de savoir si, linguistiquement parlant, un
méme terme, employé deux fois de suite dans une langue, peut avoir
une premiere fois un sens et une seconde, un autre. Il en va ainsi,
en tout cas, en syriaque — par conséquent en araméen — et préci-
sément d’une fagon étendue en ce qui concerne notre terme de kipha.

Nous le vérifions par la relation néotestamentaire de la mise au tom-
beau de Jésus. Ce récit, sous sa forme complete dans Matthieu et dans
Marc (), nous présente la répétition de I'idée de pierre avec une accep-
tion chaque fois différente : « pierre » (= rocher-abri, soit caveau) et
« pierre » (= objet en pierre, dalle-couvercle, soit fermeture de caveau).
Le grec explicite bien cette différence dans les deux textes, en recou-
rant 2 ses deux termes particuliers : métpa, pour la premiére notion,
et MBog, pour la seconde ®. Mais le syriaque procéde autrement.
Dans Matthieu, il n’emploie quun seul terme complexe, I’habituel
kiphd, qu’il répete : kiphd pour la premiere notion et kiphd pour la
seconde. Et nous avons: kiphi-kiphi — métpa-Aifog, exactement
comme notre passage de Mat. xvi, 18 porte : kiphd-kiphd = Tlétpog-
nétpa. Or, la relation parallele de Marc de la mise au tombeau nous
démontre incontestablement qu’en syriaque on n’assimilait évidem-
ment point, ni ne confondait, par cette répétition du méme terme
kiphi, les deux notions en une seule, mais qu’au contraire on dis-

ment nous a conservé de nombreux passages du IIe siécle. Il est donc évident que
si le syriaque n’est pas exactement et généralement a l'origine du grec, comme
le texte massorétique l'est a 'égard de la version des Septante, il est fréquem-
ment plus ancien que lui. Il n’en est pas ainsi une simple traduction; au
contraire, il est & méme de I'éclairer, ayant pu mieux que lui revétir — mais natu-
rellement pas toujours expliciter, si c’est alors contraire i I'usage araméen — la
pensée qui est & I'origine de nos écrits saints : la pensée araméenne palestinienne de
Jésus ou des apbtres, puisqu’il dispose des mémes racines sémitiques (kiphd = ND2).
Cf. G. DaLmaN, Fesus-Feschua, die drei Sprachen Fesu, p. 1 4 6. — (¥) Mat. xxv,
59, 60 ; Marc xv, 46; Luc et Jean sont incomplets & ce propos: Luc xxii1, 53 et
Jean x1x, 40 4 41. — (3) Mat. xxvI1, 60b et c; Marc xv, 46d et e.



TTETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : 18 19

tinguait bien, dans Pesprit, ces deux nuances que le grec exprime par
deux vocables particuliers, ici mérpoa-Mbog. En effet, alors que Marc
grec n’est en rien différent de Matthieu grec (chaque fois la distinc-
tion métpa-Aifog), Marc syriaque, pour exprimer la premiére notion,
se sert du vocable particulier schou‘a, équivalant au kiphd recou-
vrant ’acception de «rocher» (abri; bloc de pierre; chose solide,
ferme ou impénétrable comme le roc) qui est traduite, en grec, par
nérpa. Et il ne garde kiphd que pour la deuxiéme notion de « chose
en pierre» (AM0og). Or, les deux relations sont, pour le reste, paral-
leles mot a mot :

En grec, Mat. xxvi1, 60 Marc xv, 46
puvnueiw, 6 éhoTouncev év TH METPR | MVAMOTY O NV AehaTounuévov
kol TPoOKuNiGag ABov uéyav TH | €k méTpag kol TPoTekUAMOEV

8Upa Tod pynpeiov. AMBov émi Thvy Buvpov TOD
Uvnueiov.
En syriaque, Mat. xxviI, 60 Marc xv, 46.

bbeith qbourd hatha dyileh danqir | bqabrd dangir wa
bkiph4 ; weagel kiph4 rabtha cal bschouca ; weagel kiphd cal
tharcad dbeith qbouri tharceh dagbra.

Autrement dit, kiphd-kiphid = métpa-NBog = schou'd-kiphi. Et,
ainsi, kiphd-kiphd (ou RDID-NRDYD), pour le sens = non pas deux
fois kiphd, c’est-a-dire deux fois métpa, ou bien deux fois Aibog;
mais = soit schouci-kiphd, soit kiphd-schoucd ; c’est-a-dire enfin
= ou méTpa-Aibog, ou AiBog-métpo.

Par conséquent, la répétition d’un terme complexe, et, particu-
lierement de notre araméen kiphd-kiphd, bien loin de signifier for-
cément une répétition, une assimilation ou une confusion de I’idée,
peut, au contraire, impliquer une fois une notion et une autre fois
une autre. Et ce n’est, dans ce cas, que le texte grec parallele et le
contexte qui nous permettent de préciser les notions en question.
Or, dans Mat. xv1, 18, le grec est net. Il explicite cette répétition sem-
blable de kiphi-kiphi (donc de RDID-NDYD) par les deux termes
particuliers distincts de mérpa et de TTérpog ; soit kiphd-kiphd = ici,
TTétpog-méTpa.

Il est donc absolument impossible que le second kiphd puisse dési-
gner la personne de l’apotre Pierre. Ce terme ne recouvre que l’ac-
ception du particulier schoucd qu’il implique et que le grec explique



20 GEORGES GANDER

par métpa (« rocher-abri; bloc de pierre ; chose impénétrable, solide
ou ferme comme un roc »). Il appartient a ’examen du contexte de
préciser Iacception particuliére dans laquelle est prise cette derniere
notion. Mais, en tout cas, nous pouvons ainsi conclure ce paragraphe
sur Poriginal araméen de TTérpog-métpa :

Cet original est bien araméen. Il nous est parfaitement connu par
le texte de la Syriaque de Mat. xvi, 18. Il a la forme kiphd-kiphd ou
NIDWD-RDYD. Cette répétition formelle n’implique pas du tout une
confusion, une assimilation ou une identification des deux notions de
I'idée de « pierre ». Au contraire, tout esprit araméen, selon le génie
propre a sa langue, les différenciait ’'une de 1’autre, aussi bien que le
grec y parvenait au moyen de ses deux vocables distincts de TTétpog-
TETPOL.

L’apétre Simon ne peut étre appelé Pétra, et le nom ou surnom de
Pierre ne recouvre pas davantage la qualité de rocher qu’exprime
le terme de métpa. Ainsi, Pinterprétation de certains théologiens,
comme Dublanchy, est exclue, selon laquelle mérpa, parce que se
rapportant au second kiphd ou NREYD, désignerait la personne de
Papétre Pierre. Et quant a la relation, établie notamment par Cull-
mann, entre le surnom de « Pierre », conféré a4 Simon, et la fondation
de I’Eglise, elle ne peut étre éclairée que par le contexte.

*
* *

Le second objet que nous devons donner a notre étude de Mat. xvI,
18, dans cet examen sémantique de TTétpog-métpa/kiphi-kiphi|
RDID-NDYD, est hypothese selon laquelle. cette ambivalence ne
repose que sur un jeu de mots. Ce sont surtout les théologiens pro-
testants qui se plaisent a recourir a cette explication. Ils estiment que
Papétre Simon, qualifié par le premier de ces deux termes (« Pierre »),
rappelle seulement la nature du fondement (« rocher » = Felsen), sur
lequel Christ construit son Eglise. Le plus grand représentant de la
Formgeschichtliche Schule, R. Bultmann, définit ainsi cette position :
« Ich glaube, dass mit Petros-petra ein Wortspiel beabsichtigt ist und
dass métpa nur den « Felsen » Petrus meinen kann » (1,

Pour les raisons suivantes, cette interprétation ne nous parait
point fondée :

En principe, il est vrai que les jeux de mots ont tenu une certaine

(1) Lettre personnelle que ce savant nous a envoyée le 17 février 1939. Cf. sa
Gesch. der Synopt. Tradit., p. 146-150, 277 s. et 382 s.



TYETPOC-TTETPA DANS MATTH. XV1 : 18 21

place dans la tradition des livres bibliques. Mais ce procédé n’est ni
général, ni prépondérant en soi. Il est pratiqué dans I’Ancien Tes-
tament, surtout chez les prophetes. Ainsi, Amos narre une vision qu’il
a eue, en jouant sur les vocables Y"1 « récolte de figues, figues » et VP
« fin, ruine » (viir, 2). Dans le Nouveau Testament, par contre, les jeux
de mots deviennent toujours plus rares pour disparaitre finalement.

En fait, on doit toujours pouvoir préalablement résoudre par I’af-
firmative la question de savoir si, dans le texte étudié, un jeu de
mots est possible. Or, ce n’est pas ce qu’on s’est demandé pour
Mat. xv1, 18, et c’est ce que nous devons faire maintenant. Dans ce
passage, les deux termes entre lesquels il y aurait éventuellement jeu
de mots sont, le premier, un nom propre ou surnom de personne :
TTétpog, et, le second, un nom figuré de chose: mérpa. Mais, pour que
le jeu de mots soit possible, il faut nécessairement que ce soit a un
homme et spécialement 4 un homme comme Pierre que la tradition
biblique, en général, et la tradition néotestamentaire, en particulier,
attribuent la qualité de mérpa. Or, cette tradition est unanime sur
ce point:

Lorsque métpa se prend au figuré, il ne peut s’appliquer qu’a la
personne divine : Dieu, Jésus-Christ ou une hypostase, suivant les
cas et selon que I'on est dans ’Ancien ou dans le Nouveau Testament :
« Je veux proclamer le nom de I’Eternel ; Il est notre rocher ; Son
ceuvre est parfaite » (Deut. xxx11, 3-4). « Tu as abandonné le Rocher
qui t’a engendré et tu as oublié le Dieu qui t’a formé» (Deut. xxxi1,
18). « Qui est un rocher, sinon notre Dieu ?» (Ps. xvii, 32). «Le
Rocher de ma force est en Dieu» (Ps. 1x11, 8). « Sanctifiez ’Eternel...
Il sera un sanctuaire, mais aussi un rocher de scandale pour Israél»
(Es. viin, 14). « L’Eternel est le rocher des siecles » (Es. xxv1, 4).
« Ils buvaient a un rocher spirituel qui les suivait et qui n’était autre
que le Christ » (I Cor. x, 4).

Quand il s’agit de mots ayant ’acception générale de « pierre », il
en va exactement de méme : « Je Te (PEternel) célébrerai, car Tu
m’as exaucé..., la pierre qu’avaient rejetée ceux qui batissaient est
devenue la pierre maitresse d’angle » (Ps. cxviir, 21-22). « G’est lui
(Jésus-Christ) la pierre rejetée par vous qui batissez qui est devenue
la pierre d’angle maitresse (de tout I’édifice) » (Actes 1v, 11) (0.

(1) Cf. encore Mat. xx1, 42 ; Marc x11, 10; Luc xx, 17; Eph. 11, 20 et Pierre 11,
4 et 7.



22 GEORGES GANDER

Deux seuls exemples pourraient sembler attribuer 4 un homme la
qualité de «rocher»; ce sont Gen. xLIx, 24 et Es. r1, 2. En eflet, le
premier texte est parfois rendu ainsi: &) en francais, « Joseph est
devenu le rocher d’Israél () »; b) en hollandais, « Par les mains du
Puissant de Jacob, dont il (Joseph) est un berger, une pierre  ».
Jacob et Pieter Keur, qui ont annoté cette édition, expliquent que
« dont » (daarvan) désigne Dieu comme seule source et dispensateur
de tous les biens, et que ’appellation de « pierre » ou de «rocher »
est conférée 4 Joseph .

En réalité, cette lecon est fautive. Elle est due a la difficulté du
texte massorétique. Elle s’autorise des Septante qui avaient déja
tenté une amélioration semblable, d’ailleurs confuse. Un examen
attentif de I’hébreu nous permet de comprendre parfaitement ce

texte : b a
Ce dernier comprend deux membres paralltles :,P‘.'\T‘ AR R

et 171\21 i ;22& “ D“».Zf?ﬁ. En raison de la loi du parallélisme de
construction, chacun des termes de ces deux membres répond a celui
qui lui correspond dans I'autre membre : YV = D‘\D‘D; AN =
i:R et DPET‘ =3 HNW:\U‘. On peut surtout vérifier cette identité en
comparant le dernier terme d’un membre avec le dernier de 1’autre
membre : AP n’est pas un autre personnage que BRI, Mais,
méme 12N et ":N la laissent transparaitre remarquablement, en
traduisant tous deux des qualités semblables: «fort, solide, dur»
(M2R) = bien «objet de pierre, corps solide, poids lourd» (JAN).
Par conséquent, le premier mot de chaque membre doit également
étre équivalent de Pautre : YA = OWN. Et de fait, leur construc-
tion préfixale est parfaitement parallele: - Q3 = - Y. Si donc
DWW est difficile a comprendre, nous n’avons qu’a identifier son
équivalent. Or, nous pouvons le faire trés aisément, le sens de ce
mot-la n’offrant pas la moindre difficulté ; Y772 s’applique sans con-
teste possible a Dieu, et il exprime nettement I’idée que c’est par les
mains de Dieu que Joseph subsista en face de ses ennemis. Consé-
quemment, DWW s’applique & Dieu seul et ne comporte rien d’autre
que cette méme idée : la source du salut est en Dieu. La pensée du

(1) Dict. des Concord. verb. des Ecrit. d’aprés la vErsioN SEGoND, p. 588. —
(2) Bijbel, Staten Vertaling, Londres, 1934. — (3) J.-P. KEur, Bijbel, éd. an-
notée du Fubilé. — (4) 771, formant doublet avec 12N, n’intervient pas dans notre
propos.



TTETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : 18 23

texte devient ainsi trés claire ; c’est la suivante : « Le salut de Joseph
provient des mains du Tout-Puissant de Jacob, de la source du Rocher
d’Israél» (), Le passage entier pourrait prendre cette forme plus
littéraire : verset 22, « Joseph est le rameau d’un arbre fertile... des
archers le harcélent... » ; verset 24, « mais son arc se bande toujours
avec puissance et ses muscles se tendent bien avec force, car c’est le
Tout-Puissant de Jacob qui Dassiste, le Dieu qui est le Berger, le
Rocher d’Israél».

Ainsi, dans ce texte également, la qualité de «rocher» ou de
« pierre » n’est bien attribuée qu’a Dieu. Et c’est, du reste, ce qu’on
comprend de plus en plus maintenant : les traducteurs les plus auto-
risés, tant protestants que catholiques, n’appliquent plus a Joseph
la caractéristique de rocher d’Isragl @,

Le second exemple d’Es. 11, 2 doit faire ’objet d’une étude a part,
car, comme notre historique I’a rappelé, Geetz et son école ont fondé
sur le midrasch de ce texte une variante de Pexplication selon laquelle
Mat. xvi, 18 se résout dans un jeu de mots. La conclusion du para-
graphe précédent sera donc donnée au terme de celui-ci:

Geetz a tiré de Mat. xvi, 17-19 P’argumentation suivante : Dans
ce passage, les mots et les tournures araméens ou hébreux sont nets.
Ce sont ceux de Simon Baryona ; de chair et de sang ; de Pere dans le
ciel ; de lier et de délier. Il y a des paralleles entre Mat. xvi, 18 et les
commentaires rabbiniques. Le commentaire rabbinique qui nous
concerne est celui de Jalkut Schimconi a Nomb. xx111, 9. C’est une
parabole d’un roi qui veut construire, mais qui ne trouve d’abord
aucun terrain solide. Enfin, il en découvre un qui est désigné sous le
nom de métpo. De méme, par opposition aux peuples qui ont une foi
incertaine, vague ou contraire a celle qu’ils devraient avoir en Dieu,
Abraham, lui, véneére parfaitement I’Eternel. Dieu peut alors dire
de cet homme : « J’ai trouvé une pétra ». Et c’est pour cela que, dans
Es. u1, 2, Abraham est appelé un rocher. Il est vrai que Schmiconi

(1) Le 0w du texte massorétique est donc bien en place et avec un sens parfai-
tement satisfaisant. Et il n’y a pas lieu de retenir la legon de S et T : Q2. Cf. la

Bible du Centenaire (1916), note au v. 24. — (2) Bible de Cramron, Bible Synodale
et Bible du Centenaire. LA, cette derniére a cependant trop mélangé les diverses
versions de 'A. T. Cf. H. HoLzINGER, Genesis, p. 262.



24 GEORGES GANDER

ne vivait que dans la premitre moitié du XIII¢ siecle. Mais, a ce
propos, il doit citer le midrasch le plus ancien pour tout le Penta-
teuque, celui de Yelandenu ou Tanchuma, d’environ 400 apreés Jésus-
Christ (0,

Il faut remarquer que ce rapprochement, établi déja bien avant
Geetz, avec le texte d’Es. xvi, 16 et de L1, 1, ne semble pas si net que
cela au jugement des critiques. Guignebert conteste que la situation
soit la méme dans Es. 11, 1-2 que dans Mat. xv1, 17-19. Dans le pre-
mier passage, dit ce savant, il s’agit de Pexploitation d’une carriére
(C’est-a-dire de la conception qu’Abraham est a lorigine de la race
d’Israél) et non de la fondation d’une réalité nouvelle, comme celle
dont on parle dans Mat. xvi, 18 @.

En outre, ce texte d’Es. 11, 1-2 ne fait aucunement d’Abraham le
rocher d’Israél. On I’a cru, parce qu’on a pensé que le premier verset
ne formait pas un tout en lui-méme, mais s’appuyait sur le verset
second. On a alors considéré ce dernier comme une sorte d’apposition
du premier ou comme le second terme d’un parallélisme constitué par
ces deux premiers versets, en invoquant, pour ce texte poétique
hébreu, la regle de la poésie hébraique qu’est le parallélisme. Et on a
traduit : « Ecoutez-moi, vous qui poursuivez la justice, vous qui
recherchez I’Eternel! Voyez le rocher d’on vous avez été taillés, la
carriere dont vous avez été tirés ! Considérez Abraham, votre pere,
et Sara qui vous a enfantés ; car je lui ai adressé mon appel lorsqu’il
était seul ®; je I’ai béni et j’ai multiplié sa race » @,

On comprend donc ce passage comme si on mettait un « deux
points » ou un « c’est-a-dire » apres « tirés !» : ...« dont vous avez été
tirés: (ou c’est-a-dire) considérez Abraham... »; ou, encore, un
«en effet » apres « considérez ».

Ces vues sont nettement contredites par un examen correct de ce
passage poétique hébreu. Remettons-le d’abord sous sa forme poé-
tique exacte. Nous obtenons :

2 1. M T

2. TD'T”:I “ED'D
3. (1 "WPDD

(1) K.-G. Garz, art. cité, p. 166-168. — (2) GUIGNEBERT, ouvr. cité, p. 26. —
(3) Cette explication de «lorsqu’il était» n’est pas heurcuse ; nous verrons la
vraie valeur de TN, — (4) La Bible, version synodale. Les autres versions, alle-

mandes ou frangaises, ne différent que sur des questions de mots.



TTETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : 18 2%

B 1 ww-‘vzf pHalimty
2. M2PRTINT DI
3. DMpa TR

Nous voyons tout de suite que nous avons affaire 4 deux stances —
a) et b) — de trois stiches chacune. Ce premier verset forme donc un
tout en lui-méme : le parallélisme s’établit entre cette premiére et
cette deuxieme stance 4) et b); et, par conséquent, ce parallélisme
s’établit naturellement entre les stiches qui se correspondent dans
ces stances, et non point entre 'un de ces six stiches et un stiche
d’un autre verset, par exemple le deuxi¢me verset. Autrement dit,
en ce qui nous concerne, le parallélisme du premier stiche de la
deuxi¢me stance a expliquer : « voyez le rocher», n’a de lien exact
qu’avec le stiche correspondant, soit le premier de la premigre stance.
Et, en effet, si Pon place ces deux stiches-la en regard, on voit bien
qu’ils sont paralleles entre eux seuls : ils sont constitués chacun 1° par
Pimpératif — deuxie¢me personne du pluriel d’un verbe de perception
(@) 1.: YA = 5) 1.:7Q2M) ; 2° par la préposition YR, intro-
duisant le complément indirect de direction (4) 1.: MR = by 1.:
TN, Par conséquent, le MY a éclairer, étant le régime intro-
duit par MR, ne peut étre complété, en vertu du parallélisme poétique
sémitique, que par le régime de Yt dans le vers parallele. Or, ce régime
est la premiére personne du singulier, « moi », désignant I’Eternel qui
a la parole : X , TTY ne se rapporte donc également qu’a Yahvéh.
Et sa valeur est celle d’un complément attributif de qualité : dans les
circonstances évoquées par le prophete, quelle est la qualité de Celui
a qui 'on doit regarder ? C’est celle de « rocher » du peuple de Dieu.

Le deuxiéme verset d’Es. 11 s’éclaire du reste a cette lumiere. I1
est construit de la méme fagon, en ce qui regarde Abraham et Sara.
En frangais, la restitution poétique peut en étre effectuée comme suit :

a) 1. Considérez Abraham

2. c’est votre pere, et Sara,
. C’est elle qui vous a enfantés.

b) 1. Car je l’ai appelé seul,

2. je lui ai donné ma bénédiction
3. et je I’al fait se multiplier.

Le parallélisme s’établit de méme uniquement entre chacun des
premiers vers des deux stances de ce verset et non point proprement
entre ’'un ou l'autre de ces stiches et un stiche plus ou moins sem-



26 GEORGES GANDER

blable d’un verset différent, par exemple du premier : 4) I. est aussi
le complément parallele de 4) 1. En effet, comme dans le premier
verset, « au rocher » complétait « a moi», d’apres cette pensée que s’il
faut regarder a Dieu c’est parce qu’ll est le Rocher ; de méme, dans
ce deuxiéme verset, «seul» compléte I’indication paralléle « Abra-
ham », selon cette conception que si ’on peut considérer Abraham,
c’est que ce croyant, par sa foi en Dieu, a été a lui seul, avec Sara, sa
femme, ’ancétre de tout un peuple, et qu’ainsi, a plus forte raison,
les Israélites contemporains du prophete, s’ils ont la méme foi,
auront un avenir encore bien plus grand que cet ancétre, puisqu’ils
sont tout un peuple et non un seul individu. La valeur du complément
«seul » est donc également attributive de qualité ; ici, de la qualité
d’ancétre, avec Sara, de tout un peuple de croyants.

Si, dans Es. 11, 1l y a un lien ou un parallélisme entre le verset
premier et le verset second, c’est celui d’une gradation : 1° Dieu =
le Créateur; 2° Abraham = l’ancétre. Ces deux sujets d’assurance
sont bien distincts. Les qualités du premier sont métaphysiques,
transcendantes ou divines : Il est la premiere origine, le fondement
éternel, ’appui inébranlable; soit, proprement et exclusivement,
comme nous l'ont montré tous les textes bibliques, le TI¥. Les
qualités du second sont humaines, mais uniques cependant : il est
Porigine ethnique, le fondement historique, I’'appui psychologique ;
soit, exactement, le ‘H’T'SN

I1 est donc absolument erroné de citer Esaie r1, 1-2 en faveur de la
possibilité d’attribuer 4 un homme, si grand soit-il, la qualité de
«rocher » ou de « pierre ». Et ce texte d’Esaie corrobore précisément
notre remarque que cette qualité-la, de par sa nature exclusivement
métaphysique, transcendante et divine, ne s’applique qu’a la divinité.

Enfin, un dernier examen montre surabondamment que pour les
auteurs sacrés les notions de « pierre » ou de « rocher » ou encore de
« fondement solide » ne peuvent jamais étre attribuées a un homme,
mais uniquement a la divinité, c’est la facon dont les Septante en
ont rendu les divers termes.

Dans le texte massorétique, ce sont toujours les vocables propres
précis qui sont employés :

le mot de YO est employé 4 fois
» » » T:,N » » 4
» » » TI¥  » » 31 »

Dans la version des Septante, ce ne sont pas tellement les termes
propres dont on use que des synonymes ; ou, a vrai dire, des équiva-



TTETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : 18 27

lents communs éclairant, chaque fois qu’il le faut, d’une fagon nette,
I'idée impliquée dans le terme hébreu, comme si on avait voulu
enlever tout doute sur la nature de cette « pierre » ou de ce « rocher-
la»: On trouve seulement les termes grecs correspondant, d’une
fagon appropriée, tour a tour, aux trois vocables hébreux ci-dessus,
Y90, AN et VIV :

M6og, 3 fois (Ps. cxvi, 22 ; Es. vii, 144 et xxvi, 16)

metpa, 4 » (II Sam. xxi, 2 ; Es. viin, 146, xxx1, 9 et 11, I).
Par contre, on rencontre tous ces équivalents en face des mémes trois
termes propres précis hébreux que nous avons vus :

0 cwthp, 1 fois (Ps. xcv, 1)

0 pévag, 1 » (Es. xxvi, 4)

0 xUplog, » (Es. xvii, 10)

0 KTIOTNG, » (IT Sam. xx11, 32)
fi kpatoiwoig, T »  (Ps. xxxI, 4)
dyog, » (I Sam. 11, 2)

1

1

1

1

TANOTNG, 2 » (IT Sam. xx11, 47, XXIII, 3)

aviinqmTwp, 2 » (Ps. xLI1, 10 et LXXXIX, 27)

n ioxvs, 2 » (Ps. xviir, 3 et Gen. xLIX, 24)

Bon0dg, 3 » (Ps. x1x, 15, LXXVIII, 3§ et XCIV, 22)

0 0€og, 16 » (Deut. xxxi1, 4, 15, 18, 30, 37 ; Ps. xvi, 22,
47, XXvIII, I, XXXI, 3, LXII, 3, 8, LXX1, 3,
LXXIII, 26, xc11, 16, Es. xxvI, 4 et XXX, 29).

-eh

Ces termes sont significatifs : si JAR, YYD et Y = 6 KUp10g,
6 uéyog, katioxvoag, etc., c’est qu’ils ne peuvent s’appliquer qu’a la
divinité et exprimer uniquement la grandeur, la puissance, ’appui, le
fondement, la transcendance ou tel attribut supranaturel. Le dernier
équivalent grec utilisé le démontre indubitablement, car, sur trente
et un exemples de MY, seize fois les Septante donnent & ce terme,
comme équivalent, le vocable méme qui désigne exclusivement Dieu :
6 0edg. Tout commentaire est superflu !

C’est du reste bien ce dont le rabbinat francgais et plusieurs phi-
lologues se sont convaincus. Le premier, & propos de Y0, indique,
comme premiére acception, une acception physique et, comme
seconde, une acception métaphysique (2. Parmi les seconds, Gesenius
dit 1. de YHD, qu’au figuré — sens qui naturellement nous intéresse
seul ici — ce terme s’emploie en parlant de Dieu ou d’un protecteur

(1) SANDER et TRENEL, Dict. hébreu-frangais.



28 GEORGES GANDER

du monde (comme «le Seigneur») () ; 2. de ITY, combien les exem-
ples abondent ou 1’on a recours a ce terme, concernant Dieu @ ;
3. de JAN, qu’il faut rapprocher ce mot du précédent vocable ®.

LA encore, le Nouveau Testament n’a pas d’autre conception.
L’ap6tre Paul, définissant la nature du fondement de I’Eglise chré-
tienne, affirme qu’il est divin : «..les chrétiens ont été édifiés sur le
fondement des apétres et des prophetes, avec, comme pierre d’angle,

le Christ-Jésus » (Eph. 11, 20).

* *

En conclusion de ces deux derniers paragraphes et de cette étude
sémantique du rapport de TTérpog-métpa | kiphd-kiphd | RDID-RDID,
voici, maintenant, ce que nous pouvons dire :

TTétpog est un nom de personne ou un surnom qui peut étre conféré
a Papdtre Simon. TTérpo et un nom de chose dont la notion ne peut
s’appliquer 4 un homme, méme comme cet apdtre, mais exclusive-
ment 4 une personne ou a une chose métaphysique, transcendante ou
divine.

Pour expliquer le rapport en question, on s’est fourvoyé en recou-
rant successivement aux trois essais d’explication par le jeu de mots,
que nous avons envisagés : 1. «le jeu de mots réaliste » (Dublanchy,
Bartmann, Crampon et autres catholiques) : apdtre Pierre est réel-
lement la pierre fondamentale de I’Eglise. 2. «Le jeu de mots sym-
bolique » (Bultmann, Formgeschichtliche Schule et la plupart des
exégétes protestants) : I’apotre Simon Pierre représente le fondement
de roc sur lequel Christ veut élever son Eglise. 3. « Le jeu de mots
allégorique » (Geetz et quelques historiens des religions indépen-
dants) : Papotre Pierre, pour le christianisme, comme ’ancétre Abra-
ham, pour le judaisme, apparait comme le rocher sur lequel s’appuie
le peuple de Dieu.

Les deux premiers essais tombent sans aucune remarque particu-
liere. Le troisieéme appelle ces considérations finales: Un midrasch
comme celui de Schimeoni peut bien avoir ‘assimilé la désignation de
métpo a celle de « terrain solide », quand il s’agit d’une chose, et a
celle d’c homme solide », lorsqu’on parle d’un homme. Mais ce com-
mentaire-la est faux, méme pour le texte auquel il se rapporte,
Es. 11, 1-2, qui, précisément, concorde parfaitement avec la tradition

(1) Gesentus, Dict. cité, p. 546. — (2) 1bid., ad loc. — (3) Ibid., p. 679.



T'ETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : 18 29

biblique, en n’attribuant la qualité de mérpo qu’a une personne ou
a une chose divine. En outre, méme en le faisant remonter jusqu’a
Yelandenu ou a Tanchuma, soit vers 400, ce midrasch est beaucoup
trop postérieur a la composition de Mat. xv1, 18. La critique récente
tend de plus en plus a placer cette derniere entre 74 et 8o (. De toute
facon, pour les Evangiles et dans les deux centres qui nous intéres-
sent dans cette étude, le canon était fixé : vers 200, 2 Rome, et, en
tout cas, avant 400, a Edesse @. On n’aurait donc pu insérer, vers le
début du Ve siécle, comme le voudraient Geetz et son école, rni dars
le texte grec, ni dans le texte syriaque, ni dans la Vetus Itala, entre
Mat. xvi1, 16 a 20, un midrasch qui fit relatif 2 Simon Pierre et a la
fondation de I’Eglise.

En somme, l’erreur qu’on a commise de 'une ou 'autre fagon est
la méme, philologiquement parlant ; c’est une erreur de sémantique,
un contresens. A propos des deux seuls termes de TTéTpog-mérpa, c’est
exactement le méme que le contresens fait par la version Segond
lorsqu’elle attribue, dans le texte de Gen. xL1x, 24, a4 Joseph la qua-
lité de rocher, alors que la tradition biblique, unanime sur ce point,
ne la confére ni matériellement, ni symboliquement, ni allégorique-
ment a4 un homme, si grand soit-il, mais a la seule divinité. Au sujet
du contexte de Mat. xvi, 18-19, cette erreur rejoint le contresens
auquel on aboutit quand, dans le texte examiné d’Es. L1, 1-2, on con-
fond le second verset avec le premier, tandis que ce premier verset
forme un tout qui ne doit d’abord étre proprement étudié qu’a la
lumiere des éléments qui lui sont particuliers ou par le parallélisme
qui le constitue. Il appartenait a une étude de sémantique de déceler
cette double erreur qui fausse toute l'exégese de la parole de Jésus
a Pierre.

- Le point qui est ainsi désormais acquis, c’est que TéTpo ne
peut désigner ’apétre Pierre, en quel sens qu’on l'entende, mais
uniquement une personne ou une chose métaphysique, transcendante
ou divine. On devra en tenir compte pour I’étude qui reste mainte-
nant a entreprendre et qui pourra alors nous apporter les dernieres
précisions : étude philologique détaillée de la phrase et du contexte
de Mat. xvi, 18a.

(15 novembre 1940.) Georges GANDER.

(1) Cf. J. LarocHE, art. cité, p. 133. — (2) J. BREITENSTEIN, Dict. encycl. de la
Bible, t. 1, p. 162 s.



	Le sens des mots : πétpoç-πétpα / kiphâ-kiphâ / [...] : dans Matthieu XVI:18a

