
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1941)

Heft: 118-119

Artikel: Le sens des mots : étpoç-étp / kiphâ-kiphâ / [...] : dans Matthieu
XVI:18a

Autor: Gander, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SENS DES MOTS :

TTéTpoç-TréTpa / KIPHÂ-KIPHA /KJD'O-NS'O

DANS MATTHIEU XVI:i8a.

Aucun texte n'a peut-être inspiré plus de réflexions de tout genre

que Mat. xvi, 18 (l). Et pourtant, comme on pourra s'en faire une
idée par le bref historique qui va suivre, une étude n'a jamais été

entreprise, bien qu'elle fût primordiale : l'étude sémantique approfondie

du mot « pierre » auquel nous avons affaire dans le passage le

plus difficile, la première partie de Mat. xvi, 18. C'est ce que nous
voulons essayer de faire dans ce travail.

En ce qui nous concerne, l'historique de la question, a) pour le

fond, b) pour la forme, se présente schématiquement ainsi :

d) Les Pères de l'Eglise ancienne ne sont arrivés à aucun accord

sur ce passage. Au sujet de TréTpct, ils ont émis quatre opinions :

I. c'est la foi de l'apôtre Pierre ; 2. c'est la profession de foi de Pierre ;

3. c'est Pierre lui-même ; 4. c'est le Christ.
Les deux conceptions les plus propres à nous intéresser sont celles

d'Origène et de Tertullien. Le premier a spiritualise et universalisé
la parole de Jésus à Pierre: irérpa fàp frac ó XpicTTOÛ |na6n,Tr|ç (2).

Le second, par contre, l'a concrétisée et personnifiée : TtéTpa, dit-il,
c'est l'apôtre Pierre en personne te). De toute façon, dans ces premiers
siècles, aucun Père ne l'a rapportée à l'Eglise catholique romaine <4).

Cf. la bibliographie donnée dans un dictionnaire philologique relativement
restreint, comme celui de W. Bauer. — (z) Mirbt, n° 59. — (3) Ibid., n° 55. —
(4) Cf. Ch. Guignebert, La primauté de Pierre, p. 29 ; Jos. Turmel, La papauté,

p. 113 ; Kurt Guggisberg, « Mat. xvi, 18 und 19,... » dans Zeitschrift für Kirchengeschichte,

1935, p. 278.



6 GEORGES GANDER

Les théologiens de l'Eglise moderne, depuis le XVIe siècle, se sont
partagés en deux camps, suivant leur confession. Chez les catholiques,
et sous l'impulsion de Bellarmin, on a mis au point des théories qui,
à une ou deux exceptions près, ont la même orientation, le dogme :

E. Dublanchy : L'apôtre Pierre est la pierre fondamentale de

l'Eglise dont les pontifes romains sont les successeurs et, comme tels,
les bénéficiaires de la promesse de Jésus à Simon M.

Mgr Bartmann : La parole de Jésus à Pierre signifie l'octroi, à cet

apôtre, de la qualité de chef suprême et la volonté d'instituer la
hiérarchie et la succession apostolique postérieure (2>.

Jos. Turmel : Le « Tu es Petrus » n'a été adressé qu'à un seul

apôtre, Pierre, et n'implique aucune supériorité sur les autres membres

du Collège apostolique te).

M. J. Lagrange : Le « Tu es Petrus » équivaut à : « Tu es le bien
nommé », et montre que ce qui a permis à Pierre de faire sa confession

messianique au Maître et à Jésus sa promesse à l'apôtre, c'est

une révélation reçue directement du Père par le disciple1 M.
Chez les protestants, la diversité et surtout les nuances sont plus

importantes et relèvent de la critique :

Après Luther, les Réformateurs ont fait valoir que irérpa visait la
foi de Pierre et que la parole de Jésus à Simon ne s'appliquait pas
seulement à cet apôtre, mais encore à tous les croyants. Zwingli a

donné la plus grande accentuation à cette conception, en ces termes :

Ce sont tous ceux « qui croient que Christ est le Fils du Dieu vivant
qui sont fondés sur le Rocher et qui s'appellent conséquemment
des rochers » W.

Les critiques actuels, qui nous intéressent au premier chef, ont
professé des vues que nous résumerons ainsi, dans la mesure où elles

concernent notre discussion :

Bultmann : L'idée exprimée dans Mat. xvi, 18 correspond à

l'expérience pascale de Pierre à Jérusalem. Avec les termes TTéipoç-

Tcérpa, on a affaire à un jeu de mots intentionnel ; et Ttérpa ne désigne
rien d'autre que le rocher qu'est Pierre (6).

Schweitzer : Le sens de ce passage de Matthieu est eschatologi-

Diet, de Théologie catholique, Paris, art. « Eglise », I. — (z) Mgr Bartmann,
Précis de dogm., p. 148, 3. — (3) Turmel, ouvr. cité. — (4) Lagrange, Evangile
selon saint Matthieu. — (S) Zwingiis Werke, éd. Finsler, Egli, Köhler, t. II, p. 370.
— (6) Bultmann, « Die Frage nach dem Messianischen Bewusstsein Jesu u. das

Petrus Bekenntnis», Z.N.W., 1919-20, p. 165 ss.



TTETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : i8 7

que. II repose sur la conviction que Jésus, comme premier représentant

d'un monde nouveau, peut promettre l'instauration de son

règne qu'il manifestera à la Parousie, en qualité de Messie W.

Will : èv TCUJTr) xr) rréTpa implique une espèce d'investiture de

Simon de Capernaum. Mais cette dernière est personnelle,
spirituelle et intransmissible (2>.

Guggisberg : La parole de Jésus à Pierre est fondamentalement

eschatologique. Mais son sens a perdu ce caractère, du fait que la
Parousie a tardé à venir et qu'on a vu alors l'instauration du nouvel
Eon dans l'institution de l'Eglise. Quant à la papauté, elle n'a rien
affaire avec ce verset : elle est un produit de l'histoire postérieure.
Pour le détail, les mots de Jésus ne s'adressent proprement qu'à
Pierre. Ils ne visent rien d'abstrait. Et l'attribution de la qualité de

Tréxpa à Jésus fait violence au texte ô).

b) La question de la forme de Mat. xvi, 18 n'est pas moins contro-
veisée que celle du fond.

Dès la plus haute antiquité chrétienne déjà, si l'on en croit Walton

(4); les versions anciennes ont varié dans leur forme :

Version perse : Et ego tibi dico ; tu es petra religionis meae (i. e.

lapis) et fundamentum ecclesise meae super te extructum erit...
Version arabe : Et ego dico tibi, quia tu es petra et super hanc

petram aedificabo...

Version éthiopienne : Et ego quidem dico tibi, quod es petra, et

super hanc petram œdificabo domum meam christianorum...
A l'époque moderne, les reproches d'inauthenticité se sont fait

toujours plus fortement entendre. Le premier savant qui les ait
fondés sur des arguments sérieux est Weisse, il y a un peu plus de

cent ans <5'. Toutefois, les tenants de l'authenticité sont redevenus

nombreux, ces dernières années.

Voici comment les savants actuels, qui nous occupent, ont pris
position dans ce problème :

Tous les catholiques croient fermement à l'authenticité plénière <6).

Les indépendants et les protestants se divisent principalement
ainsi :

A. Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, 1921, p. 416 s. —
(z) Rob. Will, Diet, encycl. de la Bible, art. «Eglise», t. I, p. 321. — (3) Guggisberg,

art. cité, p. 266-300. — (4) B. Walton, Biblia Sacra polyglotta, t. V, p. 80

s. —(5) Christ.-Herm. Weisse, Evangel. Geschichte, t. II, p. 93 ss., ioi. — (p) Cf.

Dublanchv, art. cite.



8 GEORGES GANDER

Guignebert : La conception de Jésus ne serait plus eschatologique
si le Maître avait voulu fonder « son Eglise » sur la terre et en confier
la direction à Pierre. Mat. xvi, 18 est donc inauthentique. Ce

passage ne se trouve ni dans Marc, ni dans Luc. Il appartient à la
dernière couche rédactionnelle. Il a été introduit par Matthieu dans une
anecdote que rapportait Marc, comme un élément essentiel que ce

dernier aurait ignoré W.

Dell: Mat. xvi, 17-19 n'est pas une parole originelle de Jésus,
mais une œuvre de l'évangéliste. Les détails en ont été forgés par
l'imagination populaire, travaillant sur les données relatives à la

personne de Pierre (2).

Schnitzer : Cette parole a été imaginée et insérée dans l'Evangile
de Matthieu à Rome, afin de complaire à la papauté ô).

Gœtz : Ce n'est pas une parole authentique de Jésus. Au moins
dans son ensemble, elle procède de l'évangéliste. Elle repose sur une

conception et sur un apophtegme rabbinique précis. Son origine est

un midrasch, semblable à celui d'Esaïe li, i, texte où l'on attribue
à Abraham la qualité de pétra. Le rédacteur de Matthieu attribue
cette qualité-là à Pierre, parce que cet apôtre était mieux encore
désigné qu'Abraham, en vertu de l'assonance Pétros-pétra W.

Goguel : Ce fragment est de la troisième des parties qui constituent
l'Evangile de Matthieu te). C'est un de ces éléments qui ne proviennent

pas de Marc et que Matthieu n'a pas davantage en commun
avec Luc. Ce verset est donc une adjonction (6>.

Pernot : Luc a travaillé sur le texte de Matthieu, tel que nous le

possédons. Pour cela, il restreint et critique implicitement le texte
de Matthieu et, plus rarement, celui de Marc. Mat. xvi, 17-193 ajouté
à Marc vm, 29 un passage bien connu sur Pierre et sur l'Eglise du

Christ. Luc ix, 20 ne le reproduit pas ('L

Guggisberg : Aucun argument décisif n'a encore été apporté contre
l'authenticité de Mat. xvi, 18-19. Dans la communauté chrétienne

primitive, Pierre n'a pas joui d'une primauté personnelle et exclusive
telle qu'à Rome un vaticinium ex eventu ait pu être forgé. Il faut donc,
en tout cas, supposer l'authenticité de la parole de Jésus à Pierre (8>.

Guignebert, ouvr. cité, p. 17-26. — (z) A. Dell, «Mat. xvi, 17-19», Z.N.
W., 1914, p. 1 ss. — (2) J. Schnitzer, Hat Jesus das Papstum gestiftet? p. 79. —
(4) K.-G. Gœtz, Z.N.W., 1921, p. 166-168. — (5) M. Goguel. Introd. 'au N.T.,
t. I, p. 420. — (6) Ibid., p. 405 s. et 421. — (7) H. Pernot, Etudes sur la langue
des Evangiles, p. 25. — (8) Guggisberg, art. cité, p. 278.



TT'ETPOC-n'ETPA DANS MATTH. XVI : iS 9

Ce court historique montre suffisamment que théologiens et critiques

ont rivalisé d'ingéniosité et de science pour n'aboutir finalement

qu'à une impasse : ils n'ont point préalablement essayé, ce qui est

primordial, de saisir le rapport Pétros-pétra. Si l'on se tourne vers
ceux qui se livrent habituellement à cette recherche, les philologues,
on ne trouve rien non plus qui se rapporte à ce passage de Matthieu.

c) Trench, qui a compris de bonne heure la nécessité d'étudier les

termes grecs du Nouveau Testament, n'a pas effleuré ceux de ce

texte. Il compare cent huit synonymes, soit à peu près en moyenne
trois cents mots, sans toucher à la bivalence : TTérpoç-TTÉTpa ou aux
concepts bibliques de pierre G).

Depuis lors, on n'a jamais tenté de faire, pour cette locution
difficile, l'enquête philologique que Fœrster, par exemple, entreprit
pour cette autre tournure difficile qu'est Philippiens 11, 6 b <2).

Les grammairiens spécialisés dans les études bibliques ne font
pas davantage de remarques sur cette phrase de Matthieu ou sur
l'un de ses termes :

Les Anglais Plater et White ne relèvent quelque chose d'intéressant

qu'aux versets 12 et 21 du chap, xvi de Matthieu, mais rien au

verset 18 te).

Le catholique Abel, dans Mat. xvi, 18, ne met en lumière que l'emploi

du pluriel pour le singulier, ttùacu <4).

Les araméisants Bauer et Neander ne rapportent rien de particulier

te).

Helbing, dans ses travaux sur le grec koïnique de la Bible, ne

signale rien non plus <6).

Pernot, qui cite Mat. xvi, 18, n'explique que la conjonction on,
en disant : elle a le sens de « que » ; c'est le on complément (D.

Les grammairiens protestants Blass et Debrunner, dans Mat. xvi,
remarquent l'omission du verbe « dire», au verset 14, et la valeur de

la conjonction où |iï), au verset 22, mais ne relèvent rien dans le

verset 18 <8).

R.-C. Trench, Synonymes du N. T. — (2) Fœrster, « OÙX ópTOTfLiòv

rjïricraTO »... Z. N. W., 1930, p. 115-128. — (3) W.-E. Plater et J. White, A
Grammar of the Vulgate, cf. p. 159. — (4) F.-M. Abel, Gramm, du grec biblique, cf.
§ 41 c, p. 164, 392 et 383. — (5) Hans Bauer et Pontus Neander, Gramm, des

bibl. Aram. — (6) Rob. Helbing, Gramm, der Septuaginta, et Kasussyntax bei

den Septuaginta. — (7) H. Pernot, ouvr. cité, p. 116. — (8) F. Blass et A.

Debrunner, Gramm, des N. T. Griechisch, cf. § 480, 1 ; 365, 1.



io GEORGES GANDER

Les ouvrages similaires, comme l'Itala et Vulgata de Rönsch, ne

projettent également aucune lumière sur cette phrase.
Quant aux dictionnaires, celui qui nous fournit le plus d'indications,

le Dictionnaire philologique de W. Bauer, ne nous apporte pas
grand'chose de nouveau ou de décisif. Dans Mat. xvi, 18, dit cet

auteur, pétra a l'acception figurée. Ce terme fait partie d'un jeu de

mots avec Pétros: l'apôtre ainsi nommé doit représenter le fondement
de roc sur lequel Christ édifie son Eglise. Pétros est l'équivalent de

l'araméen KS^D et doit être entendu comme s'il y avait Kurpâç.
L'attribution à Simon du nom de Kephas-Petrus est encore énigmatique.
Il s'en faut en tout cas de beaucoup que la nature de cet apôtre ait
toujours présenté le caractère de dureté ou de solidité de la pierre.

Cette grande confusion, régnant ainsi dans les esprits, révèle bien

la nécessité d'une étude sémantique approfondie des termes grecs et
araméens qui expriment les notions de pierre. Seule cette étude

pourra préciser, dans Mat. xvi, 18, tout ce qu'il est possible de
préciser ; et, éventuellement, tirer de ce texte quelques conclusions qui,

par recoupement avec les observations faites par l'exégèse ou par la

critique, permettront peut-être de poser un ou deux jalons pour un
examen philologique ultérieur de ce passage.

Le problème de cette étude sémantique se pose d'une façon très

précise : réentendre ces mots dans le sens purement originel et à

l'exclusion de toute autre acception que celle qu'ils avaient pour
ceux qui les ouïrent, les transmirent ou les écrivirent.

La possibilité de cette recherche-là dépend de deux conditions :

l'ancienneté et la teneur des manuscrits.
L'ancienneté des manuscrits qui nous ont conservé Mat. xvi, 18,

est très grande, de l'aveu même de la plupart des critiques qui
nient l'authenticité de cette parole de Jésus :

Guignebert attribue ce passage à la dernière couche rédactionnelle

; Dell, à l'évangéliste ; Goguel, à la troisième main qui refondit
le premier écrit du Nouveau Testament dans la forme que nous lui
connaissons aujourd'hui. Or, d'après l'opinion toujours plus largement

accréditée de nos jours, la rédaction de notre évangile cano-



TTETPOC-TT'ETPA DANS MATTH. XVI : i8 n

nique selon Matthieu ne serait pas postérieure à 80 M. A en croire
Pernot, on pourrait même remonter jusqu'en 70 ; ce philologue
affirme en effet que « Luc a travaillé sur le texte de Matthieu tel que
nous le possédons » W. Quant à la présence dans ce verset d'un
terme qui étonne certains, à cette époque-là : èKK\r) evict, on se

l'explique toujours mieux maintenant. Voici ce que Laroche remarque
à ce sujet : « L'emploi isolé dans les évangiles du terme « Eglise »

(Mat. xvi, 18 et xvm, 17) ne trahit pas nécessairement un long
développement de la vie ecclésiastique... En 51, saint Paul montre

que les chrétiens l'avaient complètement adopté pour leurs propres
communautés. La traduction de Matthieu « ehklesia », pour rendre le

terme employé par Jésus, serait donc parfaitement vraisemblable

vers 70 » te).

L'ancienneté de Mat. xvi, 18 est donc bien suffisamment attestée

pour autoriser l'étude sémantique que nous préconisons pour ce

verset.
La forme manuscrite de ce passage est aussi parfaite que

possible, selon la science textuelle néotestamentaire :

Les textes grecs n'offrent aucune variante. Ils ont cette teneur :

Kccfib bé coi Xéyuj ¦ on o"ù eî TTéipoç koù èrr\ return. Tfj rrérpa
okoòouf|CHij Liou Tf)v èKK\n,o*{av W.

Les textes syriaques anciens sont tout aussi nets. Dans la version

syriaque du Sinaï, notre passage ne se trouve point, du simple fait
qu'il appartient à l'un des fragments disparus dans ce palimpseste :

Mat. xvi, 15 (début)-xvn, 11 (fin). En transcription, ils se présentent
sous cette forme : Oph eno ornar no lok dath ou kiphâ ; wecal hode

kiphâ (ebeneih lecithî) te).

Les textes de la vieille latine sont également en excellent état. La
seule divergence qu'on décèle vraiment entre eux est insignifiante ;

c'est, dans le mss. Corb. I, le démonstratif hanc (pour return, Tfj)

remplacé par istam. Pour ce passage de Matthieu, ils renferment les

mêmes termes que ceux de la Vulgate : « Et ego dico tibi, quia tu
es Petrus et super hanc petram (aedificabo ecclesiam meam...) » <6>.

(') Cf. Jean Laroche, art. « Matthieu » dans Diet, encycl. de la Bible, t. II, p. 122-'
133. — (z) H. Pernot, ouvr. cité, p. 25. — (3) Cf. Jean Laroche, art. cité, § 6. —
(4) Cf. la dernière édition du texte donné par Eberh. Nestle, Novum Testamentum
Grace. Et Huck-Lietzmann, Synapse der drei ersten Evangelien. — (S) Cf. les édit.
erit. suivantes : pour la peschine, Pusey-Gwilliam ; pour la syriaque curetonienne,
F.-C. Burkitt ; pour la syriaque sinaïtique, A.-S. Lewis. — (6) Cf. P. Sabatier, Bi-
bliorum Sacrorum... vêtus italica; et J. Wordsworth et H.-J. White, N. T. latine.



GEORGES GANDER

La forme manuscrite de ce verset est donc, elle aussi, parfaite ; et,

par conséquent, nous pouvons entreprendre l'étude sémantique des

notions grecques et araméennes sur lesquelles repose toute la

compréhension de Mat. xvi, 18.

TTéxpoç-TréTpct / Kiphâ-kiphâ f tfS'O-NS'O

Dans le christianisme oriental ancien d'expression sémitique, on
semble avoir identifié les deux notions de l'idée de pierre en les

réduisant à la répétition d'un seul des deux termes, celui de Ttéipct.

En effet, comme nous l'avons vu, les versions anciennes perses,
arabes et éthiopiennes passent pour porter Pêtra-pêtra M ; et elles

appellent l'apôtre Simon Petra : «Tu es Petra, et sur cette pétra... ».

La raison en est due à ce fait que, dans le monde oriental ancien,
c'est l'araméen qui prévalut. Or, comme nous le révèle le syriaque,
qui est simplement la forme orientale de l'araméen, l'araméen

employait un seul terme répété : KHD'O-KD'O (syriaque : kiphâ-
kiphâ). On a donc cru pouvoir penser que cette répétition devait

impliquer l'identification et conférer à l'apôtre Simon le nom et la

qualité de « pétra ».

Dans le christianisme occidental moderne d'expression française,

on a également identifié les deux notions de l'idée de pierre, mais en
les réduisant à la répétition de l'autre terme, celui de « pierre » :

«Tu es Pierre, et sur cette pierre... » te). La raison réside dans le

fait que le français, plus pauvre que le grec en mots et en moyens
d'expression, ne pouvait recouvrir, d'une façon appropriée, la biva-
lence TTtTpoç-TrtTpct.

(') Nous ne sommes point catégorique là-dessus. Car, ne connaissant pas nous-
même ces trois langues, nous devons fonder cette remarque sur l'autorité de Walton.
Or, dans la Syriaque, ce philologue traduisait par la même identification de Pétra-
pétra, alors que, comme nous le verrons plus loin, cette répétition, en syriaque,
n'implique pas du tout l'identification, par opposition à la distinction grecque
TT6Tpoç-Tt€Tpa, bien au contraire. — (z) Il est remarquable, à ce propos, que, philo-
logiquement parlant, la traduction est la même chez les auteurs romains et chez
les critiques protestants, tandis que, théologiquement parlant, la compréhension de

ce verset est radicalement différente de l'une à l'autre des deux grandes fractions
du christianisme moderne : cf., pour les catholiques, « la Sainte Bible de l'abbé A.
Crampon, revisée par les Pères de la Compagnie de Jésus et des Professeurs de

Saint-Sulpice » ; pour les protestants, « le Nouveau Testament traduit par M.
Goguel et H. Monnier » (éd. du Centenaire) ; en outre, La Bible, version synodale,
Lausanne, La Bible de Segond, etc.



TtETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : i8 13

Dans le christianisme luthérien, par contre, grâce à la richesse, à

la souplesse et à la liberté d'expression de la langue allemande, on a

distingué, après Luther, ces deux termes grecs en les traduisant
réciproquement par «Petrus» et par « Felsen »M.

Dans le christianisme d'expression flamande, on s'en est tiré en

empruntant simplement les deux mots grecs et en les naturalisant en

néerlandais, sous la forme « Petrus-petra » te).

Cette brève enquête révèle bien la profonde incertitude dans

laquelle se trouvent les exégètes, en présence de Mat. xvi, 18.

On a pensé lever cette difficulté en postulant que l'usage araméen

devait assimiler (kiphâ-kiphâ) les deux notions que le grec
distingua (TTtTpoç-TréTpct).

Culmann, à cet égard, observe : L'original semble être araméen.
Dans le judéochristianisme primitif, on établissait probablement un
lien entre le nom de Pierre et la fondation de l'Eglise (3).

Les auteurs des notes de la Bible de Crampon expliquent : « Pierre,
c'est-à-dire rocher, un homme rocher. Telle est, par rapport à l'édifice

extérieur de l'Eglise, la signification précise du nom de Pierre

(araméen Cephas) W que le Seigneur avait promis à Simon, fils de

Jean, la première fois qu'il le rencontra (J. 1, 42) » te).

Formulée d'une façon précise, l'hypothèse avancée voit dans la
seconde notion de l'idée de pierre (rréTpct) une désignation pure et
simple de la personne de l'apôtre Simon (TTéipoç) ; et elle invoque
pour cela la répétition du même mot araméen (KEPD-KEPD) qu'elle
suppose recouvrir les deux fois le même sens.

Il est délicat de rétablir exactement l'usage de la langue de Jésus,
des apôtres et du christianisme. Il est certain cependant qu'en général

pour les paroles néotestamentaires le texte syriaque nous l'éclairé

excellemment, mais à condition qu'on l'emploie selon toutes les

règles de la linguistique et de la philologie comparatives. Or, ce n'est

pas ce qu'on a fait :

(1) Cf. le N. T. de Luther, Berlin 1935 ; Das N. T., Dr Jos.-Fr. von Allioli. —
(z) Cf. Bijbel Staten Vertaling, 1934; Jac et Pieter Keur, Bijbel (éd. du
Jubilé), 1937. — (3) Art. Simon, dans le Diet. Encycl. de la Bible, t. II, p. 676. —
(4) En réalité, en araméen, on n'a pas Cephas, mais Cépha (N'2'Z>). — (s) Sur ce
dernier point, il faut encore remarquer que le grand exégète catholique Lagrange
n'est pas d'accord avec cette explication du surnom de Pierre. Cf. son Commentaire,

ad loc. ; nous reviendrons là-dessus.



i4 GEORGES GANDER

Il est évident que les textes syriaques usent d'un seul terme (kiphâ)
pour les deux grecs (TTéxpoç-Tréxpct) : Dath ou kiphâ wecal hode

kiphâ. Mais cela n'implique point du tout que le second kiphâ recouvre

forcément l'exacte acception du premier : la personne de Pierre.
Nous pouvons savoir, au contraire, par l'étude comparative des

langues que : i° certains termes complexes admettent une ou
plusieurs nuances à côté de leur acception générale ; dans les dialectes

sémitiques, c'est particulièrement le cas des mots de vie, d'eau,
d'arbre et de pierre ; 2° un terme complexe dans une certaine langue,
est traduit proprement dans une autre par l'explicitation de la

nuance qui est alors recouverte ; c'est ce que les Septante ont fait
pour l'Ancien Testament, ils ont expliqué les idées hébraïques
complexes par des notions grecques exprimant la nuance impliquée dans

chaque cas : moyens d'existence, sources, vigueur, solidité, etc.

Or, ces deux remarques de la linguistique générale s'appliquent
exactement au terme araméen de iO'O ; son équivalent syriaque,
kiphâ, le montre :

1° Kiphâ est un terme complexe dont l'acception générale est
celle de Ttéxpoç (\i9oç) : nom de personne et nom de chose, et dont
les nuances particulières sont celles de Tréxpct : « rocher-abri ; bloc
de rocher ; chose impénétrable, dure ou ferme comme un roc ».

Ce caractère linguistique apparaît bien, si l'on étudie, en grec
et en syriaque, les passages relatifs aux notions de pierre qui nous

occupent, en comparant chaque fois le terme dont use l'une de

ces langues avec celui qu'emploie l'autre. On obtient alors ce tableau

sémantique :

a) Noms propres

i. TTéxpoç — kiphâ 46 fois <»)

2. Kriqpâç — kiphâ — 6 »

3. TTéxpoç — Pethros 3 »

b) Noms de choses

4. Xi9oç — kiphâ 36 fois

5. Tréxpct — kiphâ 3 »

6. Ttéxpct —- schouâ 7 »

Total 101 fois

Pour faire l'économie de toutes ces références, ainsi que de celles qui suivent,
nous renvoyons le lecteur aux lexiques et concordances bibliques qui lui donneront,
aussi bien que nous poumons le faire ici, les indications des passages en question.



TfETPOC-TT'ETPA DANS MATTH. XVI : i8 15

Nous en dégageons aisément les remarques suivantes :

Le grec a recours à autant de termes qu'il faut, si bien qu'aucun
d'eux ne l'emporte nettement sur les autres par le nombre d'emplois
ou n'en recouvre pleinement l'acception : Sur 101 exemples, « Pierre »,

nom de personne 49 fois TTéxpoç (1. et 3.), soit même pas 50 %;
« pierre », nom de chose 36 fois Xi9oç (4.), soit presque 40 % ;

«pierre», chose comme un roc 10 fois iréxpct (5. et 6.), soit environ

10 %.
Mais le syriaque, lui, se contente pratiquement d'un seul terme qui

peut prendre tour à tour les diverses nuances auxquelles on a affaire :

Sur 101 exemples, « Pierre », nom de personne ; « pierre, » nom de

chose ; et « pierre », chose comme un roc 52 fois -f- 36 fois -j- 3 fois,
soit, en tout, 91 fois le même terme, dans les trois cas, celui de kiphâ
(1., 2., 4., 5.) ; c'est-à-dire déjà plus de 90 %. En outre, le 10 %
restant ne compte pas proprement à part, puisqu'il représente des

cas qui se résolvent par ailleurs dans ceux de kiphâ: « Pierr e », nom
de personne 3 fois Péthros (3.), graphie syriaque du grec TTéxpoç

qui, d'habitude, se rend mieux encore par kiphâ (i.) ; «pierre»,
chose comme un roc 7 fois schouâ (6.), équivalent araméen du

grec Tréxpct qui se rend également par kiphâ (5.).
Par conséquent, kiphâ bien la totalité : 100 %.
La raison sémantique de cette superposition de sens dans le terme

de kiphâ, et donc de NS"0, est fort simple : la désuétude des anciens

vocables sémitiques particuliers à l'idée de pierre. En effet, l'hébreu

disposait encore de 1Z2$<, 37;D et "ITS. Ce sont tous des termes précis
renfermant l'une ou l'autre nuance de l'idée de pierre, à peu près

respectivement comme les grecs \{0oç, Ttéxpct et iréxpoç. Mais les

Syriens, qui citèrent l'Ancien Testament dans leur rédaction du

Nouveau Testament, n'employèrent plus que le complexe syriaque
kiphâ (araméen NS"0) pour l'un comme pour l'autre de ces trois
vocables hébreux précis :

le iHtf du Ps. cxvin, 22 devient le kiphâ de Mat. xxi, 42,

le S îO de Nomb. xx, 7 devient le kiphâ de I Cor. x, 4,

le "TIS du parallèle, Ex. xvn, 6, devient le kiphâ de I Cor. x, 4.
Et si nous interrogeons les dictionnaires hébreux et syriaques, nous
observons parallèlement que :

]DX s'est conservé dans le syriaque abnâ un certain temps, par
exemple pour la traduction de la peschittâ de l'Ancien Testament,



16 GEORGES GANDER

mais n'intervient plus, en tout cas, dans les versions du Nouveau
Testament to.

37L)Q a perdu la moitié de sa signification : en hébreu, ce terme
désignait : a) un roc, b) une monnaie ; en syriaque, saTâ n'a plus que
ce sens de monnaie te).

"IIS a purement et simplement disparu en syriaque Ö).

Il est naturel que lorsque les termes, porteurs des nuances
particulières d'une idée, se sont usés, les notions représentées par ces

nuances demeurent toujours dans la pensée. Ainsi, pour des couleurs,
chez certains peuples, on peut ne disposer que d'un mot général
désignant le jaune, le vert et le bleu. Cela ne signifie pas pour autant
qu'on les confonde. Au contraire, on les distingue, mais autrement

que les peuples qui recourent à autant de vocables particuliers ; on
le fait, par exemple, grâce au contexte. Cela saute aux yeux dans une
traduction correspondante : le traducteur n'hésite jamais. Il décèle

toujours la nuance, recouverte dans chaque cas par le terme
complexe ; et, si sa langue distingue ces derniers par des mots particuliers

à chacun de ces cas, il use alors des divers mots précis que lui
offre sa langue.

Les Septante nous le montrent remarquablement, quand ils doivent

eux aussi rendre en grec la pensée sémitique de l'hébreu. Ainsi, le

mot hébreu exprimant généralement l'idée d'arbre est V37. Mais,
dans cette langue, ce mot est complexe. Il marque : I. l'idée générale
d'arbre ; 2. la nuance particulière de «objet en bois»; 3. la nuance
particulière de « matière végétale comestible propre à la subsistance

ou à la vie de ceux qui s'en nourrissent ». Or, le grec ne possède
naturellement pas de forme générale qui recouvre toute cette aire

linguistique, mais des termes particuliers de cette idée. Il l'explicitera
donc chaque fois par un de ces termes particuliers, porteurs de la

nuance alors impliquée dans V37 : 1. òévòpov, «et sous tout arbre

verdoyant » en hébreu, p37"| V37 lO Dìini ; en grec, koù.

ÛTTOKCtxuj Ttavxoç òévòpou octeféuiç (Deut. xn, 2.) 2. SûXa, «en bois

(ï) R. Payne Smith, Thesaurus Syriacus, t. I, col. 17; Gesenius, Hebr.-Deut-
sches Wörterbuch. — Cf. encore, ainsi que pour les cas suivants, C. Brockelmann,
Lexicon Syriacum ; et J. Lévy, Chaldäisches Wörterbuch über die Targumim. —¦

Cf. P. Smith, ouvr. cité, t. II, col. 2645. —¦ (3) Nous trouvons bien la forme
sourthâ, « image, texte » ; mais ce terme-là ne dérive pas proprement de la famille
à laquelle appartient le ""|TS hébreu qui signifie «rocher». Cf. Brockelmann, ouvr.
cité, p. 624 et 279.



TT'ETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : i8 17

d'acacia» en hébreu, D^ttW ^S; en grec, èk £û\ujv CtcTrJTtxuJV (Ex.

xxv, 10.) 3. xè> EûXov, «l'arbre de vie» en hébreu, D^nn V37;

en grec, xò gûXov xfjç £uufjç (Gen. II, 5.)

2. Kiphâ recouvre si bien les trois nuances particulières que
traduit le grec iréxpa : « rocher-abri » ; « blocs de rocher » ; « chose solide,

impénétrable ou ferme comme un roc » que, pour les exprimer, le

syriaque a recours indifféremment au terme commun kiphâ ou à

un vocable particulier qui, comme le fait le grec Tréxpct, en contienne

proprement la notion, tel le mot schouâ, « rocher, bloc, roc ».

Nous nous en assurons parfaitement en étudiant les passages grecs
et syriaques dans lesquels intervient cette notion-là de l'idée de

pierre. Nous obtenons alors le tableau suivant :

a) « Rocher - abri »

Tréxpct — kiphâ (Mat. xxvn, 60)

» —¦ schouâ (Marc xv, 46)

b) « Blocs de rocher »

rréxpct — kiphâ (Mat. xxvn, 51)

» — schouâ (Apoc. vi, 15)

» —¦ » (Apoc. vi, 1612)

c) « Chose solide, impénétrable ou ferme comme un roc »

Tréxpct — schouâ (Mat. vu, 24)
» — » (Luc vi, 48)
» —¦ » (Luc vin, 6)

» — » (Luc vm, 13)

» — kiphâ (I Cor. x, 4).

Ainsi, le terme araméen originel kiphâ ou iO^ exprime non

pas plus ou moins une seule idée, mais trois notions bien distinctes.

Et, par conséquent, afin de connaître le sens exact que renferme
l'idée de « pierre », dans tel passage, on ne peut pas se tourner sans

autre vers l'araméen. Il faut d'abord identifier le terme que choisit
le grec pour traduire le mot araméen, soit, dans notre cas, le syriaque

to et ensuite interroger le contexte.

(t) Nous ne voulons naturellement point dire par là que le texte grec n'est qu'une
version et le syriaque l'original. Nous ne pouvons traiter ici ce problème qui touche
à la critique néotestamentaire (cf. pour cela Léon Vaganay, Initiation à la Critique
textuelle néotestamentaire, p. 32-35). Les manuscrits grecs les plus anciens que nous
possédions, N, A, B, C et D, s'étagent entre le IVe et le VIesiècle. Les manuscrits
syriaques, Ss, Se et Sp, se placent au IVe et au Vie siècles ; mais le premier notam-

REV. DE THÉOL, ET DE PHIL. N. S., t. XXIX (n° I18-II9. I941). 2



18 GEORGES GANDER

Dans Mat. xvi, 18, le grec a recours aux deux termes précis dis-

dincts : TTéxpoç (nom, ou plus exactement surnom de personne) —
Tréxpct (« rocher-abri ; bloc de rocher ; chose impénétrable, dure ou
ferme comme un roc »). Il explicite ainsi le syriaque : kiphâ (surnom
de personne) — kiphâ (« rocher-abri ; bloc de rocher ; chose

impénétrable, dure ou ferme comme un roc »). Et il révèle que le premier
kiphâ recouvrait la valeur du nom de personne et le second, celle

du nom de chose de schouâ.

La dernière considération, qui pourrait peut-être arrêter certains

critiques, est la question de savoir si, linguistiquement parlant, un
même terme, employé deux fois de suite dans une langue, peut avoir

une première fois un sens et une seconde, un autre. Il en va ainsi,
en tout cas, en syriaque — par conséquent en araméen — et
précisément d'une façon étendue en ce qui concerne notre terme de kiphâ.

Nous le vérifions par la relation néotestamentaire de la mise au tombeau

de Jésus. Ce récit, sous sa forme complète dans Matthieu et dans

Marc (•), nous présente la répétition de l'idée de pierre avec une acception

chaque fois différente : « pierre » rocher-abri, soit caveau) et
« pierre » objet en pierre, dalle-couvercle, soit fermeture de caveau).
Le grec explicite bien cette différence dans les deux textes, en recourant

à ses deux termes particuliers : iréxpa, pour la première notion,
et XiGoç, pour la seconde te). Mais le syriaque procède autrement.
Dans Matthieu, il n'emploie qu'un seul terme complexe, l'habituel
kiphâ, qu'il répète : kiphâ pour la première notion et kiphâ pour la
seconde. Et nous avons : kiphâ-kiphâ Tréxpct-XiGoç, exactement
comme notre passage de Mat. xvi, 18 porte : kiphâ-kiphâ TTéxpoç-

Ttéxpct. Or, la relation parallèle de Marc de la mise au tombeau nous
démontre incontestablement qu'en syriaque on n'assimilait évidemment

point, ni ne confondait, par cette répétition du même terme

kiphâ, les deux notions en une seule, mais qu'au contraire on dis¬

ment nous a conservé de nombreux passages du Ile siècle. Il est donc évident que
si le syriaque n'est pas exactement et généralement à l'origine du grec, comme
le texte massorétique l'est à l'égard de la version des Septante, il est fréquemment

plus ancien que lui. Il n'en est pas ainsi une simple traduction ; au
contraire, il est à même de l'éclairer, ayant pu mieux que lui revêtir — mais
naturellement pas toujours expliciter, si c'est alors contraire à l'usage araméen — la
pensée qui est à l'origine de nos écrits saints : la pensée araméenne palestinienne de

Jésus ou des apôtres, puisqu'il dispose des mêmes racines sémitiques (kiphâ ND'v).
Cf. G. Dalman, Jesus-Jeschua, die drei Sprachen Jesu, p. i à 6. —¦ Mat. xxvn,
59, 6o ; Marc xv, 46 ; Luc et Jean sont incomplets à ce propos : Luc xxm, 53 et
Jean xix, 40 à 41. — (3) Mat. xxvi, 60b et c ; Marc xv, 461Ì et e.



TT'ETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : i8 r9

tinguait bien, dans l'esprit, ces deux nuances que le grec exprime par
deux vocables particuliers, ici Ttéxpct-Xiooç. En effet, alors que Marc

grec n'est en rien différent de Matthieu grec (chaque fois la distinction

Ttéxpct-XîOoç), Marc syriaque, pour exprimer la première notion,
se sert du vocable particulier schouâ, équivalant au kiphâ recouvrant

l'acception de « rocher » (abri ; bloc de pierre ; chose solide,
ferme ou impénétrable comme le roc) qui est traduite, en grec, par
Tréxpct. Et il ne garde kiphâ que pour la deuxième notion de « chose

en pierre» (XiGoç). Or, les deux relations sont, pour le reste, parallèles

mot à mot :

En grec, Mat. xxvn, 60

Livrmeiw, o eXctxOLmffev èv xfj Tréxpct

rai Trpo<TKuXi(Tctç Xiôov Ltéfetv xfj
Gvjpct xoO uvn.p.e{ou.

En syriaque, Mat. xxvn, 60

bbeith qbourâ hatbâ dyileh danqir
bkiphâ ; wcagel kiphâ rabthâ cal

tharcâ dbenh qbourâ

Marc xv, 46

uvn,L!ctxi, 0 fjv XeXctxop.r|uévov

èx Ttéxpctç koù Trpo0eKÛXio"ev

XiGov èiri xfjv Gûpctv xoO

pivriueiou.

Marc xv, 46.

bqabrâ danqir wâ
bschoucâ ; wcagel kiphâ cal

tharceh daqbrâ.

Autrement dit, kiphâ-kiphâ Ttéxpct-XiGoç schou â-kiphâ. Et,
ainsi, kiphâ-kiphâ (ou fcO'O-NS^D), pour le sens non pas deux
fois kiphâ, c'est-à-dire deux fois Ttéxpct, ou bien deux fois XiGoç;

mais soit schow-â-kiphâ, soit kiphâ-schoucâ ; c'est-à-dire enfin

ou Ttéxpct-XiGoç, ou XiGoç-Tréxpct.

Par conséquent, la répétition d'un terme complexe, et,
particulièrement de notre araméen kiphâ-kiphâ, bien loin de signifier
forcément une répétition, une assimilation ou une confusion de l'idée,

peut, au contraire, impliquer une fois une notion et une autre fois

une autre. Et ce n'est, dans ce cas, que le texte grec parallèle et le

contexte qui nous permettent de préciser les notions en question.
Or, dans Mat. xvi, 18, le grec est net. Il explicite cette répétition
semblable de kiphâ-kiphâ (donc de NS'O-NS'O) par les deux termes

particuliers distincts de Tréxpct et de TTéxpoç ; soit kiphâ-kiphâ ici,
TTéxpoç-Ttéxpa.

Il est donc absolument impossible que le second kiphâ puisse désigner

la personne de l'apôtre Pierre. Ce terme ne recouvre que
l'acception du particulier schoucâ qu'il implique et que le grec explique



20 GEORGES GANDER

par Tréxpct (« rocher-abri ; bloc de pierre ; chose impénétrable, solide

ou ferme comme un roc »). Il appartient à l'examen du contexte de

préciser l'acception particulière dans laquelle est prise cette dernière
notion. Mais, en tout cas, nous pouvons ainsi conclure ce paragraphe
sur l'original araméen de TTéxpoç-rtéxpa :

Cet original est bien araméen. Il nous est parfaitement connu par
le texte de la Syriaque de Mat. xvi, 18. Il a la forme kiphâ-kiphâ ou
NS'O-NS'O. Cette répétition formelle n'implique pas du tout une

confusion, une assimilation ou une identification des deux notions de

l'idée de « pierre ». Au contraire, tout esprit araméen, selon le génie

propre à sa langue, les différenciait l'une de l'autre, aussi bien que le

grec y parvenait au moyen de ses deux vocables distincts de TTéxpoç-

Ttéxpct.

L'apôtre Simon ne peut être appelé Pétra, et le nom ou surnom de

Pierre ne recouvre pas davantage la qualité de rocher qu'exprime
le terme de Tréxpct. Ainsi, l'interprétation de certains théologiens,
comme Dublanchy, est exclue, selon laquelle Tréxpct, parce que se

rapportant au second kiphâ ou K2"0, désignerait la personne de

l'apôtre Pierre. Et quant à la relation, établie notamment par Cull-

mann, entre le surnom de « Pierre », conféré à Simon, et la fondation
de l'Eglise, elle ne peut être éclairée que par le contexte.

* -

# *

Le second objet que nous devons donner à notre étude de Mat. xvi,
18, dans cet examen sémantique de T\é.Tpoç-né.Tpajkiphâ-kiphâ/

NS'O-fctD'Oj est l'hypothèse selon laquelle, cette ambivalence ne

repose que sur un jeu de mots. Ce sont surtout les théologiens
protestants qui se plaisent à recourir à cette explication. Ils estiment que
l'apôtre Simon, qualifié par le premier de ces deux termes (« Pierre »),

rappelle seulement la nature du fondement (« rocher » Felsen), sur

lequel Christ construit son Eglise. Le plus grand représentant de la

Formgeschichtliche Schule, R. Bultmann, définit ainsi cette position :

« Ich glaube, dass mit Petros-petra ein Wortspiel beabsichtigt ist und
dass Tréxpct nur den « Felsen » Petrus meinen kann » W.

Pour les raisons suivantes, cette interprétation ne nous paraît
point fondée :

En principe, il est vrai que les jeux de mots ont tenu une certaine

(') Lettre personnelle que ce savant nous a envoyée le 17 février 1939. Cf. sa
Gesch. der Synopt. Tradii., p. 146-150, 277 s. et 382 s.



TfETPOC-n'ETPA DANS MATTH. XVI : 18 21

place dans la tradition des livres bibliques. Mais ce procédé n'est ni
général, ni prépondérant en soi. Il est pratiqué dans l'Ancien
Testament, surtout chez les prophètes. Ainsi, Amos narre une vision qu'il
a eue, en jouant sur les vocables Vip « récolte de figues, figues » et Vp
« fin, ruine » (vin, 2). Dans le Nouveau Testament, par contre, les jeux
de mots deviennent toujours plus rares pour disparaître finalement.

En fait, on doit toujours pouvoir préalablement résoudre par
l'affirmative la question de savoir si, dans le texte étudié, un jeu de

mots est possible. Or, ce n'est pas ce qu'on s'est demandé pour
Mat. xvi, 18, et c'est ce que nous devons faire maintenant. Dans ce

passage, les deux termes entre lesquels il y aurait éventuellement jeu
de mots sont, le premier, un nom propre ou surnom de personne :

TTéxpoç, et, le second, un nom figuré de chose : Tréxpct. Mais, pour que
le jeu de mots soit possible, il faut nécessairement que ce soit à un
homme et spécialement à un homme comme Pierre que la tradition
biblique, en général, et la tradition néotestamentaire, en particulier,
attribuent la qualité de TtéTpa. Or, cette tradition est unanime sur
ce point :

Lorsque TrÉTpct se prend au figuré, il ne peut s'appliquer qu'à la

personne divine : Dieu, Jésus-Christ ou une hypostase, suivant les

cas et selon que l'on est dans l'Ancien ou dans le Nouveau Testament :

« Je veux proclamer le nom de l'Eternel ; Il est notre rocher ; Son

œuvre est parfaite » (Deut. xxxn, 3-4). «Tu as abandonné le Rocher

qui t'a engendré et tu as oublié le Dieu qui t'a formé » (Deut. xxxn,
18). «Qui est un rocher, sinon notre Dieu ?» (Ps. xvm, 32). «Le
Rocher de ma force est en Dieu » (Ps. lxii, 8). « Sanctifiez l'Eternel...
Il sera un sanctuaire, mais aussi un rocher de scandale pour Israël »

(Es. vm, 14). «L'Eternel est le rocher des siècles » (Es. xxvi, 4).
« Ils buvaient à un rocher spirituel qui les suivait et qui n'était autre

que le Christ » (I Cor. x, 4).
Quand il s'agit de mots ayant l'acception générale de « pierre », il

en va exactement de même : « Je Te (l'Eternel) célébrerai, car Tu
m'as exaucé..., la pierre qu'avaient rejetée ceux qui bâtissaient est

devenue la pierre maîtresse d'angle» (Ps. cxvin, 21-22). «C'est lui
(Jésus-Christ) la pierre rejetée par vous qui bâtissez qui est devenue

la pierre d'angle maîtresse (de tout l'édifice) » (Actes iv, 11) G).

(1) Cf. encore Mat. xxi, 42; Marc xn, 10; Luc xx, 17; Eph. n, 20 et Pierre n,
4 et 7.



22 GEORGES GANDER

Deux seuls exemples pourraient sembler attribuer à un homme la
qualité de « rocher » ; ce sont Gen. xlix, 24 et Es. li, 2. En effet, le

premier texte est parfois rendu ainsi : a) en français, « Joseph est
devenu le rocher d'Israël W » ; b) en hollandais, « Par les mains du
Puissant de Jacob, dont il (Joseph) est un berger, une pierre te) ».

Jacob et Pieter Keur, qui ont annoté cette édition, expliquent que
« dont » (daarvan) désigne Dieu comme seule source et dispensateur
de tous les biens, et que l'appellation de « pierre » ou de « rocher »

est conférée à Joseph te).

En réalité, cette leçon est fautive. Elle est due à la difficulté du

texte massorétique. Elle s'autorise des Septante qui avaient déjà
tenté une amélioration semblable, d'ailleurs confuse. Un examen
attentif de l'hébreu nous permet de comprendre parfaitement ce

texte: c b a

Ce dernier comprend deux membres parallèles 31p37l ~|i^^ 1"PQ
T P «.

et Itmtf"1 pfr?(4) ÜVTQ. En raison de la loi du parallélisme de

construction, chacun des termes de ces deux membres répond à celui

qui lui correspond dans l'autre membre : 1"PD D'^D ; T3N
¦Qtf et 3lp37i — l>n\yi. On peut surtout vérifier cette identité en

comparant le dernier terme d'un membre avec le dernier de l'autre
membre : 2,p37l n'est pas un autre personnage que ;>?~|Uf1. Mais,
même "YOX et pK la laissent transparaître remarquablement, en
traduisant tous deux des qualités semblables : « fort, solide, dur »

(TOK) bien «objet de pierre, corps solide, poids lourd» (]31K).
Par conséquent, le premier mot de chaque membre doit également
être l'équivalent de l'autre : 1"Pö DU?D. Et de fait, leur construction

préfixale est parfaitement parallèle : - Q - D. Si donc

DU7D est difficile à comprendre, nous n'avons qu'à identifier son

équivalent. Or, nous pouvons le faire très aisément, le sens de ce

mot-là n'offrant pas la moindre difficulté ; 1"PÏD s'applique sans
conteste possible à Dieu, et il exprime nettement l'idée que c'est par les

mains de Dieu que Joseph subsista en face de ses ennemis. Consé-

quemment, ?'të/Q s'applique à Dieu seul et ne comporte rien d'autre

que cette même idée : la source du salut est en Dieu. La pensée du

(J) Diet, des Concord, verb, des Ecrit, d'après la version Segond, p. 588. —
(2) Bijbel, Staten Vertaling, Londres, 1934. — (3) J.-P. Keur, Bijbel, éd.

annotée du Jubilé. — (4) njTl) formant doublet avec IHN, n'intervient pas dans notre
propos.



TTETPOC-TT'ETPA DANS MATTH. XVI : i8 23

texte devient ainsi très claire ; c'est la suivante : « Le salut de Joseph

provient des mains du Tout-Puissant de Jacob, de la source du Rocher
d'Israël» to. Le passage entier pourrait prendre cette forme plus
littéraire : verset 22, « Joseph est le rameau d'un arbre fertile... des

archers le harcèlent... » ; verset 24, « mais son arc se bande toujours
avec puissance et ses muscles se tendent bien avec force, car c'est le

Tout-Puissant de Jacob qui l'assiste, le Dieu qui est le Berger, le

Rocher d'Israël».
Ainsi, dans ce texte également, la qualité de « rocher » ou de

« pierre » n'est bien attribuée qu'à Dieu. Et c'est, du reste, ce qu'on
comprend de plus en plus maintenant : les traducteurs les plus autorisés,

tant protestants que catholiques, n'appliquent plus à Joseph
la caractéristique de rocher d'Israël te).

Le second exemple d'Es. li, 2 doit faire l'objet d'une étude à part,
car, comme notre historique l'a rappelé, Gœtz et son école ont fondé

sur le midrasch de ce texte une variante de l'explication selon laquelle
Mat. xvi, 18 se résout dans un jeu de mots. La conclusion du

paragraphe précédent sera donc donnée au terme de celui-ci :

Gœtz a tiré de Mat. xvi, 17-19 l'argumentation suivante : Dans

ce passage, les mots et les tournures araméens ou hébreux sont nets.
Ce sont ceux de Simon Baryona ; de chair et de sang ; de Père dans le

ciel ; de lier et de délier. Il y a des parallèles entre Mat. xvi, 18 et les

commentaires rabbiniques. Le commentaire rabbinique qui nous

concerne est celui de Jalkut Schimconi à Nomb. xxm, 9. C'est une

parabole d'un roi qui veut construire, mais qui ne trouve d'abord

aucun terrain solide. Enfin, il en découvre un qui est désigné sous le

nom de Tréxpct. De même, par opposition aux peuples qui ont une foi
incertaine, vague ou contraire à celle qu'ils devraient avoir en Dieu,
Abraham, lui, vénère parfaitement l'Eternel. Dieu peut alors dire
de cet homme : « J'ai trouvé une pétra ». Et c'est pour cela que, dans

Es. li, 2, Abraham est appelé un rocher. Il est vrai que Schmiconi

(•) Le ÜTi'D du texte massorétique est donc bien en place et avec un sens

parfaitement satisfaisant. Et il n'y a pas lieu de retenir la leçon de S et T : D'ii'Q. Cf. la

Bible du Centenaire (1916), note au v. 24. —(z) Bible de Crampon, Bible Synodale
et Bible iu Centenaire. Là, cette dernière a cependant trop mélangé les diverses
versions de l'A. T. Cf. H. Holzinger, Genesis, p. 262.



24 GEORGES GANDER

ne vivait que dans la première moitié du XIIIe siècle. Mais, à ce

propos, il doit citer le midrasch le plus ancien pour tout le

Pentateuque, celui de Yelandenu ou Tanchuma, d'environ 400 après Jésus-
Christ to.

Il faut remarquer que ce rapprochement, établi déjà bien avant
Gœtz, avec le texte d'Es. xvm, 16 et de li, i, ne semble pas si net que
cela au jugement des critiques. Guignebert conteste que la situation
soit la même dans Es. li, 1-2 que dans Mat. xvi, 17-19. Dans le
premier passage, dit ce savant, il s'agit de l'exploitation d'une carrière

(c'est-à-dire de la conception qu'Abraham est à l'origine de la race

d'Israël) et non de la fondation d'une réalité nouvelle, comme celle

dont on parle dans Mat. xvi, 18 te).

En outre, ce texte d'Es. li, 1-2 ne fait aucunement d'Abraham le

rocher d'Israël. On l'a cru, parce qu'on a pensé que le premier verset
ne formait pas un tout en lui-même, mais s'appuyait sur le verset
second. On a alors considéré ce dernier comme une sorte d'apposition
du premier ou comme le second terme d'un parallélisme constitué par
ces deux premiers versets, en invoquant, pour ce texte poétique
hébreu, la règle de la poésie hébraïque qu'est le parallélisme. Et on a

traduit : « Ecoutez-moi, vous qui poursuivez la justice, vous qui
recherchez l'Eternel Voyez le rocher d'où vous avez été taillés, la

carrière dont vous avez été tirés Considérez Abraham, votre père,

et Sara qui vous a enfantés ; car je lui ai adressé mon appel lorsqu'il
était seul te); je l'ai béni et j'ai multiplié sa race » te).

On comprend donc ce passage comme si on mettait un « deux

points » ou un « c'est-à-dire » après « tirés !» : ...« dont vous avez été

tirés : (ou c'est-à-dire) considérez Abraham... » ; ou, encore, un
« en effet » après « considérez ».

Ces vues sont nettement contredites par un examen correct de ce

passage poétique hébreu. Remettons-le d'abord sous sa forme
poétique exacte. Nous obtenons :

a) 1. lb» TJQtt/
2. pis '»sin
3. mm nràn

(1) K.-G. Gœtz, art. cité, p. 166-168. — (z) Guignebert. ouvr. cité, p. 26. —
(3) Cette explication de « lorsqu'il était » n'est pas heureuse ; nous verrons la
vraie valeur de "PIN'. — (4) La Bible, version synodale. Les autres versions,
allemandes ou françaises, ne diffèrent que sur des questions de mots.



TT'ETPOC-TTETPA DANS MATTH. XVI : i8 25

b) i. -its-*?« ii^nn
2. nnpn^Ki amsn
3. amp: tq

Nous voyons tout de suite que nous avons affaire à deux stances —
a) et &) — de trois Stiches chacune. Ce premier verset forme donc un
tout en lui-même : le parallélisme s'établit entre cette première et
cette deuxième stance a) et b) ; et, par conséquent, ce parallélisme
s'établit naturellement entre les Stiches qui se correspondent dans

ces stances, et non point entre l'un de ces six Stiches et un stiche
d'un autre verset, par exemple le deuxième verset. Autrement dit,
en ce qui nous concerne, le parallélisme du premier stiche de la
deuxième stance à expliquer : « voyez le rocher », n'a de lien exact

qu'avec le stiche correspondant, soit le premier de la première stance.

Et, en effet, si l'on place ces deux stiches-là en regard, on voit bien

qu'ils sont parallèles entre eux seuls : ils sont constitués chacun i° par
l'impératif — deuxième personne du pluriel d'un verbe de perception
(a) 1. : 137D't/ b) ï. : l'Util) ; 2° par la préposition ")$,
introduisant le complément indirect de direction (a) 1. : 1 ;fc$ b) 1. :

~ni£-")N). Par conséquent, le "113J à éclairer, étant le régime introduit

par ;£? ne peut être complété, en vertu du parallélisme poétique

sémitique, que par le régime de lit dans le vers parallèle. Or, ce régime
est la première personne du singulier, « moi », désignant l'Eternel qui
a la parole : l^K ITS ne se rapporte donc également qu'à Yahveh.

Et sa valeur est celle d'un complément attributif de qualité : dans les

circonstances évoquées par le prophète, quelle est la qualité de Celui
à qui l'on doit regarder C'est celle de « rocher » du peuple de Dieu.

Le deuxième verset d'Es. li s'éclaire du reste à cette lumière. Il
est construit de la même façon, en ce qui regarde Abraham et Sara.

En français, la restitution poétique peut en être effectuée comme suit :

a) 1. Considérez Abraham

2. c'est votre père, et Sara,

3. c'est elle qui vous a enfantés.

b) 1. Car je l'ai appelé seul,

2. je lui ai donné ma bénédiction

3. et je l'ai fait se multiplier.
Le parallélisme s'établit de même uniquement entre chacun des

premiers vers des deux stances de ce verset et non point proprement
entre l'un ou l'autre de ces stiches et un stiche plus ou moins sem-



26 GEORGES GANDER

blable d'un verset différent, par exemple du premier : b) I. est aussi

le complément parallèle de a) I. En effet, comme dans le premier
verset, « au rocher » complétait « à moi », d'après cette pensée que s'il
faut regarder à Dieu c'est parce qu'il est le Rocher ; de même, dans

ce deuxième verset, « seul » complète l'indication parallèle « Abraham

», selon cette conception que si l'on peut considérer Abraham,
c'est que ce croyant, par sa foi en Dieu, a été à lui seul, avec Sara, sa

femme, l'ancêtre de tout un peuple, et qu'ainsi, à plus forte raison,
les Israélites contemporains du prophète, s'ils ont la même foi,
auront un avenir encore bien plus grand que cet ancêtre, puisqu'ils
sont tout un peuple et non un seul individu. La valeur du complément
« seul » est donc également attributive de qualité ; ici, de la qualité
d'ancêtre, avec Sara, de tout un peuple de croyants.

Si, dans Es. li, il y a un lien ou un parallélisme entre le verset
premier et le verset second, c'est celui d'une gradation : 1° Dieu
le Créateur ; 20 Abraham l'ancêtre. Ces deux sujets d'assurance

sont bien distincts. Les qualités du premier sont métaphysiques,
transcendantes ou divines : Il est la première origine, le fondement
éternel, l'appui inébranlable ; soit, proprement et exclusivement,
comme nous l'ont montré tous les textes bibliques, le TT3- Les

qualités du second sont humaines, mais uniques cependant : il est

l'origine ethnique, le fondement historique, l'appui psychologique ;

soit, exactement, le TTÎt^.
T V

Il est donc absolument erroné de citer Esaïe li, 1-2 en faveur de la

possibilité d'attribuer à un homme, si grand soit-il, la qualité de

« rocher » ou de « pierre ». Et ce texte d'Esaïe corrobore précisément
notre remarque que cette qualité-là, de par sa nature exclusivement

métaphysique, transcendante et divine, ne s'applique qu'à la divinité.
Enfin, un dernier examen montre surabondamment que pour les

auteurs sacrés les notions de « pierre » ou de « rocher » ou encore de

«fondement solide» ne peuvent jamais être attribuées à un homme,
mais uniquement à la divinité, c'est la façon dont les Septante en

ont rendu les divers termes.
Dans le texte massorétique, ce sont toujours les vocables propres

précis qui sont employés :

le mot de 3T7D est employé 4 fois
» » » ]n^ >' » 4 »

» » » "HU » » 31 »

Dans la version des Septante, ce ne sont pas tellement les termes

propres dont on use que des synonymes ; ou, à vrai dire, des équiva-



TTETPOC-TYETPA DANS MATTH. XVI : i8 27

lents communs éclairant, chaque fois qu'il le faut, d'une façon nette,
l'idée impliquée dans le terme hébreu, comme si on avait voulu
enlever tout doute sur la nature de cette « pierre » ou de ce « rocher-
là » : On trouve seulement les termes grecs correspondant, d'une
façon appropriée, tour à tour, aux trois vocables hébreux ci-dessus,
37^0, pK et mU :

X(0oç, 3 fois (Ps. cxvin, 22 ; Es. vm, 14^ et xxvin, 16)

rréTpa, 4 » (II Sam. xxn, 2 ; Es. vin, \\b, xxxi, 9 et li, i).
Par contre, on rencontre tous ces équivalents en face des mêmes trois
termes propres précis hébreux que nous avons vus :

1 fois (Ps. xcv, 1)

(Es. xxvi, 4)

(Es. xvn, 10)

(II Sam. xxn, 32)

(Ps. xxxi, 4)

(I Sam. n, 2)

(II Sam. xxn, 47, xxm, 3)

(Ps. xlii, 10 et lxxxix, 27)

(Ps. xvm, 3 et Gen. xlix, 24)

(Ps. xix, 15, lxxviii, 35 et xciv, 22)

(Deut. xxxn, 4, 15, 18, 30, 37 ; Ps. xvm, 22,

47, XXVIII, I, XXXI, 3, LXII, 3, 8, LXXI, 3,

Lxxm, 26, xcii, 16, Es. xxvi, 4 et xxx, 29).

Ces termes sont significatifs : si *7331K, 37)0 et "ITS ô KÛpioç,

ó P-éfCtc, KCtxieTXutTctç, etc., c'est qu'ils ne peuvent s'appliquer qu'à la

divinité et exprimer uniquement la grandeur, la puissance, l'appui, le

fondement, la transcendance ou tel attribut supranaturel. Le dernier

équivalent grec utilisé le démontre indubitablement, car, sur trente
et un exemples de "11U, seize fois les Septante donnent à ce terme,
comme équivalent, le vocable même qui désigne exclusivement Dieu :

ó Geoç. Tout commentaire est superflu
C'est du reste bien ce dont le rabbinat français et plusieurs

philologues se sont convaincus. Le premier, à propos de 37;0, indique,
comme première acception, une acception physique et, comme

seconde, une acception métaphysique to. Parmi les seconds, Gesenius

dit 1. de 37 ;D, qu'au figuré — sens qui naturellement nous intéresse

seul ici — ce terme s'emploie en parlant de Dieu ou d'un protecteur

(1) Sander et Trenel, Diet, hébreu-français.

0 0U)Xfjp, 1 fo:
ó Lié-rctç, 1 »

Ó KÛpiOÇ, 1 »

ó Kxicrxnç, 1 »

f) Kpaxaiojffiç, 1 »

ccrioç, 1 »

TtXr|CTxrjç, 2 »

CtVXlXfJTTXUJp, 2 »

n îcrxùç, 2 »

ßoriGoc, 3 »

ó Geôç, 16 »



28 GEORGES GANDER

du monde (comme «le Seigneur») to ; %. de ~|1U, combien les exemples

abondent où l'on a recours à ce terme, concernant Dieu te) ;

3. de pK, qu'il faut rapprocher ce mot du précédent vocable te).

Là encore, le Nouveau Testament n'a pas d'autre conception.

L'apôtre Paul, définissant la nature du fondement de l'Eglise
chrétienne, affirme qu'il est divin : « ...les chrétiens ont été édifiés sur le

fondement des apôtres et des prophètes, avec, comme pierre d'angle,
le Christ-Jésus » (Eph. n, 20).

En conclusion de ces deux derniers paragraphes et de cette étude

sémantique du rapport de TTéxpoç-Tréxpa / kiphâ-kiphâ /KSiiD-iOlD,
voici, maintenant, ce que nous pouvons dire :

TTéxpoç est un nom de personne ou un surnom qui peut être conféré
à l'apôtre Simon. TTéxpct et un nom de chose dont la notion ne peut
s'appliquer à un homme, même comme cet apôtre, mais exclusivement

à une personne ou à une chose métaphysique, transcendante ou
divine.

Pour expliquer le rapport en question, on s'est fourvoyé en recourant

successivement aux trois essais d'explication par le jeu de mots,

que nous avons envisagés : 1. «le jeu de mots réaliste» (Dublanchy,
Bartmann, Crampon et autres catholiques) : l'apôtre Pierre est
réellement la pierre fondamentale de l'Eglise. 2. «Le jeu de mots
symbolique » (Bultmann, Formgeschichtliche Schule et la plupart des

exégètes protestants) : l'apôtre Simon Pierre représente le fondement
de roc sur lequel Christ veut élever son Eglise. 3. «Le jeu de mots

allégorique » (Gœtz et quelques historiens des religions indépendants)

: l'apôtre Pierre, pour le christianisme, comme l'ancêtre Abraham,

pour le judaïsme, apparaît comme le rocher sur lequel s'appuie
le peuple de Dieu.

Les deux premiers essais tombent sans aucune remarque particulière.

Le troisième appelle ces considérations finales : Un midrasch

comme celui de Schimconi peut bien avoir assimilé la désignation de

Tréxpct à celle de « terrain solide », quand il s'agit d'une chose, et à

celle d'« homme solide », lorsqu'on parle d'un homme. Mais ce
commentaire-là est faux, même pour le texte auquel il se rapporte,
Es. li, 1-2, qui, précisément, concorde parfaitement avec la tradition

(ï) Gesenius, Diet, cité, p. 546. — (z) Ibid., ad loc. — (3) Ibid., p. 679.



TT'ETPOC-TT'ETPA DANS MATTH. XVI : i8 29

biblique, en n'attribuant la qualité de Tréxpct qu'à une personne ou
à une chose divine. En outre, même en le faisant remonter jusqu'à
Yelandenu ou à Tanchuma, soit vers 400, ce midrasch est beaucoup

trop postérieur à la composition de Mat. xvi, 18. La critique récente
tend de plus en plus à placer cette dernière entre 74 et 80 to. De toute
façon, pour les Evangiles et dans les deux centres qui nous intéressent

dans cette étude, le canon était fixé : vers 200, à Rome, et, en

tout cas, avant 400, à Edesse te). On n'aurait donc pu insérer, vers le

début du Ve siècle, comme le voudraient Gœtz et son école, ni dans

le texte grec, ni dans le texte syriaque, ni dans la Vêtus Itala, entre
Mat. xvi, 16 à 20, un midrasch qui fût relatif à Simon Pierre et à la
fondation de l'Eglise.

En somme, l'erreur qu'on a commise de l'une ou l'autre façon est
la même, philologiquement parlant ; c'est une erreur de sémantique,
un contresens. A propos des deux seuls termes de TTéxpoç-Tréxpa, c'est

exactement le même que le contresens fait par la version Segond

lorsqu'elle attribue, dans le texte de Gen. xlix, 24, à Joseph la qualité

de rocher, alors que la tradition biblique, unanime sur ce point,
ne la confère ni matériellement, ni symboliquement, ni allégoriquement

à un homme, si grand soit-il, mais à la seule divinité. Au sujet
du contexte de Mat. xvi, 18-19, cette erreur rejoint le contresens

auquel on aboutit quand, dans le texte examiné d'Es. li, 1-2, on
confond le second verset avec le premier, tandis que ce premier verset
forme un tout qui ne doit d'abord être proprement étudié qu'à la

lumière des éléments qui lui sont particuliers ou par le parallélisme
qui le constitue. Il appartenait à une étude de sémantique de déceler

cette double erreur qui fausse toute l'exégèse de la parole de Jésus
à Pierre.

Le point qui est ainsi désormais acquis, c'est que Tréxpct ne

peut désigner l'apôtre Pierre, en quel sens qu'on l'entende, mais

uniquement une personne ou une chose métaphysique, transcendante

ou divine. On devra en tenir compte pour l'étude qui reste maintenant

à entreprendre et qui pourra alors nous apporter les dernières

précisions : l'étude philologique détaillée de la phrase et du contexte
de Mat. xvi, 18«.

(15 novembre 1940.) Georges GANDER.

(:) Cf. J. Laroche, art. cité, p. 133. — (z) J. Breitenstein, Diet, encycl. de la

Bible, t. I, p. 162 s.


	Le sens des mots : πétpoç-πétpα / kiphâ-kiphâ / [...] : dans Matthieu XVI:18a

