Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 28 (1940)

Heft: 117

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

Pavr HumserT, Etudes sur le récit du Paradis et de la Chute dans la Genése.
{Mémoires de 'Université de Neuchatel, t. XIV.) Neuchitel, 1940. Fr. 7.50.

Les Mémoires de I'Université de Neuchitel viennent de s’enrichir d’un
nouveau volume de M. Paul Humbert. Les lecteurs de la Revue en connais-
sent déja le théme principal par I’article publié ’an dernier : La faute I’ Adam
(1939, t. XXVII, p.225-240). Les théses essentielles y étaient exposées, mais
le-livre nous en apporte la justification détaillée. Nous ne pouvons mieux
caractériser la méthode suivie par I'auteur qu’en citant la conclusion de ses
études : « Ce vieux récit yahviste du paradis et de la chute ne sera, pour le
théologien et pour le chrétien, Parole divine qu’a deux conditions : d’abord,
Pexamen strictement historique et impartial de ce texte devra lui en expli-
quer la signification exacte, objective et tragique, sans aucune falsification
allégorique ou édifiante ; au prix de cette probité seulement et en se soumet-
tant 4 cette exigence de vérité, il accédera ensuite an débat personnel ouvert
par Dieun en cette page de la Bible, au débat vital et existentiel de sa relation
avec Dieu. Alors enfin, le récit de la chute ne sera plus Histoire seulement,
mais Vérité, ne sera plus parole humaine, mais Parole divine et révélation :
Péché,ﬂ Grace » (p. 193).

Examen strictement historique et impartial du texte, c’est bien la une
des caractéristiques essentielles de ce livre. Les deux premiers chapitres
sont consacrés a ’étude de la composition des chap. II et III de la Genése.
Avons-nous la deux récits paralléles amalgamés plus ou moins adroitement,
ou bien un seul récit cohérent ? Contre la majorité des critiques et avec des
arguments convaincants, M. Humbert nie la dualité des récits ; les doublets
que certains ont voulu reconnaitre dans cz récit me sont pas une preuve
suffisante. L’auteur démontre que le Yahviste a incorporé 4 son récit de la
chute des fragments d’une cosmogonie plus ancienne, dont les conceptions
théologiques différent radicalement des siennes sur certains points. Cecl avait
déja fait P’objet d’une étude de M. Humbert dans la Revue &’Histoire et de



360 COMPTES RENDUS

Philosophie religieuses de Strasbourg (1), Le Yahviste avait sous les yeux des
textes écrits et non pas de simples traditions orales, mais il emploie ces
textes « en les métamorphosant profondément, conformément aux exigences
de sa pensée théologique personnelle » (p. 77).

Le troisiéme chapitre étudie ’expression : « connaitre le bien et le mal»
interprétée de tant de maniéres divergentes: conscience morale, instinct
sexuel ou raison en général. L’examen minutieux des passages dans lesquels
nous rencontrons cette expression et d’autres analogues, donne un verdict
philologique parfaitement net : il ne s’agit pas de conscience morale, moins
encore d’instinct sexuel, mais de savoir. Avant la chute, Phomme est innocent
comme P’enfant ; sa faute consiste a4 désobéir a un ordre de son Dieu, elle est
religieuse et non pas morale ; de 1i la disproportion apparente entre une
faute, qui serait minime si elle était morale, et le chatiment qui est énorme.

Le quatriéme chapitre : « mortalité ou immortalité de 'homme primitif »
reprend un détail du récit et ’étudie avec la méme rigueur de méthode et
la méme acribie. La solution proposée est a P’abri de toute schématisation,
mais elle reste trés nuancée.

Le cinquiéme chapitre: «1’Imago Dei dans I’Ancien Testament» peut
paraitre un peu en dehors du sujet, car il se rattache au récit sacerdotal de
la création; au chap. Iet non aux chap. II et III de la Genése. Mais il est
bien dans la méme ligne que les autres études. L’auteur part de quelques
textes de Calvin, pris comme exemples d’exégése dogmatique, puis il déter-
mine le sens exact des termes employés : « Faisons 'homme a notre image, a
notre ressemblance » A la ressemblance de Dieu, ce n’est pas, comme le dit
Calvin, « participant de la sapience divine » ; au contraire, par cette expres-
sion, I’auteur sacerdotal veut établir une distinction essentielle entre Dieu
et ’homme, tout comme entre ’homme et I’animal. Et cela Poppose aux
conceptions courantes des autres religions orientales. Cette idée féconde du
vieux théologien connaitra dans le judaisme postérieur un grand développe-
ment.

La conclusion, enfin, résume les données essentielles de ces études et pose
le débat personnel que Dieu ouvre a tout homme religieux devant cette page
de notre Bible.

Certains lecteurs s’effaroucheront un peu de voir telle ou telle de ces pages
hérissée de citations bibliques et de mots hébreux, mais ils seront vite saisis
et charmés par la rigueur de la méthode scientifique de l’auteur. Aucune
affirmation en I’air, aucun rapprochement approximatif avec des textes qui
n’ont rien de commun avec le débat ; quand un paralléle est donné avec un
texte assyrien ou égyptien, il est toujours parfaitement pertinent. Chaque
nuance de la pensée est justifiée avec rigueur, mais sans vain étalage de
science. Les ouvrages théologiques frangais ne nous ont pas habitué, en

(1) Article paru en 1936, comme I'indique exactement la p. 22, et non en 1937,
comme cela est dit & plus d’une reprise, p. 46, 48, 49, 57 et 116.



COMPTES RENDUS 361

général, a pareille rigueur de méthode ; méme ceux qui ne sont pas théolo-
giens de métier 'apprécieront. ‘

Ce ne sont que des études et non pas I’examen complet de toutes les ques-
tions que peuvent soulever ces chapitres. Tout ce qui n’est pas essentiel
au débat est simplement esquissé, toujours nous restons au centre de la
question. Mais, et c’est 1a ce qui fait une des grandes beautés de cet ouvrage,
nous ne sentons pas seulement le savant qui se penche par simple curiosité
sur un texte pour en scruter le sens exact, mais aussi le chrétien qui, dans le
texte, trouve le message que Dieu a pour lui personnellement, Laissons encore,
pour finir, parler ’auteur lui-méme dans les mots qui précédent sa conclu-
sion : « Par son histoire des origines, le Yahviste veut en effet apprendre a
’homme & désespérer de lui-méme, de son péché, de son Savoir, de son
incurable humanité, pour ne compter, comme un enfant, que sur Dieu, sur
Sa volonté, seule suffisante, sur Sa grice accordée a la foi, La Nature, c’est
la mort, PHomme, c’est le péché. A la foi simple et totale de Penfant qui se
contente de tout recevoir de Dien, a cette foi seule Dieu accorde la grice
de la Vie: « Si vous ne devenez comme des enfants, jamais vous n’entrerez
au royaume des cieux !» (p. 193).

Geo. NAGEL.

Ap. Lobs, La religion d’Israél. Paris, Hachette, 1930.

Aprés les deux gros volumes consacrés a I’histoire d’Israél, envisagée sur-
tout au point de vue du développement religieux (cf. Revue de Théologie et
de Philosophie, t. XIX, 1931, p. 291 ss. et t. XXV, 1937, p. 164 ss.), M. Lods
nous donne, dans le cadre d’une histoire des religions par monographies
sommaires, un exposé de la religion d’Isragl. Nous y retrouvons sous une
forme plus condensée la riche substance des volumes précédents. Mais ici
Pauteur a suivi plus longtemps le développement de la vie religieuse en Israél,
il nous fait assister encore au contact entre le judaisme et la civilisation
gréco-romaine. Dans ce petit volume de 250 pages, nous retrouvons les mémes
qualités de clarté et de modération que dans les autres publications du
savant professeur de Paris.

Geo. NAGEL.

H.-H. Rowrey, Israels Mission to the World. London, Student Christian
Movement Press, 1939. 3sh. 6d.

Sous ce titre Pauteur a groupé quatre études sur les relations du judaisme
avec le monde extérieur. La premiére est consacrée aux prophétes de I’exil
dont I’horizon s’élargit sur le vaste monde (the Wider Vision). Puis, sous le
titre « particularisme et prosélytisme », c’est ’étude de Desprit du judaisme
tel qu’il apparait dans les derniers livres canoniques et dans les Apocryphes.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. S., t. XXVIII (NO 117, 1940). 24



362 COMPTES RENDUS

Le troisiéme chapitre (A ggression through Christianity) confronte judaisme
et christianisme, ce que le christianisme a repris de la tiche missionnaire du
judaisme et ce qu’il y a ajouté. La quatriéme étude, enfin, montre ce que le
judaisme a donné au monde (Israel’ Enduring Contribution to the World).
Pour Pauteur, cet apport peut se résumer en cing points : 1a charité active, le
caractére historique de la religion, la foi en la résurrection, le sentiment de
la paternité de Dieu et, enfin, le culte en esprit, c’est-a-dire dégagé de tout
rite sacrificiel. Cet exposé sommaire montre bien quel sens il faut donner
au titre choisi par ’auteur, titre qui n’est pas une simple fagade. Nous n’avons
pas une histoire de la religion d’Israél depuis P’exil, mais un aspect particulier
du développement du judaisme a partir de la grande catastrophe nationale.

I1 ne faut pas demander 4 un ouvrage de ce genre des recherches de détail,
les solutions sont esquissées, sans autre justification, mais elles sont le plus
souvent tout a fait pertinentes. A la lecture de ces pages, le judaisme d’aprés
Pexil devient plus vivant, beaucoup plus proche de nous et de nos préoccu-
pations actuelles.

Geo. NAGEL.

Jean Cavvin, Institution de la religion chrestienne. Texte établi et présenté
par Jacques Pannier. Paris, Les Belles-Lettres, 1936-1939, 4 vol. in-8c.

Nous avons la joie de signaler achévement d’une magnifique édition du
premier texte frangais de Iustitution chrétienne de Jean Calvin.

Rappelons d’abord les circonstances dans lesquelles Calvin se trouvait
lorsqu’il publia, en 1541, le texte que vient de rééditer M. Jacques Pannier.

Sorti de France au début de 1535, Calvin se fixe a Bale, ou il compose une
docte et véhémente apologie de ses coreligionnaires persécutés. La premiére
Institutio, latine, parait pour les foires de mars 1536, précédée d’une Epitre
au Roi Frangois Ier. Le jeune juriste, hier inconnu, devient tout a coup
célébre: Farel le retient 4 Genéve et il demeure dans cette ville jusqu’en
mars 1538. Il publie durant ce séjour deux lettres, 'une a Nicolas Duchemin
sur le devoir de fuir les sacrements des impies, et Pautre 4 Gérard Roussel
sur Pattitude du chrétien dans le sacerdoce; puis les Articles concernant Por-
ganisation de PEglise (1537) et un catéchisme : « L’Instruction et confession
de foy dont on use en Péglise de Genéve». (Opera selecta, vol. 1(1).) A la suite
d’un conflit avec le Conseil de Genéve, Calvin quitte cette ville et se rend a
Strasbourg. Ce séjour a duré jusqu’en septembre 1541 ; Calvin en a beaucoup
retiré : c’est au contact de Bucer qu’il apprend a connaitre les Luthériens
allemands et qu’il enrichit sa pensée. Il lit devant les étudiants les épitres
aux Romains et aux Corinthiens, il fonde et organise la premiére Eglise
frangaise, qu’il dote d’une liturgie et d’un psautier. Il remanie et développe
PInstitutio dont une seconde édition parait chez Rihel en 1539: c’est une

(1) Edités par Peter Barth, chez Kaiser & Munich, 1926. C’est dans cette édi-
tion que nous citons 1536,



COMPTES RENDUS 363

édition pour étudiants, imprimée en gros caractéres, avec de larges marges.
Puis il répond a Sadolet et il commente PEpitre aux Romains. C'est alors,
en 1541, qu’il fait paraitre chez Jehan Girard a Genéve la traduction fran-
gaise du texte de 1539 : seuls les savants connaissent le latin, ’édition fran-
caise va mettre I'ceuvre a la portée de tous.

L’édition de 1536 a-t-elle été traduite en frangais ? Calvin dit dans une
lettre d’octobre 1536 qu’il emploie tous ses loisirs a une telle ceuvre. Cette
édition frangaise a-t-clle jamais existé ? Certains indices le font croire, mais
aucun exemplaire n’a survécu pour apporter une preuve irréfutable. (Voir
a ce sujet: J. PANNIER, « Une premiére institution frangaise dés 1537 ?»
dans la Revue d’bistoire et de philosophie religieuses. Strasbourg, t. VIII,
1928, p. 513 ss.)

Le texte frangais de 1541 avait été réédité en 1911, dans la Bibliothéque
defl’Ecole des Hautes Etudes, par M. Abel Lefranc, mais ces deux volumes sont
depuis longtemps introuvables. La Collection des Universités de France le
publie dans la série des Textes frangais, par les soins de M. Jacques Pannier,
pasteur, docteur és lettres, bibliothécaire de la Société de PHistoire du Pro-
testantisme frangais, On peut bien parler d’un événement littéraire,

De 1536 a 1539-1541, PInstitution a presque triplé de volume et le nombre
des chapitres a passé de.six 4 dix-sept. Le petit livre de 1536, c’est un caté-
chisme développé et un ouvrage de polémique. Le plan est celui du caté-
chisme de Luther : La Loi, la foi, la priére, les sacrements, avec en plus un
chapitre sur «les cérémonies appelées faussement sacrements» et un petit
traité de la liberté chrétienne. L’Institution de 1541, traduction pas toujours
littérale de 1539, annonce déja la Somme théologique de 1560 en quatre
livres.

Les deux premiers chapitres sur la connaissance de Dieu et la connais-
sance de ’homme développent considérablement les quatre petites pages
(37-40) consacrées a ces « prolégoménes » en 1536. Calvin insiste sur la néces-
sité d’une révélation spéciale de Dieu, sur la corruption de '’homme et sur
le serf arbitre. Ce n’est qu’au chapitre III que 1541 aborde 1’étude de la loi
et le commentaire du Décalogue (1536 : chap. 1). Le chapitre IV traite de la
foi. On y trouve pour la premiére fois la belle définition qui reviendra dans
toutes les éditions subséquentes : La foi « c’est une ferme et certaine cognoys-
sance de la bonne volonté de Dieu envers nous, laquelle, estant fondée sur
la promesse gratuite donnée en Jésus-Christ, est révélée 4 nostre entende-
ment, et scellée en nostre cceur par le Sainct Esprit» (t. II, p. 13). Tandis
que 1536 traite de la pénitence dans un paragraphe du chapitre consacré aux
cérémonies (Opera, t. I, p. 170-200), 1541 consacre a ce sujet tout le cha-
pitre V. Il faut se rappeler que la pénitence « consiste en la mortification de
nostre chair, et nostre vieil homme, et vivification de I’Esprit » (t. II, p. 176).
Jésus-Christ nous offre 4 la fois la justification et la sanctification ; mais,
pour prévenir I'objection selon laquelle la justification fide sola conduit au
relachement, Calvin traite d’abord de la pénitence, puis il consacre aussitot



364 COMPTES RENDUS

son chapitre VI a la doctrine capitale de la justification par la foi, afin d’éviter
toute apparence d’un retour a l’erreur du salut par les ceuvres. 1536 parle
de la justification a la fin du chapitre I (Opera, t. I, p. 60). Nouveaux sont
les chapitres VII : « De la similitude et difference du viel et nouveau Testa-
ment » (dirigé en partie contre les Anabaptistes) et VIII: « De la prédesti-
nation et providence de Dieu», formé d’éléments empruntés a I'exposé du
Credo de 1536. L’coraison» fait Pobjet du chapitre IX, et les sacre-
ments (généralités, baptéme et sainte Céne) sont traités en trois chapitres
au lieu d’un seul en 1536. Les paragraphes nouveaux renferment surtout une
longue justification du baptéme des enfants et une polémique contre la
transsubstantiation (t. III, p. 240-278 et t. IV, p. 13-38). Le chapitre XIII,
sur les «cérémonies faussement appelées sacrements », est allégé, par rapport
au chapitre V de 1536, de tout ce qui concerne la pénitence. Le chapitre VI
de 1536, intitulé : De la liberté chrétienne, est divisé en trois : de la liberté
chrétienne, de la puissance ecclésiastique, du gouvernement civil. Ces trois
chapitres XIV-XVI reproduisent, a de bréves adjonctions prés, le texte de
1536. A plus d’une reprise, 1541 semble traduit sur 1536 plutét que sur
1539 (cf. t. IV, p. 62, p. 202). Quant au dernier chapitre, « De la vie chres-
tienne », il date entiérement de 1539. Calvin y fait profiter le lecteur de ses
expériences douloureuses : « Chacun porte sa croix. Car tous ceux que le
Seigneur a adoptés et regus en la compagnie de ses enfants se doivent pré-
parer a une vie dure, laborieuse, pleine de travail et de infinis genres de
maux » (t. IV, p. 264). Ce dernier chapitre ne subira aucune modification et
constitue les chapitres VI a IX du livre III de la derniére édition (1560).

Le texte de 1541 présente sur celui de 1560 avantage d’étre plus bref
(presque de moitié), sans rien omettre d’essentiel. Les éditions postérieures
ont précisé la pensée calvinienne par rapport aux diverses hérésies contem-
poraines ; elles ont amélioré I’ordre des matiéres. Par exemple, en 1560, le
chapitre sur la Providence se lit au livre I (chap. XVI et XVII), tandis que la
prédestination est étudiée au livre III (chap. XXI-XXIV) a la fin de 'exposé
de la sotériologie. L’édition de 1560 traite avec une méthode plus stire le
probléme de la connaissance de Dieu et de Phomme.

Par sa concision relative, ’édition de 1541 rend service aux lecteurs que
rebuteraient les 1730 colonnes de I’édition de 1560 ; le prix des 4 volumes
(fr. fr. 120.—) n’est pas prohibitif.

Le nom de M. Jacques Pannier et le patronage de I’Association Guillaume
Budé offrent toute garantie aux érudits et aux bibliophiles les plus exigeants.
J’ai relevé deux erreurs d’impression : t. I, p. 42, note 1 : lire : Jug. au lieu
de Josué; t. II, p. 251, ligne 1, lire entre crochets la date de 1539 au lieu de
celle de 1536. Les dates entre crochets indiquent pour chaque alinéa si 1541
traduit 1539, si le texte est nouveau ou s’il figurait déja en 1§36.

Des notes, dues pour le premier volume a M. Aug. Lecerf, pour les suivants
a M. Max Dominicé, donnent des éclaircissements théologiques, des rensei-
gnements sur les sources et les ouvrages paralléles, citent dans un trés grand



COMPTES RENDUS 365

nombre de cas le texte latin. Elles sont, d’un volume 4 I’autre, en constant
progrés sous le rapport du nombre et de Pintérét. Il y'a un glossaire et un
errata a la fin du tome IV.

I1 est superflu de souligner que 'impression est soignée et la présentation
impeccable. Le brochage ’est moins.

Citons, pour terminer, cette phrase de la préface: « L’édition actuelle,
préparée par la Société calviniste de France, parait sous les auspices de
P’Association Guillaume Budé avec une généreuse subvention de la Société
du musée historique de la Réformation a Genéve. Budé et Genéve, le Collége
de France, ot Calvin se formait a Paris vers 1530, et Genéve, ou il publiait
son livre en 1541, se trouvent ainsi évoqués ensemble, par une heureuse
coincidence !

La meilleure fagon de célébrer le quatriéme centenaire de 1’Inustitution
était de mettre de nouveau ce livre a la portée des lecteurs du XXe siécle.
Puissent-ils y trouver le méme intérét que ceux du XVIe! »

Robert CENTLIVRES.

René Guisan par ses lettres. Lausanne, La Concorde, 1940.

La Revue a demandé a un éléve de René Guisan, non pas sans doute de
présenter aux lecteurs — ce serait certainement inutile — le premier volume
des Lettres si admirablement préparé par M. Pierre Bovet, mais tout au moins
d’essayer d’en rendre compte ici. Entreprise bien difficile ! En présence d’un
esprit si largement ouvert a tout, et discutant de tout, malgré sa jeunesse,
avec une aisance étonnante et une rare pénétration, on ne sait de prime
abord a quoi il importerait le plus de s’arréter. Il ne serait, en effet, pas pos-
sible de toucher, méme simplement en passant, tous les domaines, toutes
les questions qu’aborde cette riche correspondance.

Mais comment pourrait-on lire sans émotion les lettres du temps des études,
ces lettres de Heidelberg, de Lausanne, de Berlin ? Elles nous montrent un
étudiant passionné de théologie. « Il me semble », écrit-il, « que cette théo-
logie est sans bornes: il y a toujours une question nouvelle, un probléme
captivant a creuser, un travail a faire ; j’y passerais ma vie, dans cette étude
théorique dont on dit qu’elle est séche ; mais 14 on se trompe ; c’est inoui »
(p. 37). Il est bien décidé a ne pas « devenir un de ces pasteurs, comme ils
courent la campagne, qui regardent de bien haut la théologie, parce qu’ils
n’osent pas la regarder en face et que depuis leur installation ils ont un peu
perdu de vue en quoi elle consiste » (p. 47). Ce qui ne ’empéche pas de con-
naitre parfois des heures difficiles de découragement intellectuel (p. 49, 92),
des heures de douloureuse inquiétude et de doute (p. 19, 57, 80, 84) (D,

(r) Signalons en passant le précieux complément aux Lettres que constituent,
sur ce point comme sur d’autres, les indications données par M. A. Reymond dans
son In Memoriam (Revue de théologie et de philosophie, 1934, p. 178-180) et, en
particulier, les quelques notes tirées de ’Agenda de René Guisan.,



366 COMPTES-RENDUS

comme aussi une certaine crainte en pensant au ministére qui I’attend (p. 36s.)
et spécialement 2 la responsabilité de la prcdlcatxon (p- 41, 48). Mais il va de
Pavant, pénétré d’un profond besoin de sanctification (p- 33, 97) et poussé
par la certitude que Pessentiel, c’est d’étre utile (p. 41), de servir, de «se
donner cceur et 4me 3 une tiche qui vaut qu'on s’y donne » (p. 99).

Ses études terminées, René Guisan est a Paris, sous-directeur de ’Ecole
des Batignolles ; école décriée par certains devant sa mére, mais i laquelle
il s’attache sans attendre de tout son cceur (p. 238), et qu’il défend de toute
son énergie (p. 103, 161). Avec quel oubli de soi-méme il se donne 4 sa tiche
nouvelle ! Avec quelle conscience de ses responsabilités (p. 173), avec quel
amour il se donne 3 ses éléves, a chacun d’eux ! Au point que c’est toujours i
grand’peine qu’il peut s’échapper durant quelques heures pour visiter Paris
ou ses amis, pour suivre quelques cours, assister a telle ou telle conférence ou
s’occuper de I"Université populaire. Au point, surtout, qu’il ne peut travailler
comme il le voudrait 4 sa thése sur Schleiermacher (p. 104, 177, 188) (1), sa
« pauvre thése», comme il dit (p. 175, 243), qui le passionne cependant, a
laquelle il pense et travaille depuis Berlin, durant ses quatre ans de Paris,
ses deux ans de Moudon ; aprés quoi, quand s’achéve le premier volume des
Lettres, elle est toujours sur le chantier.

L’attachement émouvant de Guisan a ses éléves, c’est la un des aspects
de ce profond besoin de contact qui le caractérise ; aussi bien faudrait-il
parler également de son attachement a sa famille, qui s’xprime avec tant
de douceur et de force 4 la fois dans les lettres 4 sa mére, de son attachement
a son pays. Faisons tout au moins ici une place a ’amitié telle qu’il I’a com-
prise et pratiquée. Dans une lettre 3 M. Arnold Reymond — on sait que de
toutes les amitiés de René Guisan, la plus intime est celle qui 'unit dés le
temps des études a M. Arnold Reymond — il se plaint un jour « d’en étre
réduit a une lettre ou Pon ne dit jamais ce que I'on voudrait» (p. g1). Et
pourtant ! Qu’on lise ses lettres, et on saisira sans peine ce que devait avoir
d’admirable ’amitié d’un te]l homme. Amitié qui se témoigne au travers d’une
correspondance merveilleusement réguliére et fréquente (p. 128); dont les
liens sont constamment resserrés par d’étroites relations intellectuelles
(p- 79) ; et qui demeure fidéle toujours, jusque et peut-étre surtout dans les

(1) Voici ce qu'il écrit de Berlin (31 janvier 1898) lorsqu’il en parle ouvertement
pour la prermere fois : « Je tdche de précrser quelque projet de these, pergu intuiti-
vement 3usqu ict plutét que congu, car je suis dans le grand vague, — je veux parler
de la question psychologique de I'essence de la religion qui fait le fond des premiers
chapitres de la dogmatique de Schleiermacher » (p. 76). Quelques jours plus tard, a
propos de Schleiermacher et de sa définition de la piété par le sentiment d’absolue
dépendance, il parle ainsi de son travail : «...faire une étude aussi générale que pos-
sible des origines psychologiques du sentiment religieux et me demander jusqu’a
quel point il est un fait psychologique primitif, comme le prétend Schleiermacher »

(p. 79)-



COMPTES RENDUS 367

heures de difficultés et d’épreuve. Ce qui permet 4 Guisan de parler de «la
chose sacrée et chére par excellence de la communion continuelle avec [les]

amis » (p. 128).

*
* ¥*

Il serait téméraire de prétendre indiquer, simplement d’aprés les Lettres,
les hommes qui ont eu sur René Guisan une influence déterminante. Mais il
est bien permis de recueillir ici quelques-uns de ses témoignages.

Guisan rend naturellement un juste hommage i ses professeurs de la
Faculté libre de théologie, en particulier 4 Charles Porret, dont il admire la
forte personnalité, tout en se sentant assez loin de lui au pbin;c de vue de la
pensée théologique, et a Auguste Bernus, qui fut toujours pour lui un appui
trés ferme et méme un ami extrémement compréhensif.

Cependant, ceux qui semblent bien avoir été les véritables maitres de
René Guisan, ce sont Eugéne Dandiran, Paul Chapuis et, plus encore,
Charles Secrétan. De Dandiran, «la béte noire des orthodoxes », il écrit en
1894 : « C’est, avec Charles Secrétan, ma plus grande admiration, et celui en
qui j’ai le plus de confiance. C’est comme §’il était mon professeur » (p. 35).
Aussi bien est-ce sous «la vigoureuse impulsion de cet homme admirable »
qu’il entreprend avec son ami Reymond la lecture et I’étude de Kant (p. 45 s.).
Chaque fois qu’il le peut, soit au temps des études, soit lors de ses retours a
Lausanne, il passe une soirée avec Dandiran, « dans cette petite chambre »,
écrit-il — et P'on sent que cela signifie beaucoup pour Iui — « ou I'Esprit de
PEvangile souffle librement et od P'on aime le vrai parce que c’est le vrain»
(p. 266) ; et chaque fois, il se réjouit du contact avec cet homme dont il
pourra écrire & propos de la confession de foi: « Dandiran est certainement
de tous celui qui nous a le mieux compris, le plus sérieusement critiqués et
conseillés et aussi le plus effectivement encouragés a aller de 'avant cofite
que cofite... C’est le conseiller le plus siir et le plus sage, 4 condition qu’aprés
Pavoir quitté, on lie soi-méme sa gerbe » (p. 231).

En Paul Chapuis, Guisan voit pour des étudiants un merveilleux guide ;
non pas le maitre qui cherche a imposer sa pensée -— et sur ce point, Guisan,
tout en défendant Chapuis, semble bien faire certaines réserves (p. 294) —,
mais le maitre qui aide ses éléves & prendre nettement conscience de leurs
propres idées (p. 211). Et c’est par conséquent avec une grande joie et beau-
coup d’espérance qu’il le voit appelé pour la seconde fois en 1902 a la chaire
de Nouvean Testament de I'Université de Lausanne, et il lui écrit a cette
occasion une lettre (p. 213-218) dans laquelle il lui dit tout ce qu’il attend de
son professorat comme aussi, d'une fagon plus générale, de sa présence a I'Uni-
versité.

Mais c’est surtout en Charles Secrétan que René Guisan a trouvé son
maitre. On le sent tout pénétré et nourri de sa pensée. « Quel plaisir tu me
fais », écrit-il en octobre 1895 4 son ami Jean de Rougemont, « en me parlant
en si bons termes de la Philosophie de la Liberté | Plus j’étudie ce Secrétan,



168 COMPTES RENDUS

plus je ’admire ; il a le don de m’empoigner et de m’enthousiasmer plus que
tout autre ; il comprend si bien les questions qui nous préoccupent tous et les
traite avec une profondeur et une conviction qui émeuvent. Que de pages
éclatantes de pensée ! » (p. 40). Et six ans plus tard, quand la question de la
confession de fol est ouvertement posée, il écrit a sa mére : «...J’ai relu dans
Mon Utopie de Secrétan la conférence sur le probléme religieux ; je ne I'avais
pas relue depuis nos discussions sur la confession de foi, elle m’a paru plus
belle et plus profonde qu’autrefois ; j’étais entrainé par cette lecture et je
retrouvais tant d’idées que nous avons défendues cet été ; cela fait plaisir et
cela encourage de se sentir toujours sur le méme terrain que le philosophe
que nous avons tant aimé dés le début de nos études » (p. 233-234). Le méme
terrain... C’est bien cela, et il suffit, pour s’en convaincre, de reprendre le
chapitre de Mon Utopie dont parle Guisan et d’y relire ce que Secrétan écrit
du christianisme intérieur (p. 98), de linspiration littérale des Ecritures
(p. 116) et spécialement cette affirmation sur la confession de foi: « Fonder
PEglise sur une profession de foi, c’est... la diminuer en en mutilant les mem-
bres, c’est la condamner & des déchirements perpétuels» (p. 138). On ne
g’étonne pas, dés lors, que Guisan écrive de Secrétan et de Vinet — car Vinet,
est-il besoin de le dire ? est, lui aussi, un de ses maitres, et il est assez piquant
que, dans sa lettre de démission, il le cite pour répondre 4 une objection faite
a Pattitude qu’il a cru devoir adopter (p. 382) — : « Voila les guides que nous
avons aimés et qui nous semblent avoir le mieux compris le christianisme dans
son essence » (p. 250).

Est-il, par ailleurs, superflu de rappeler que Guisan a suivi a Berlin les
cours de Harnack, dont il parle avec admiration (p. 64) en des termes que ses
propres éléves pourront plus tard lui appliquer a lui-méme ?

*
* *

Le probléme de la confession de foi, auquel nous venons de faire allusion,
constitue le centre méme de ce premier volume des Lettres, tout gravite 1a
autour ; si bien qu’on assiste a un véritable drame spirituel, qui permet de
pénétrer et de découvrir toujours mieux I’Ame si noble, si profonde, passion-
née de franchise et de clarté, authentiquement consacrée a la vérité, de
René Guisan.

Dés le temps de leurs études, Guisan et son intime ami, M. Arnold Rey-
mond, font des réserves a 1’égard de la confession de foi qu’il leur faudrait
signer pour devenir pasteurs de ’Eglise libre du canton de Vaud (p. 85, 143,
185). Dans le conflit théologique du moment, les deux amis ont pris position :
opposés a lorthodoxie traditionnelle, et tout particuliérement au dogme
de Dinspiration littérale des Ecritures, ils ne sont pas davantage partisans
d’un libéralisme qui nierait toute autorité de la Bible comme aussi toute
action réelle de Dieu dans le cours des événements., Respectueux des faits,
de I’histoire (p. 295), des droits légitimes de intelligence, défenseurs de la
critique historique, ils ne luttent pas, et loin de la, pour une théologie au sens



COMPTES RENDUS 369

d’une position dogmatique, mais bien pour une méthode en théologie (p. 222 s.);
ils recherchent un harmonieux « équilibre entre la vie et la pensée, entre la
philosophie la plus rigoureuse et la religion, entre I’activité pratique et la
vie intellectuelle » (p. 170 s.). La cause qui est la leur, et a laquelle ils considé-
rent comme le plus grand privilége que de pouvoir se consacrer, c’est « celle
de la religion de D’esprit» (p. 145, 229, 243), du «christianisme intérieur »
(p. 159), dont la seule méthode est «la méthode expérimentale », du chris-
tianisme qui n’est pas « la vérité figée, comme on la concevait autrefois, mais
la vérité intérieure qui s’impose & la conscience religieuse et qui ouvre les
yeux fermés devant le mal » (p. 240 s.). Convaincus du caractére subjectif ()
des formules théologiques (p. 245, 295, 322, 355) — sans cesser pour autant
de croire a la nécessité de la théologie (p. 245) —, ils ne peuvent pas, en
conséquence, signer une confession de foi qui, & leurs yeux, a une portée
dogmatique et dont ils savent que la plupart des membres de Eglise la
comprennent « dans un sens conservateur orthodoxe », ce qui est une « source
de malentendus » (p. 197). Leur profond désir, c’est de voir leur Eglise renon-
cer a toute confession dogmatique et se donner une confession purement
religieuse. Dans ce but, aprés de longues réflexions (p. 190), aprés en avoir
conféré avec leurs professeurs de la Faculté dont ils sentent bientdt qu’ils ne
seront pas suivis, ils publient, de Paris, en 1902, dans cette Revue, un article
de principes ol sont exposées leurs idées sur les confessions de foi dans ’Eglise
contemporaine et esquissé un projet conforme a leurs veeux (2). Article suivi,
deux ans plus tard, d’une brochure 6) dans laquelle les deux amis, toujours
inséparables, non seulement reprennent la question de principe, mais encore
proposent, sous la forme d’une priére, une confession de foi purement reli-
gieuse ; adoptée telle quelle ou remaniée par I’Eglise, ce pourrait étre le
symbole de tous les chrétiens ayant fait expérience salutaire de leur péché
et du pardon en Jésus-Christ, symbole auquel les membres de ’Eglise se
rattacheraient par « une adhésion du cceur dégagée de toute préoccupation
dogmatique » (@),

Quand parait cette brochure, il est vrai, Guisan n’est plus a Paris. Il est
a Moudon, pasteur de la petite communauté libre de cette ville ; cette tiche,
il a cru pouvoir ’accepter, parce que la constitution de ’Eglise est en révision,
non sans avoir d’ailleurs clairement exposé a la Commission synodale sa
position personnelle 4 1’égard de la confession de foi (p. 289-293) ; il est a
Moudon, profondément désireux d’étre utile en accomplissant fidélement sa

(1) La thése de M. Arnold Reymond, présentée a la Faculté libre de théologie,
était précisément consacrée a la question du subjectivisme : Essaz sur le subjectivisme
et le probléme de la connaissance. 1900. — (2) A REvyMonD et R. Guisan: 4 pro-
pos des confessions de foi, janvier 19o2. N’aurait-il pas convenu de donner le
titre et la date de parution de cet article ? N'aurait-il pas été précieux, par
ailleurs, de trouver dans le volume des Lestres certains fragments qu’on peut lire,
il est vrai, dans cette Revue (1940, pp. 7-16) et dont plusieurs font allusion a I'article
en question ? — (3) A. REymonD et R. Guisan: La confession de foi de I’Eglise
libre du Canton de Vaud. Moudon, 1904. — (4) Ihidem, p. 17.



370 COMPTES RENDUS

tiche, et désireux aussi de prouver que son attitude théologique ne le rend
aucunement inapte au ministére pastoral (p. 309). Et c’est en donnant une
telle preuve, en étant un admirable pasteur, en menant de front le travail
pratique et le travail intellectuel — il reprend alors son histoire du Canon du
Nouveau Testament () —, que Guisan attend, plus uni que jamais 4 son ami
qui est pasteur, lui aussi, dans une paroisse voisine, la révision de la consti-
tution de ’Eglise et les résultats de leur tentative de réforme... Jusqu’au jour
ou, le Synode ayant refusé d’entrer dans leurs voies et maintenu l’attitude
antérieure de I’Eglise sur les points essentiels de la confession de foi, il ne lui
reste qu’une seule attitude possible : renoncer au ministére pastoral et rester
en dehors de Eglise ; ce qu’il fait dans une lettre d’une haute dignité par
laquelle, en date du 4 avril 1905, il fait part en toute franchise a la Commis-
sion synodale des raisons qui ’ont conduit a une telle détermination (p. 373-
384).

Ce renoncement est pour René Guisan une profonde souffrance, une épreuve
dont le pourquoi lui échappe (p. 352, 367), et qui est sans doute d’autant plus
difficile & accepter que dans cette quastion de la confession de foi, comme en
tout, il n’a cherché et voulu qu’une chose: accomplir son devoir, faire ce
qu’il fallast faire. « Je t’assure », écrit-il a sa meére, dés le premier moment ou
il lui expose ses scrupules a 1’égard de la confession de foi, « que j’aimerais
mieux entrer tranquillement dans ’Eglise en signant la confession de foi. Il
y a cependant souvent des devoirs auxquels il faut se soumettre quoiqu’ils
vous peinent » (p. 186). Et plus tard, quelques jours avant le Synode décisif
de Vevey : « Je puis te redire encore une fois que tout cela est fait dans le
plus grand sérieux et que, si nous allons jusqu’au bout, c’est par un devoir
impérieux » (p. 342).

Du reste, en aucun instant, René Guisan ne perd confiance ; de nombreuses
portes ont beau se fermer pour lui 4 cause de P’attitude qu’il a cru devoir
adopter ; les efforts les plus désintéressés et les plus difficiles ont beau ne
rencontrer, apparemment tout au moins, qu'un douloureux échec, il sait que
« Dieu dirigera, éclairera toutes les ténébres et montrera les voies » (p. 180,
226). D’ou ces mots, d’un message adressé i son intime ami aprés la démis-
sion commune : «...I1 reste Dieu qui saura faire mirir ’effet, et nous donner
un jour, j’en suis siir, la tiche absorbante et lourde aprés laquelle nous crions
du fond de I'dme» (p. 371).

Oui, comme I’écrit M. Pierre Bovet — auquel nous devons une infinie gra-
titude pour son admirable choix de lettres —, c’est bien 13, et dés les premiéres

(r) Ceux qui ont entendu — avec quel intérét | — le cours sur I'Histoire du Canon
du Nouveau Testament, et qui n’ont pas oublié le désir ouvertement exprimé par un
maitre, par ailleurs si discret, de publier cela un jour, ne s’étonneront pas de ces
mots écrits par René Guisan a propos de I'histoire du Canon: « C’est superbe et
c’est bien 13 la blche de ma vie» (p. 359). C'est du reste a2 la méme question qu’il
consacrera, en 1928, sa lecon inaugurale a I'Université. (RENE GuisaNn : Reliquie.
Cabhiers de la Faculté de théologie de I'Université de Lausanne, VII, 1935, p. 42-53.)



COMPTES RENDUS 371

années, la vie droite, active, savante, aimante, que René Guisan a vécue
parmi nous (p. 10). Et l'on peut affirmer, en reprenant un mot de René
Guisan lui-méme, que ce «spectacle toujours renouvelé d’une vie consacrée
entiérement & sa tdche, c’est la vraie prédication » (p. 181).

Dommartin. Eugéne REYMOND.

Georges MoTTIER, Le phénoméne de Part. Paris, Boivin, 1936.

L’actualité, heureusement, est moins tyrannique en philosophie qu’en
politique, et il n’est point trop tard pour parler ici de 'ouvrage que M. Georges
Mottier a consacré au probléme de I’art, et qui lui a valu le doctorat en phi-
losophie de I'Université de Genéve.

Fort de 237 pages in-octavo, d’une impression trés soignée et rédigé dans
un style remarquablement clair et nuancé, ce livre est divisé en deux parties :
Pune historique, 1’autre personnelle et constructive.

Dans la partie historique, M. Mottier expose et critique, avec beaucoup
de finesse et une certaine alacrité, les doctrines esthétiques émanant d’Alle-
magne et de France. Le procédé ne va pas sans inconvénient. Pourquoi s’étre
limité 2 ces deux pays en laissant délibérément les autres de c6té ? Ne compte-
t-on pas de remarquables esthéticiens en Angleterre, par exemple, et en
Italie ? M. Mottier n’y contredirait point, qui montre dans son ouvrage en
quelle haute et méritée estime il tient un Benedetto Croce.

Mais les limites de cet article ne me permettent pas de suivre l’enquéte
a laquelle se livre M. Mottier & travers I’histoire. Je me borne a souligner
qu’il repousse les doctrines esthétiques de Schopenhauer et de Bergson
comme n’accordant point une place suffisante an moment créateur dans Part.

Qu’est-ce donc que I’art pour M. Mottier ?

L’auteur le définit comme une connaissance d’un caractére spécial, a la-
quelle se trouve attachée une vérité spécifique concernant, non pas seulement
Pobjet, mais une attitude du sujet. Cette connaissance a ceci de particulier
qu’elle est indifférente aun jugement de réalité et qu’elle ignore la distinction
entre le réel proprement dit et une réalité imaginaire.

Cette indifférence de P’art a I’égard du réel ou du simple possible constitue,
aux yeux de M. Mottier, la différence essentielle entre la connaissance esthé-
tique et la connaissance scientifique, laquelle part toujours du constaté.

Mais si P’art ne se soucie pas de la notion de réalité telle que Pentend Pes-
prit scientifique, ou chercher le critére de la vérité esthétique ? Ce critére,
selon M. Mottier, réside dans une logique organique, aux exigences de quoi
Peeuvre d’art, pour étre telle, doit satisfaire. Et il n’y a pas lieu d’établir de
ce point de vue une différence entre la beauté dite naturelle et la beauté
esthétique, l'une et Pautre ne devant leur réalité qu’a Pesprit capable de les
refaire en soi, de les recréer.

M. Mottier prouve ce qu’il avance par une analyse trés fine du procés for-
mateur de 'ceuvre d’art, et il est ainsi conduit & réfuter ’opinion commune
d’un dualisme dans la création esthétique. Selon lui, 4 envisager les choses



372 COMPTES RENDUS

d’une fagon concréte, on ne peut distinguer dans ’ceuvre d’art un contenu
choisi par Partiste et la forme que ce dernier aurait donnée a ce contenu. En
fait, c’est de sa forme seule que I’ceuvre d’art tire sa valeur propre, et le
travail créateur de l’artiste est précisément I’élaboration, en une vision syn-
thétique et organique, d’un contenu informe et qui n’est comtenu que par
meétaphore.

Il est également faux, selon M. Mottier, de vouloir subordonner ’art, en
tant qu’art, a quelque chose qui ne soit pas lui. En fait cette subordination
possible et fréquente de P’art 4 un but étranger (moral, religieux, social)
nous introduit dans un domaine qui n’est plus celui de I’art proprement dit.

L’art serait donc Zwecklos ? Pas du tout, mais il s’agit d’une finalité
interne. L’art a son but en lui-méme, et ce but est atteint toutes les fois que
Pesprit se forme du réel une vision dégagée des liens passionnels qui nous
lient pratiquement aux choses. De cette activité spirituelle intense, qui lui
permet de voir la réalité, de la saisir comme un spectacle, dépend, selon
M. Mottier, Pattitude de désintéressement si souvent signalée chez Dartiste,
Mais P’artiste n’est pas artiste parce qu’il est désintéressé, ainsi que le croit
Bergson, il est désintéressé parce qu’il est artiste (p. 149).

Affirmer que le but de Part est atteint chaque fois que Pesprit se forme
du réel une vision désintéressée, c’est mettre ’accent sur le caractére théo-
rique de P’expression esthétique. Il faut savoir gré a M. Mottier d’éliminer
ainsi du méme coup les incongruités artistiques et les controverses qu’elles
ont engendrées, nées d’une confusion inconsidérée entre l’expression artis-
tique et de simples manifestations physiologiques.

Produit d’un enfantement douloureux de ’esprit pour réduire a une unité
organique et théorique la multiplicité empirique, I’art est pour I’homme un
moyen d’affranchissement éternel, qui durera autant que lui. M. Mottier
refuse donc de faire siennes les idées hégéliennes sur le caractére transitoire
de Part. D’autre part, et pour des raisons identiques, I’art ne peut avoir une
histoire progressive, une évolution dans des limites précises, contrairement a
la science qui vise a la domination systématique de esprit sur les choses, a
un accord universel.

Telles sont, trop briévement résumées, les idées essentielles défendues
par M. Mottier. Elles s’apparentent étroitement a la nouvelle esthétique
italienne, & laquelle sont attachés les noms de De Sanctis et de Benedetto
Croce, qui affirme le caractére suz gemeris de Pactivité esthétique et prétend
¢tudier le phénoméne de Part dans sa spécificité, sans le laisser noyer dans
la multitude des éléments psychologiques, historiques ou sociaux qui en cons-
tituent la matiére abstraite. La pensée italienne est certainement a ’avant-
garde dans le domaine de P’esthétique, et j’ai été heureux de constater que M.
Mottier, par des voies qui lui sont propres, arrive 4 des conclusions analogues.

M. Mottier est jeune et actif. Son premier livre est riche en promesses, et
Pon attend avec une confiante curiosité les prochains fruits de sa méditation

toujours en éveil. Fernand-Lucien MUELLER.



	Comptes rendus

