
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 117

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

Paul Humbert, Etudes sur le récit du Paradis et de la Chute ians la Genèse.

(Mémoires de l'Université de Neuchâtel, t. XIV.) Neuchâtel, 1940. Fr. 7.50.

Les Mémoires de l'Université de Neuchâtel viennent de s'enrichir d'un
nouveau volume de M. Paul Humbert. Les lecteurs de la Revue en connaissent

déjà le thème principal par l'article publié l'an dernier : La faute d'Adam

(1939, t. XXVII, p.225-240). Les thèses essentielles y étaient exposées, mais
le livre nous en apporte la justification détaillée. Nous ne pouvons mieux
caractériser la méthode suivie par l'auteur qu'en citant la conclusion de ses

études : « Ce vieux récit yahviste du paradis et de la chute ne sera, pour le

théologien et pour le chrétien, Parole divine qu'à deux conditions : d'abord,
l'examen strictement historique et impartial de ce texte devra lui en expliquer

la signification exacte, objective et tragique, sans aucune falsification
allégorique ou édifiante ; au prix de cette probité seulement et en se soumettant

à cette exigence de vérité, il accédera ensuite au débat personnel ouvert

par Dieu en cette page de la Bible, au débat vital et existentiel de sa relation
avec Dieu. Alors enfin, le récit de la chute ne sera plus Histoire seulement,
mais Vérité, ne sera plus parole humaine, mais Parole divine et révélation :

Péché, Grâce » (p. 193).
Examen strictement historique et impartial du texte, c'est bien là l'une

des caractéristiques essentielles de ce livre. Les deux premiers chapitres
sont consacrés à l'étude de la composition des chap. II et III de la Genèse.

Avons-nous là deux récits parallèles amalgamés plus ou moins adroitement,
ou bien un seul récit cohérent î Contre la majorité des critiques et avec des

arguments convaincants, M. Humbert nie la dualité des récits ; les doublets

que certains ont voulu reconnaître dans ce récit ne sont pas une preuve
suffisante. L'auteur démontre que le Yahviste a incorporé à son récit de la
chute des fragments d'une cosmogonie plus ancienne, dont les conceptions
théologiques diffèrent radicalement des siennes sur certains points. Ceci avait
déjà fait l'objet d'une étude de M. Humbert dans la Revue d'Histoire et de



36o COMPTES RENDUS

Philosophie religieuses de Strasbourg fa). Le Yahviste avait sous les yeux des

textes écrits et non pas de simples traditions orales, mais il emploie ces

textes « en les métamorphosant profondément, conformément aux exigences
de sa pensée théologique personnelle » (p. 77).

Le troisième chapitre étudie l'expression : « connaître le bien et le mal »

interprétée de tant de manières divergentes : conscience morale, instinct
sexuel ou raison en général. L'examen minutieux des passages dans lesquels
nous rencontrons cette expression et d'autres analogues, donne un verdict
philologique parfaitement net : il ne s'agit pas de conscience morale, moins

encore d'instinct sexuel, mais de savoir. Avant la chute, l'homme est innocent

comme l'enfant ; sa faute consiste à désobéir à un ordre de son Dieu, elle est

religieuse et non pas morale ; de là la disproportion apparente entre une

faute, qui serait minime si elle était morale, et le châtiment qui est énorme.
Le quatrième chapitre : « mortalité ou immortalité de l'homme primitif »

reprend un détail du récit et l'étudié avec la même rigueur de méthode et
la même acribie. La solution proposée est à l'abri de toute schématisation,
mais elle reste très nuancée.

Le cinquième chapitre : « l'Imago Dei dans l'Ancien Testament » peut
paraître un peu en dehors du sujet, car il se rattache au récit sacerdotal de

la création; au chap. I et non aux chap. II et III de la Genèse. Mais il est
bien dans la même ligne que les autres études. L'auteur part de quelques
textes de Calvin, pris comme exemples d'exégèse dogmatique, puis il détermine

le sens exact des termes employés : « Faisons l'homme à notre image, à

notre ressemblance ». A la ressemblance de Dieu, ce n'est pas, comme le dit
Calvin, « participant de la sapience divine » ; au contraire, par cette expression,

l'auteur sacerdotal veut établir une distinction essentielle entre Dieu
et l'homme, tout comme entre l'homme et l'animal. Et cela l'oppose aux
conceptions courantes des autres religions orientales. Cette idée féconde du
vieux théologien connaîtra dans le judaïsme postérieur un grand développement.

La conclusion, enfin, résume les données essentielles de ces études et pose
le débat personnel que Dieu ouvre à tout homme religieux devant cette page
de notre Bible.

Certains lecteurs s'effaroucheront un peu de voir telle ou telle de ces pages
hérissée de citations bibliques et de mots hébreux, mais ils seront vite saisis

et charmés par la rigueur de la méthode scientifique de l'auteur. Aucune
affirmation en l'air, aucun rapprochement approximatif avec des textes qui
n'ont rien de commun avec le débat ; quand un parallèle est donné avec un
texte assyrien ou égyptien, il est toujours parfaitement pertinent. Chaque
nuance de la pensée est justifiée avec rigueur, mais sans vain étalage de

science. Les ouvrages théologiques français ne nous ont pas habitué, en

fa) Article paru en 1936, comme l'indique exactement la p. 22, et non en 1937,
comme cela est dit à plus d'une reprise, p. 46, 48, 49, 57 et 116.



COMPTES RENDUS 361

général, à pareille rigueur de méthode ; même ceux qui ne sont pas théologiens

de métier l'apprécieront.
Ce ne sont que des études et non pas l'examen complet de toutes les questions

que peuvent soulever ces chapitres. Tout ce qui n'est pas essentiel

au débat est simplement esquissé, toujours nous restons au centre de la
question. Mais, et c'est là ce qui fait une des grandes beautés de cet ouvrage,
nous ne sentons pas seulement le savant qui se penche par simple curiosité

sur un texte pour en scruter le sens exact, mais aussi le chrétien qui, dans le

texte, trouve le message que Dieu a pour lui personnellement. Laissons encore,

pour finir, parler l'auteur lui-même dans les mots qui précèdent sa conclusion

: « Par son histoire des origines, le Yahviste veut en effet apprendre à

l'homme à désespérer de lui-même, de son péché, de son Savoir, de son
incurable humanité, pour ne compter, comme un enfant, que sur Dieu, sur
Sa volonté, seule suffisante, sur Sa grâce accordée à la foi. La Nature, c'est
la mort, l'Homme, c'est le péché. A la foi simple et totale de l'enfant qui se

contente de tout recevoir de Dieu, à cette foi seule Dieu accorde la grâce
de la Vie : « Si vous ne devenez comme des enfants, jamais vous n'entrerez
au royaume des cieux » (p. 193).

Geo. NAGEL.

Ar>. Lods, La religion d'Israël. Paris, Hachette, 1939.

Après les deux gros volumes consacrés à l'histoire d'Israël, envisagée
surtout au point de vue du développement religieux (cf. Revue de Théologie et

de Philosophie, t. XIX, 1931, p. 291 ss. et t. XXV, 1937, p. 164 ss.), M. Lods
nous donne, dans le cadre d'une histoire des religions par monographies
sommaires, un exposé de la religion d'Israël. Nous y retrouvons sous une
forme plus condensée la riche substance des volumes précédents. Mais ici
l'auteur a suivi plus longtemps le développement de la vie religieuse en Israël,
il nous fait assister encore au contact entre le judaïsme et la civilisation
gréco-romaine. Dans ce petit volume de 250 pages, nous retrouvons les mêmes

qualités de clarté et de modération que dans les autres publications du

savant professeur de Paris.
Geo. NAGEL.

H.-H. Rowley, IsraeVs Mission to the World. London, Student Christian
Movement Press, 1939. 3sh. 6d.

Sous ce titre l'auteur a groupé quatre études sur les relations du Judaïsme
avec le monde extérieur. La première est consacrée aux prophètes de l'exil
dont l'horizon s'élargit sur le vaste monde (the Wider Vision). Puis, sous le

titre « particularisme et prosélytisme », c'est l'étude de l'esprit du judaïsme
tel qu'il apparaît dans les derniers livres canoniques et dans les Apocryphes.

REV. DE THÉOL. ET DB PHIL. — N. S., t. XXVIII (n° II7, I940). 24



36» COMPTES RENDUS

Le troisième chapitre (Aggression through Christianity) confronte judaïsme
et christianisme, ce que le christianisme a repris de la tâche missionnaire du
judaïsme et ce qu'il y a ajouté. La quatrième étude, enfin, montre ce que le

judaïsme a donné au monde (Israel' Enduring Contribution to the World).
Pour l'auteur, cet apport peut se résumer en cinq points : la charité active, le

caractère historique de la religion, la foi en la résurrection, le sentiment de

la paternité de Dieu et, enfin, le culte en esprit, c'est-à-dire dégagé de tout
rite sacrificiel. Cet exposé sommaire montre bien quel sens il faut donner
au tître choisi par l'auteur, titre qui n'est pas une simple façade. Nous n'avons

pas une histoire de la religion d'Israël depuis l'exil, mais un aspect particulier
du développement du judaïsme à partir de la grande catastrophe nationale.

Il ne faut pas demander à un ouvrage de ce genre des recherches de détail,
les solutions sont esquissées, sans autre justification, mais elles sont le plus
souvent tout à fait pertinentes. A la lecture de ces pages, le judaïsme d'après
l'exil devient plus vivant, beaucoup plus proche de nous et de nos préoccupations

actuelles.
Geo. NAGEL.

Jean Calvin, Institution de la religion chrestienne. Texte établi et présenté
par Jacques Pannier. Paris, Les Belles-Lettres, 1936-1939, 4 vol. in-8°.

Nous avons la joie de signaler l'achèvement d'une magnifique édition du

premier texte français de VInstitution chrétienne de Jean Calvin.
Rappelons d'abord les circonstances dans lesquelles Calvin se trouvait

lorsqu'il publia, en 1541, le texte que vient de rééditer M. Jacques Pannier.
Sorti de France au début de 1535, Calvin se fixe à Bâle, où il compose une

docte et véhémente apologie de ses coreligionnaires persécutés. La première
Institutio, latine, paraît pour les foires de mars 1536, précédée d'une Epître
au Roi François Ier. Le jeune juriste, hier inconnu, devient tout à coup
célèbre : Farel le retient à Genève et il demeure dans cette ville jusqu'en
mars 1538. Il publie durant ce séjour deux lettres, l'une à Nicolas Duchemin
sur le devoir de fuir les sacrements des impies, et l'autre à Gérard Roussel

sur l'attitude du chrétien dans le sacerdoce ; puis les Articles concernant
l'organisation de l'Eglise (1537) et un catéchisme: q.L'Instruction et confession
de foy dont on use en l'église de Genève*. (Opera selecta, vol. Ifa).) A la suite
d'un conflit avec le Conseil de Genève, Calvin quitte cette ville et se rend à

Strasbourg. Ce séjour a duré jusqu'en septembre 1541 ; Calvin en a beaucoup
retiré : c'est au contact de Bucer qu'il apprend à connaître les Luthériens
allemands et qu'il enrichit sa pensée. Il lit devant les étudiants les épîtres
aux Romains et aux Corinthiens, il fonde et organise la première Eglise
française, qu'il dote d'une liturgie et d'un psautier. Il remanie et développe
YInstitutio dont une seconde édition paraît chez Rihel en 1539 : c'est une

(') Edités par Peter Barth, chez Kaiser à Munich, 1926. C'est dans cette
édition que nous citons 1536.



COMPTES RENDUS 3^3

édition pour étudiants, imprimée en gros caractères, avec de larges marges.
Puis il répond à Sadolet et il commente l'Epître aux Romains. C'est alors,

en 1541, qu'il fait paraître chez Jehan Girard à Genève la traduction française

du texte de 1539 : seuls les savants connaissent le latin, l'édition française

va mettre l'œuvre à la portée de tous.
L'édition de 1536 a-t-elle été traduite en français î Calvin dit dans une

lettre d'octobre 1536 qu'il emploie tous ses loisirs à une telle œuvre. Cette
édition française a-t-elle jamais existé î Certains indices le font croire, mais

aucun exemplaire n'a survécu pour apporter une preuve irréfutable. (Voir
à ce sujet: J. Pannier, «Une première institution française dès 1537 î»
dans la Revue d'histoire et de philosophie religieuses. Strasbourg, t. VIII,
1928, p. 513 ss.)

Le texte français de 1541 avait été réédité en 1911, dans la Bibliothèque
dep'Ecole des Hautes Etudes, par M. Abel Lefranc, mais ces deux volumes sont

depuis longtemps introuvables. La Collection des Universités de France le

publie dans la série des Textes français, par les soins de M. Jacques Pannier,

pasteur, docteur es lettres, bibliothécaire de la Société de l'Histoire du
Protestantisme français. On peut bien parler d'un événement littéraire.

De 1536 à 1539-1541, l'Institution a presque triplé de volume et le nombre
deo chapitres a passé de six à dix-sept. Le petit livre de 1536, c'est un
catéchisme développé et un ouvrage de polémique. Le plan est celui du
catéchisme de Luther : La Loi, la foi, la prière, les sacrements, avec en plus un
chapitre sur « les cérémonies appelées faussement sacrements » et un petit
traité de la liberté chrétienne. L'Institution de 1541, traduction pas toujours
littérale de 1539, annonce déjà la Somme théologique de 1560 en quatre
livres.

Les deux premiers chapitres sur la connaissance de Dieu et la connaissance

de l'homme développent considérablement les quatre petites pages
(37-40) consacrées à ces «prolégomènes » en 1536. Calvin insiste sur la nécessité

d'une révélation spéciale de Dieu, sur la corruption de l'homme et sur
le serf arbitre. Ce n'est qu'au chapitre III que 1541 aborde l'étude de la loi
et le commentaire du Décalogue (1536 : chap. 1). Le chapitre IV traite de la
foi. On y trouve pour la première fois la belle définition qui reviendra dans

toutes les éditions subséquentes : La foi « c'est une ferme et certaine cognoys-
sance de la bonne volonté de Dieu envers nous, laquelle, estant fondée sur
la promesse gratuite donnée en Jésus-Christ, est révélée à nostre entendement,

et scellée en nostre cœur par le Sainct Esprit» (t. II, p. 13). Tandis

que 1536 traite de la pénitence dans un paragraphe du chapitre consacré aux
cérémonies (Opera, t. I, p. 170-200), 1541 consacre à ce sujet tout le
chapitre V. Il faut se rappeler que la pénitence « consiste en la mortification de

nostre chair, et nostre vieil homme, et vivification de l'Esprit » (t. II, p. 176).

Jésus-Christ nous offre à la fois la justification et la sanctification ; mais,

pour prévenir l'objection selon laquelle la justification fide sola conduit au
relâchement, Calvin traite d'abord de la pénitence, puis il consacre aussitôt



364 COMPTES RENDUS

son chapitre VI à la doctrine capitale de la justification par la foi, afin d'éviter
toute apparence d'un retour à l'erreur du salut par les œuvres. 1536 parle
de la justification à la fin du chapitre I (Opera, t. I, p. 60). Nouveaux sont
les chapitres VII : « De la similitude et difference du viel et nouveau Testament

» (dirigé en partie contre les Anabaptistes) et VIII : « De la prédestination

et providence de Dieu », formé d'éléments empruntés à l'exposé du
Credo de 1536. L'a oraison» fait l'objet du chapitre IX, et les

sacrements (généralités, baptême et sainte Cène) sont traités en trois chapitres
au lieu d'un seul en 1536. Les paragraphes nouveaux renferment surtout une
longue justification du baptême des enfants et une polémique contre la
transsubstantiation (t. III, p. 240-278 et t. IV, p. 13-38). Le chapitre XIII,
sur les « cérémonies faussement appelées sacrements », est allégé, par rapport
au chapitre V de 1536, de tout ce qui concerne la pénitence. Le chapitre VI
de 1536, intitulé : De la liberté chrétienne, est divisé en trois : de la liberté
chrétienne, de la puissance ecclésiastique, du gouvernement civil. Ces trois
chapitres XIV-XVI reproduisent, à de brèves adjonctions près, le texte de

1536. A plus d'une reprise, 1541 semble traduit sur 1536 plutôt que sur

1539 (cf. t. IV, p. 62, p. 202). Quant au dernier chapitre, «De la vie
chrestienne», il date entièrement de 1539. Calvin y fait profiter le lecteur de ses

expériences douloureuses : « Chacun porte sa croix. Car tous ceux que le

Seigneur a adoptés et reçus en la compagnie de ses enfants se doivent

préparer à une vie dure, laborieuse, pleine de travail et de infinis genres de

maux » (t. IV, p. 264). Ce dernier chapitre ne subira aucune modification et
constitue les chapitres VI à IX du livre III de la dernière édition (1560).

Le texte de 1541 présente sur celui de 1560 l'avantage d'être plus bref
(presque de moitié), sans rien omettre d'essentiel. Les éditions postérieures
ont précisé la pensée calvinienne par rapport aux diverses hérésies

contemporaines ; elles ont amélioré l'ordre des matières. Par exemple, en 1560, le

chapitre sur la Providence se lit au livre I (chap. XVI et XVII), tandis que la
prédestination est étudiée au livre III (chap. XXI-XXIV) à la fin de l'exposé
de la sotériologie. L'édition de 1560 traite avec une méthode plus sûre le

problème de la connaissance de Dieu et de l'homme.
Par sa concision relative, l'édition de 1541 rend service aux lecteurs que

rebuteraient les 1730 colonnes de l'édition de 1560 ; le prix des 4 volumes

(fr. fr. 120.—) n'est pas prohibitif.
Le nom de M. Jacques Pannier et le patronage de l'Association Guillaume

Budé offrent toute garantie aux érudits et aux bibliophiles les plus exigeants.
J'ai relevé deux erreurs d'impression : t. I, p. 42, note 1 : lire : Jug. au lieu
de Josué ; t. II, p. 251, ligne 1, lire entre crochets la date de 1539 au lieu de

celle de 15 36. Les dates entre crochets indiquent pour chaque alinéa si 1541
traduit 1539, si le texte est nouveau ou s'il figurait déjà en 1536.

Des notes, dues pour le premier volume à M. Aug. Lecerf, pour les suivants
à M. Max Dominicé, donnent des éclaircissements théologiques, des

renseignements sur les sources et les ouvrages parallèles, citent dans un très grand



COMPTES RENDUS 365

nombre de cas le texte latin. Elles sont, d'un volume à l'autre, en constant
progrès sous le rapport du nombre et de l'intérêt. Il y a un glossaire et un
errata à la fin du tome IV.

Il est superflu de souligner que l'impression est soignée et la présentation
impeccable. Le brochage l'est moins.

Citons, pour terminer, cette phrase de la préface : « L'édition actuelle,
préparée par la Société calviniste de France, paraît sous les auspices de

l'Association Guillaume Budé avec une généreuse subvention de la Société
du musée historique de la Réformation à Genève. Budé et Genève, le Collège
de France, où Calvîn se formait à Paris vers 1530, et Genève, où il publiait
son livre en 1541, se trouvent ainsi évoqués ensemble, par une heureuse
coïncidence

La meilleure façon de célébrer le quatrième centenaire de l'Institution
était de mettre de nouveau ce livre à la portée des lecteurs du XXe siècle.

Puissent-ils y trouver le même intérêt que ceux du XVIe »

Robert CENTLIVRES.

René Guisan par ses lettres. Lausanne, La Concorde, 1940.

La Revue a demandé à un élève de René Guisan, non pas sans doute de

présenter aux lecteurs — ce serait certainement inutile — le premier volume
des Lettres si admirablement préparé par M. Pierre Bovet, mais tout au moins

d'essayer d'en rendre compte ici. Entreprise bien difficile En présence d'un
esprit si largement ouvert à tout, et discutant de tout, malgré sa jeunesse,

avec une aisance étonnante et une rare pénétration, on ne sait de prime
abord à quoi il importerait le plus de s'arrêter. Il ne serait, en effet, pas
possible de toucher, même simplement en passant, tous les domaines, toutes
les questions qu'aborde cette riche correspondance.

Mais comment pourrait-on lire sans émotion les lettres du temps des études,
ces lettres de Heidelberg, de Lausanne, de Berlin Elles nous montrent un
étudiant passionné de théologie. « Il me semble », écrit-il, « que cette théologie

est sans bornes : il y a toujours une question nouvelle, un problème
captivant à creuser, un travail à faire ; j'y passerais ma vie, dans cette étude

théorique dont on dit qu'elle est sèche ; mais là on se trompe ; c'est inouï »

(p. 37). Il est bien décidé à ne pas « devenir un de ces pasteurs, comme ils
courent la campagne, qui regardent de bien haut la théologie, parce qu'ils
n'osent pas la regarder en face et que depuis leur installation ils ont un peu
perdu de vue en quoi elle consiste » (p. 47). Ce qui ne l'empêche pas de

connaître parfois des heures difficiles de découragement intellectuel (p. 49, 92),
des heures de douloureuse inquiétude et de doute (p. 19, 57, 80, 84) fa),

(1) Signalons en passant le précieux complément aux Lettres que constituent,
sur ce point comme sur d'autres, les indications données par M. A. Reymond dans

son In Memoriam (Revue de théologie et de philosophie, 1934, p. 178-180) et, en

particulier, les quelques notes tirées de l'Agenda de René Guisan.



366 COMPTES RENDUS

comme aussi une certaine crainte en pensant au ministère qui l'attend (p. 36 s.)

et spécialement à la responsabilité de la prédication (p. 41, 48). Mais il va de

l'avant, pénétré d'un profond besoin de sanctification (p. 33, 97) et poussé

par la certitude que l'essentiel, c'est d'être utile (p. 41), de servir, de « se

donner cœur et âme à une tâche qui vaut qu'on s'y donne » (p. 99).
Ses études terminées, René Guisan est à Paris, sous-directeur de l'Ecole

des Batignolles ; école décriée par certains devant sa mère, mais à laquelle
il s'attache sans attendre de tout son cœur (p. 238), et qu'il défend de toute
son énergie (p. 103, 161). Avec quel oubli de soi-même il se donne à sa tâche
nouvelle Avec quelle conscience de ses responsabilités (p. 173), avec quel
amour il se donne à ses élèves, à chacun d'eux Au point que c'est toujours à

grand'peine qu'il peut s'échapper durant quelques heures pour visiter Paris

ou ses amis, pour suivre quelques cours, assister à telle ou telle conférence ou
s'occuper de l'Université populaire. Au point, surtout, qu'il ne peut travailler
comme il le voudrait à sa thèse sur Schleiermacher (p. 104, 177, 188) fa), sa

« pauvre thèse », comme il dit (p. 175, 243), qui le passionne cependant, à

laquelle il pense et travaille depuis Berlin, durant ses quatre ans de Paris,
ses deux ans de Moudon ; après quoi, quand s'achève le premier volume des

Lettres, elle est toujours sur le chantier.
L'attachement émouvant de Guisan à ses élèves, c'est là un des aspects

de ce profond besoin de contact qui le caractérise ; aussi bien faudrait-il
parler également de son attachement à sa famille, qui s'exprime avec tant
de douceur et de force à la fois dans les lettres à sa mère, de son attachement
à son pays. Faisons tout au moins ici une place à l'amitié telle qu'il l'a comprise

et pratiquée. Dans une lettre à M. Arnold Reymond — on sait que de

toutes les amitiés de René Guisan, la plus intime est celle qui l'unit dès le

temps des études à M. Arnold Reymond — il se plaint un jour « d'en être
réduit à une lettre où l'on ne dit jamais ce que l'on voudrait» (p. 91). Et
pourtant Qu'on lise ses lettres, et l'on saisira sans peine ce que devait avoir
d'admirable l'amitié d'un tel homme. Amitié qui se témoigne au travers d'une
correspondance merveilleusement régulière et fréquente (p. 128) ; dont les
liens sont constamment resserrés par d'étroites relations intellectuelles
(p. 79) ; et qui demeure fidèle toujours, jusque et peut-être surtout dans les

(1) Voici ce qu'il écrit de Berlin (31 janvier 1898) lorsqu'il en parle ouvertement
pour la première fois : « Je tâche de préciser quelque projet de thèse, perçu
intuitivement jusqu'ici plutôt que conçu, car je suis dans le grand vague, — je veux parler
de la question psychologique de l'essence de la religion qui fait le fond des premiers
chapitres de la dogmatique de Schleiermacher » (p. 76). Quelques jours plus tard, à

propos de Schleiermacher et de sa définition de la piété par le sentiment d'absolue
dépendance, il parle ainsi de son travail : « ...faire une étude aussi générale que
possible des origines psychologiques du sentiment religieux et me demander jusqu'à
quel point il est un fait psychologique primitif, comme le prétend Schleiermacher »

(P- 79)-



COMPTES RENDUS 367

heures de difficultés et d'épreuve. Ce qui permet à Guisan de parler de « la
chose sacrée et chère par excellence de la communion continuelle avec [les]
amis» (p. 128).

Il serait téméraire de prétendre indiquer, simplement d'après les Lettres,
les hommes qui ont eu sur René Guisan une influence déterminante. Mais il
est bien permis de recueillir ici quelques-uns de ses témoignages.

Guisan rend naturellement un juste hommage à ses professeurs de la
Faculté libre de théologie, en particulier à Charles Porret, dont il admire la
forte personnalité, tout en se sentant assez loin de lui au point de vue de la

pensée théologique, et à Auguste Bernus, qui fut toujours pour lui un appui
très ferme et même un ami extrêmement compréhensif.

Cependant, ceux qui semblent bien avoir été les véritables maîtres de

René Guisan, ce sont Eugène Dandiran, Paul Chapuis et, plus encore,
Charles Secrétan. De Dandiran, « la bête noire des orthodoxes », il écrit en

1894 : « C'est, avec Charles Secrétan, ma plus grande admiration, et celui en

qui j'ai le plus de confiance. C'est comme s'il était mon professeur » (p. 35).
Aussi bien est-ce sous « la vigoureuse impulsion de cet homme admirable »

qu'il entreprend avec son ami Reymond la lecture et l'étude de Kant (p. 45 s.).

Chaque fois qu'il le peut, soit au temps des études, soit lors de ses retours à

Lausanne, il passe une soirée avec Dandiran, « dans cette petite chambre »,

écrit-il — et l'on sent que cela signifie beaucoup pour lui — « où l'Esprit de

l'Evangile souffle librement et où l'on aime le vrai parce que c'est le vrai»
(p. 266) ; et chaque fois, il se réjouit du contact avec cet homme dont il
pourra écrire à propos de la confession de foi : « Dandiran est certainement
de tous celui qui nous a le mieux compris, le plus sérieusement critiqués et
conseillés et aussi le plus effectivement encouragés à aller de l'avant coûte

que coûte... C'est le conseiller le plus sûr et le plus sage, à condition qu'après
l'avoir quitté, on lie soi-même sa gerbe » (p. 231).

En Paul Chapuis, Guisan voit pour des étudiants un merveilleux guide ;

non pas le maître qui cherche à imposer sa pensée — et sur ce point, Guisan,
tout en défendant Chapuis, semble bien faire certaines réserves (p. 294) —,
mais le maître qui aide ses élèves à prendre nettement conscience de leurs

propres idées (p. 211). Et c'est par conséquent avec une grande joie et beaucoup

d'espérance qu'il le voit appelé pour la seconde fois en 1902 à la chaire
de Nouveau Testament de l'Université de Lausanne, et il lui écrit à cette
occasion une lettre (p. 213-218) dans laquelle il lui dit tout ce qu'il attend de

son professorat comme aussi, d'une façon plus générale, de sa présence à

l'Université.

Mais c'est surtout en Charles Secrétan que René Guisan a trouvé son
maître. On le sent tout pénétré et nourri de sa pensée. « Quel plaisir tu me
fais », écrit-il en octobre 1895 à son ami Jean de Rougemont, « en me parlant
en si bons termes de la Philosophie de la Liberté Plus j'étudie ce Secrétan,



368 COMPTES RENDUS

plus je l'admire ; il a le don de m'empoigner et de m'enthousiasmer plus que
tout autre ; il comprend si bien les questions qui nous préoccupent tous et les

traite avec une profondeur et une conviction qui émeuvent. Que de pages
éclatantes de pensée » (p. 40). Et six ans plus tard, quand la question de la
confession de foi est ouvertement posée, il écrit à sa mère : « ...j'ai relu dans

Mon Utopie de Secrétan la conférence sur le problème religieux ; je ne l'avais

pas relue depuis nos discussions sur la confession de foi, elle m'a paru plus
belle et plus profonde qu'autrefois ; j'étais entraîné par cette lecture et je
retrouvais tant d'idées que nous avons défendues cet été ; cela fait plaisir et
cela encourage de se sentir toujours sur le même terrain que le philosophe

que nous avons tant aimé dès le début de nos études » (p. 233-234). Le même

terrain... C'est bien cela, et il suffit, pour s'en convaincre, de reprendre le

chapitre de Mon Utopie dont parle Guisan et d'y relire ce que Secrétan écrit
du christianisme intérieur (p. 98), de l'inspiration littérale des Ecritures
(p. 116) et spécialement cette affirmation sur la confession de foi : « Fonder

l'Eglise sur une profession de foi, c'est... la diminuer en en mutilant les membres,

c'est la condamner à des déchirements perpétuels » (p. 138). On ne

s'étonne pas, dès lors, que Guisan écrive de Secrétan et de Vinet — car Vinet,
est-il besoin de le dire est, lui aussi, un de ses maîtres, et il est assez piquant
que, dans sa lettre de démission, il le cite pour répondre à une objection faite
à l'attitude qu'il a cru devoir adopter (p. 382) — : « Voilà les guides que nous

avons aimés et qui nous semblent avoir le mieux compris le christianisme dans

son essence » (p. 250).

Est-il, par ailleurs, superflu de rappeler que Guisan a suivi à Berlin les

cours de Harnack, dont il parle avec admiration (p. 64) en des termes que ses

propres élèves pourront plus tard lui appliquer à lui-même

Le problème de la confession de foi, auquel nous venons de faire allusion,
constitue le centre même de ce premier volume des Lettres, tout gravite là

autour ; si bien qu'on assiste à un véritable drame spirituel, qui permet de

pénétrer et de découvrir toujours mieux l'âme si noble, si profonde, passionnée

de franchise et de clarté, authentiquement consacrée à la vérité, de

René Guisan.
Dès le temps de leurs études, Guisan et son intime ami, M. Arnold

Reymond, font des réserves à l'égard de la confession de foi qu'il leur faudrait
signer pour devenir pasteurs de l'Eglise libre du canton de Vaud (p. 85, 143,
185). Dans le conflit théologique du moment, les deux amis ont pris position :

opposés à l'orthodoxie traditionnelle, et tout particulièrement au dogme
de l'inspiration littérale des Ecritures, ils ne sont pas davantage partisans
d'un libéralisme qui nierait toute autorité de la Bible comme aussi toute
action réelle de Dieu dans le cours des événements. Respectueux des faits,
de l'histoire (p. 295), des droits légitimes de l'intelligence, défenseurs de la

critique historique, ils ne luttent pas, et loin de là, pour une théologie au sens



COMPTES RENDUS 369

d'une position dogmatique, mais bien pour une méthode en théologie (p. 222 s.);
ils recherchent un harmonieux « équilibre entre la vie et la pensée, entre la
philosophie la plus rigoureuse et la religion, entre l'activité pratique et la
vie intellectuelle » (p. 170 s.). La cause qui est la leur, et à laquelle ils considèrent

comme le plus grand privilège que de pouvoir se consacrer, c'est « celle
de la religion de l'esprit » (p. 145, 229, 243), du « christianisme intérieur »

(p. 159), dont la seule méthode est «la méthode expérimentale», du
christianisme qui n'est pas « la vérité figée, comme on la concevait autrefois, mais
la vérité intérieure qui s'impose à la conscience religieuse et qui ouvre les

yeux fermés devant le mal » (p. 240 s.). Convaincus du caractère subjectif fa)

des formules théologiques (p. 245, 295, 322, 355) — sans cesser pour autant
de croire à la nécessité de la théologie (p. 245) —, ils ne peuvent pas, en

conséquence, signer une confession de foi qui, à leurs yeux, a une portée
dogmatique et dont ils savent que la plupart des membres de l'Eglise la
comprennent « dans un sens conservateur orthodoxe », ce qui est une « source
de malentendus » (p. 197). Leur profond désir, c'est de voir leur Eglise renoncer

à toute confession dogmatique et se donner une confession purement
religieuse. Dans ce but, après de longues réflexions (p. 190), après en avoir
conféré avec leurs professeurs de la Faculté dont ils sentent bientôt qu'ils ne

seront pas suivis, ils publient, de Paris, en 1902, dans cette Revue, un article
de principes où sont exposées leurs idées sur les confessions de foi dans l'Eglise
contemporaine et esquissé un projet conforme à leurs vœux fa). Article suivi,
deux ans plus tard, d'une brochure fa) dans laquelle les deux amis, toujours
inséparables, non seulement reprennent la question de principe, mais encore

proposent, sous la forme d'une prière, une confession de foi purement
religieuse ; adoptée telle quelle ou remaniée par l'Eglise, ce pourrait être le

symbole de tous les chrétiens ayant fait l'expérience salutaire de leur péché
et du pardon en Jésus-Christ, symbole auquel les membres de l'Eglise se

rattacheraient par « une adhésion du cœur dégagée de toute préoccupation
dogmatique » fa).

Quand paraît cette brochure, il est vrai, Guisan n'est plus à Paris. Il est
à Moudon, pasteur de la petite communauté libre de cette ville ; cette tâche,
il a cru pouvoir l'accepter, parce que la constitution de l'Eglise est en révision,
non sans avoir d'ailleurs clairement exposé à la Commission synodale sa

position personnelle à l'égard de la confession de foi (p. 289-293) ; il est à

Moudon, profondément désireux d'être utile en accomplissant fidèlement sa

(1) La thèse de M. Arnold Reymond, présentée à la Faculté libre de théologie,
était précisément consacrée à la question du subjectivisme : Essai sur le subjectivisme
et le problème de la connaissance. 1900. — A Reymond et R. Guisan : A propos

des confessions de foi, janvier 1902. N'aurait-il pas convenu de donner le
titre et la date de parution de cet article N'aurait-il pas été précieux, par
ailleurs, de trouver dans le volume des Lettres certains fragments qu'on peut lire,
il est vrai, dans cette Revue (1940, pp. 7-16) et dont plusieurs font allusion à l'article
en question — (3) A. Reymond et R. Guisan : La confession de foi de l'Eglise
libre du Canton de Vaud. Moudon, 1904. — (4) Ibidem, p. 17.



37° COMPTES RENDUS

tâche, et désireux aussi de prouver que son attitude théologique ne le rend
aucunement inapte au ministère pastoral (p. 309). Et c'est en donnant une
telle preuve, en étant un admirable pasteur, en menant de front le travail
pratique et le travail intellectuel — il reprend alors son histoire du Canon du
Nouveau Testament fa) —, que Guisan attend, plus unì que jamais à son ami

qui est pasteur, lui aussi, dans une paroisse voisine, la révision de la constitution

de l'Eglise et les résultats de leur tentative de réforme... Jusqu'au jour
où, le Synode ayant refusé d'entrer dans leurs voies et maintenu l'attitude
antérieure de l'Eglise sur les points essentiels de la confession de foi, il ne lui
reste qu'une seule attitude possible : renoncer au ministère pastoral et rester
en dehors de l'Eglise ; ce qu'il fait dans une lettre d'une haute dignité par
laquelle, en date du 4 avril 1905, il fait part en toute franchise à la Commission

synodale des raisons qui l'ont conduit à une telle détermination (p. 373-
384)-

Ce renoncement est pour René Guisan une profonde souffrance, une épreuve
dont le pourquoi lui échappe (p. 352, 367), et qui est sans doute d'autant plus
difficile à accepter que dans cette question de la confession de foi, comme en

tout, il n'a cherché et voulu qu'une chose : accomplir son devoir, faire ce

qu'il fallait faire. « Je t'assure », écrit-il à sa mère, dès le premier moment où

il lui expose ses scrupules à l'égard de la confession de foi, « que j'aimerais
mieux entrer tranquillement dans l'Eglise en signant la confession de foi. Il
y a cependant souvent des devoirs auxquels il faut se soumettre quoiqu'ils
vous peinent » (p. 186). Et plus tard, quelques jours avant le Synode décisif
de Vevey : « Je puis te redire encore une fois que tout cela est fait dans le

plus grand sérieux et que, si nous aillons jusqu'au bout, c'est par un devoir
impérieux » (p. 342).

Du reste, en aucun instant, René Guisan ne perd confiance ; de nombreuses

portes ont beau se fermer pour lui à cause de l'attitude qu'il a cru devoir
adopter ; les efforts les plus désintéressés et les plus difficiles ont beau ne

rencontrer, apparemment tout au moins, qu'un douloureux échec, il sait que
«Dieu dirigera, éclairera toutes les ténèbres et montrera les voies» (p. 180,

226). D'où ces mots, d'un message adressé à son intime ami après la démission

commune : « ...Il reste Dieu qui saura faire mûrir l'effet, et nous donner

un jour, j'en suis sûr, la tâche absorbante et lourde après laquelle nous crions
du fond de l'âme » (p. 371).

Oui, comme l'écrit M. Pierre Bovet —• auquel nous devons une infinie
gratitude pour son admirable choix de lettres —, c'est bien là, et dès les premières

Ceux qui ont entendu — avec quel intérêt — le cours sur l'Histoire du Canon
du Nouveau Testament, et qui n'ont pas oublié le désir ouvertement exprimé par un
maître, par ailleurs si discret, de publier cela un jour, ne s'étonneront pas de ces

mots écrits par René Guisan à propos de l'histoire du Canon : « C'est superbe et
c'est bien là la bûche de ma vie » (p. 359). C'est du reste à la même question qu'il
consacrera, en 1928, sa leçon inaugurale à l'Université. (René Guisan: Reliquia.
Cahiers de la Faculté de théologie de l'Université de Lausanne, VII, 1935, p. 42-53.)



COMPTES RENDUS 371

années, la vie droite, active, savante, aimante, que René Guisan a vécue

parmi nous (p. 10). Et l'on peut affirmer, en reprenant un mot de René

Guisan lui-même, que ce « spectacle toujours renouvelé d'une vie consacrée

entièrement à sa tâche, c'est la vraie prédication » (p. 181).

Dommartin. Eugène REYMOND.

Georges Mottier, Le phénomène de l'art. Parîs, Boivin, 1936.

L'actualité, heureusement, est moins tyrannique en philosophie qu'en
politique, et il n'est point trop tard pour parler ici de l'ouvrage que M. Georges
Mottier a consacré au problème de l'art, et qui lui a valu le doctorat en

philosophie de l'Université de Genève.

Fort de 237 pages in-octavo, d'une impression très soignée et rédigé dans

un style remarquablement clair et nuancé, ce livre est divisé en deux parties :

l'une historique, l'autre personnelle et constructive.
Dans la partie historique, M. Mottier expose et critique, avec beaucoup

de finesse et une certaine alacrité, les doctrines esthétiques émanant d'Allemagne

et de France. Le procédé ne va pas sans inconvénient. Pourquoi s'être
limité à ces deux pays en laissant délibérément les autres de côté Ne compte-
t-on pas de remarquables esthéticiens en Angleterre, par exemple, et en
Italie M. Mottier n'y contredirait point, qui montre dans son ouvrage en

quelle haute et méritée estime il tient un Benedetto Croce.

Mais les limites de cet article ne me permettent pas de suivre l'enquête
à laquelle se livre M. Mottier à travers l'histoire. Je me borne à souligner
qu'il repousse les doctrines esthétiques de Schopenhauer et de Bergson
comme n'accordant point une place suffisante au moment créateur dans l'art.

Qu'est-ce donc que l'art pour M. Mottier
L'auteur le définit comme une connaissance d'un caractère spécial, à

laquelle se trouve attachée une vérité spécifique concernant, non pas seulement

l'objet, mais une attitude du sujet. Cette connaissance a ceci de particulier
qu'elle est indifférente au jugement de réalité et qu'elle ignore la distinction
entre le réel proprement dit et une réalité imaginaire.

Cette indifférence de l'art à l'égard du réel ou du simple possible constitue,
aux yeux de M. Mottier, la différence essentielle entre la connaissance esthétique

et la connaissance scientifique, laquelle part toujours du constaté.

Mais si l'art ne se soucie pas de la notion de réalité telle que l'entend l'esprit

scientifique, où chercher le critère de la vérité esthétique Ce critère,
selon M. Mottier, réside dans une logique organique, aux exigences de quoi
l'œuvre d'art, pour être telle, doit satisfaire. Et il n'y a pas lieu d'établir de

ce point de vue une différence entre la beauté dite naturelle et la beauté

esthétique, l'une et l'autre ne devant leur réalité qu'à l'esprit capable de les

refaire en soi, de les recréer.

M. Mottier prouve ce qu'il avance par une analyse très fine du procès
formateur de l'œuvre d'art, et il est ainsi conduit à réfuter l'opinion commune
d'un dualisme dans la création esthétique. Selon lui, à envisager les choses



372 COMPTES RENDUS

d'une façon concrète, on ne peut distinguer dans l'œuvre d'art un contenu
choisi par l'artiste et la forme que ce dernier aurait donnée à ce contenu. En
fait, c'est de sa forme seule que l'œuvre d'art tire sa valeur propre, et le
travail créateur de l'artiste est précisément l'élaboration, en une vision
synthétique et organique, d'un contenu informe et qui n'est contenu que par
métaphore.

Il est également faux, selon M. Mottier, de vouloir subordonner l'art, en
tant qu'art, à quelque chose qui ne soit pas lui. En fait cette subordination
possible et fréquente de l'art à un but étranger (moral, religieux, social)
nous introduit dans un domaine qui n'est plus celui de l'art proprement dit.

L'art serait donc Zwecklos Pas du tout, mais il s'agit d'une finalité
interne. L'art a son but en lui-même, et ce but est atteint toutes les fois que
l'esprit se forme du réel une vision dégagée des liens passionnels qui nous
lient pratiquement aux choses. De cette activité spirituelle intense, qui lui
permet de voir la réalité, de la saisir comme un spectacle, dépend, selon

M. Mottier, l'attitude de désintéressement si souvent signalée chez l'artiste.
Mais l'artiste n'est pas artiste parce qu'il est désintéressé, ainsi que le croit
Bergson, il est désintéressé parce qu'il est artiste (p. 149).

Affirmer que le but de l'art est atteint chaque fois que l'esprit se forme
du réel une vision désintéressée, c'est mettre l'accenr sur le caractère théorique

de l'expression esthétique. Il faut savoir gré à M. Mottier d'éliminer
ainsi du même coup les incongruités artistiques et les controverses qu'elles
ont engendrées, nées d'une confusion inconsidérée entre l'expression artistique

et de simples manifestations physiologiques.
Produit d'un enfantement douloureux de l'esprit pour réduire à une unité

organique et théorique la multiplicité empirique, l'art est pour l'homme un

moyen d'affranchissement éternel, qui durera autant que lui. M. Mottier
refuse donc de faire siennes les idées hégéliennes sur le caractère transitoire
de l'art. D'autre part, et pour des raisons identiques, l'art ne peut avoir une
histoire progressive, une évolution dans des limites précises, contrairement à

la science qui vise à la domination systématique de l'esprit sur les choses, à

un accord universel.
Telles sont, trop brièvement résumées, les idées essentielles défendues

par M. Mottier. Elles s'apparentent étroitement à la nouvelle esthétique
italienne, à laquelle sont attachés les noms de De Sanctis et de Benedetto
Croce, qui affirme le caractère sui generis de l'activité esthétique et prétend
étudier le phénomène de l'art dans sa spécificité, sans le laisser noyer dans

la multitude des éléments psychologiques, historiques ou sociaux qui en
constituent la matière abstraite. La pensée italienne est certainement à l'avant-
garde dans le domaine de l'esthétique, et j'ai été heureux de constater que M.

Mottier, par des voies qui lui sont propres, arrive à des conclusions analogues.
M. Mottier est jeune et actif. Son premier livre est riche en promesses, et

l'on attend avec une confiante curiosité les prochains fruits de sa méditation
toujours en éveil. Fernand-Lucien MUELLER.


	Comptes rendus

