
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 116

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMPTES RENDUS

Adolf Jülicher, Itala. Das neue Testament in altlateinischer Ueberlieferung
nach den Handschriften herausgegeben. Im Auftrage der Kirchenväterkommission

der Preussischen Akademie der Wissenschaften zum Druck besorgt
von Walter Matzkow. /. Matthäusevangelium. Berlin, de Gruyter, 1938.

214 p. in-40. — 4° RM-

Les recherches de critique textuelle du N. T. se poursuivent activement,
mais à travers des travaux de détail si poussés que seul le spécialiste de l'une
ou l'autre des nombreuses questions à l'étude peut mesurer d'une année à

l'autre les résultats obtenus G). Voici cependant, puisqu'il s'agit non de

recherches préparatoires mais d'une édition de texte, une œuvre à signaler
à tous ceux qui recourent au texte latin du N. T. C'est le premier fascicule
de cette magistrale Itala à laquelle Ad. Jülicher, privé de la vue depuis
quatorze ans, travailla jusqu'à ses derniers jours, à côté d'une Prosopographie
des personnages ecclésiastiques de Constantin jusqu'à Justinien, malheureusement

abandonnée par les éditeurs.
La critique allemande salue avec admiration et respect cette œuvre dont

il serait bien souhaitable qu'une de nos bibliothèques théologiques romandes

pût faire l'achat. Le travail de Jülicher repose sur l'étude directe de dix-sept
manuscrits et sur le texte de la Vulgate établi par Wordsworth-White. La
présentation typographique, d'une grande beauté, a un mérite tout particulier

: elle offre, sur deux lignes qui correspondent l'une à l'autre comme des

portées de musique, le texte de la version « italienne » et celui de 1'« afri-

(') On trouvera, dans la Theologische Rundschau, 1938 et 1939, Heft 2, signée de
W.-G. Kümmel (Textkritik und Textgeschichte des N. T. 1914-1937) une excellente
étude sur l'ensemble de la question.



288 COMPTES RENDUS

caine » reconstitués par l'éditeur. Entre ces lignes figurent les variantes dont

l'indication, grâce à un système de signes ingénieux, est d'une clarté parfaite.
L'appareil critique se lit ainsi en synopse. Le premier résultat, pour l'histoire

du texte, qu'apporte cette recension nouvelle, c'est qu'il y eut en fait
deux traductions latines anciennes différentes : l'Itala proprement dite et

l'Afra. Quant à la formation de l'Itala, dont Jülicher, dans son Introduction,
admettait deux versions primitives, il faut attendre la suite de la publication
— le texte de Marc est déjà sous presse — pour se prononcer sur ce point.

Ainsi Ad. Jülicher, à qui l'introduction, l'exégèse et la théologie du Nouveau
Testament doivent tant de travaux durables, a couronné son œuvre en
donnant ses derniers soins les plus pieux au texte sacré lui-même.

Ed. BURNIER.

Alfred Schmoller, Handkonkordanz zum griechischen Neuen Testament

(Text nach Nestle) 7. vermehrte Auflage. Stuttgart, Priv. Württemb.
Bibelanstalt, 1938. v-534 p. —¦ 5.50 RM.

Il y a longtemps que la Concordance de Schmoller rend service. Elle est

devenue, en Allemagne, un instrument de travail familier à tout étudiant en

théologie. Mais voici que sa septième édition en fait une œuvre nouvelle et

qui va connaître un emploi beaucoup plus sûr et plus étendu. C'est un
véritable tour de force, où la science est jointe à l'ingéniosité, que l'auteur et
l'éditeur ont dû faire pour garder à cet ouvrage son caractère de manuel
réduit et l'enrichir en répondant d'un coup à tous les vœux qu'on leur avait
exprimés. Son prix à lui seul est une qualité et va certainement donner chez

nous à cet ouvrage une large diffusion. Comme le texte grec de Nestle, sur
lequel elle repose, cette Concordance est l'œuvre transmise par un père à son

fils, qui a donné ainsi à cet héritage sa pleine valeur.
Voici les caractéristiques nouvelles, et qui sont autant de mérites, de cette

septième édition :

1. Les articles ont été complétés. Seuls des mots sans aucune signification
spécifique ont dû être omis (irXrjv, ttoMokiç etc.), ou ne sont cités que dans

certains emplois (rtdXiv, irapci etc.). Mais, dans ce dernier cas, ils sont munis
d'un signe qui avertit le lecteur et lui donne, pour tous les autres vocables,
la certitude de consulter une liste complète. (Les éditions antérieures
obligeaient toujouts à recourir à une autre Concordance pour vérification.)

2. Les citations sont plus étendues et permettent à celui qui a quelque

usage du texte biblique, de se remettre facilement en mémoire le passage
entier. Ce n'est pas le cas pour les citations de Bruder, par exemple, qui sont
souvent tronquées de façon incompréhensible.

3. Les citations sont classées par matières pour certains mots dont l'emploi

est fréquent et riche de divers sens. Ainsi, l'article ßctaiXeuc est divisé
en i° terrae domini, 2° Christus rex, Deus rex, rex inferni. On pourrait cepen-



COMPTES RENDUS 289

dant souhaiter que dans une prochaine édition (l'auteur n'est, hélas, plus là

pour y pourvoir) ce classement soit étendu à un plus grand nombre de mots
dont la consultation serait ainsi facilitée (par exemple : eùaTréXtov, yivwcskvj,
eéivOTOç etc.).

4. Le vocabulaire du Nouveau Testament est comparé à celui de la
Septante et un signe indique immédiatement si tel mot est commun ou non aux
deux recueils.

5. Sauf pour les noms propres, cette Concordance donne la traduction
latine (Vulgate) de chaque mot grec. On voit l'intérêt et l'utilité de cette
adjonction et le temps précieux qu'elle peut épargner.

La Concordance de Schmoller, sous cette forme nouvelle, a bien les deux

qualités essentielles d'un ouvrage auxiliaire de ce genre : elle est aussi sûre

que suggestive. Elle remplacera désormais, pour l'ordinaire, plusieurs ouvrages
auxquels elle a le mérite de renvoyer d'elle-même chaque fois qu'il le faut.

Ed. BURNIER.

Emanuele Rapisarda, Teofilo di Antiochia. Società editrice internazionale,
Torino, [1937J CXXXVI-158 p., 2 gr. h. t., in-8°.

M. Rapisarda s'est formé à l'école du P. Paolo Ubaldi, qui fut professeur à

Catane et à Milan et dont l'influence à certains égards a été fort remarquable.
C'est à lui, en effet, ainsi qu'au P. Sisto Colombo, qu'a été due la publication
de la revue Didaskaleion. A eux deux — et il faudrait mentionner encore
M. Di Capua — ils ont su inspirer à un certain nombre d'étudiants es lettres
le goût de l'ancienne littérature chrétienne grecque et latine. Malheureusement

ces jeunes n'ont que très rarement poursuivi ces études. M. Rapisarda,
lui, paraît bien vouloir faire exception. En effet, si ce volume, à en juger par
le catalogue des publications de son auteur, a tout l'air d'être une refonte de

travaux précédemment parus, M. Rapisarda y promet aussi une édition
nouvelle du texte de Théophile. On attendra celle-ci pour des renseignements
précis, et peut-être nouveaux, sur les trois manuscrits, Venetus, Bodleianus,

Parisinus, dont l'introduction du présent volume ne donne qu'une description

plutôt sommaire. On l'attendra aussi pour porter un jugement sur les

endroits auxquels M. Rapisarda a cru devoir s'éloigner du texte de ses devanciers,

tels Wolf et Otto, à qui cependant il est généralement resté fidèle.

Il convient d'espérer aussi qu'on apportera un plus grand soin à la revision
des épreuves. Ce premier volume fourmille de petites fautes d'impression,
parfois fâcheuses (p. ex., p. x, 1. 19, pour transazione lire transizione ; p. xxxix,
n. 1, pour Aspirante lire Arpinate ; p. lu, les notes (1) et (2) sont interverties,

etc.).
M. Rapisarda nous offre donc une traduction des trois livres Ad Autolycum

et de quelques autres menus fragments, d'une authenticité assez discutable ;

elle est accompagnée d'un commentaire et précédée d'une longue introduc-



29o COMPTES RENDUS

tion. La traduction me paraît assez bonne. L'auteur a visé bien plus à la
fidélité qu'à l'élégance, en quoi il a eu parfaitement raison, vu la nature du

texte. L'utilité du commentaire eût été bien plus grande si, au lieu de

mentionner deux ou trois fois, par exemple, les travaux de mon ami Perrotta sur
Pindare et sur Sophocle, M. Rapisarda se fût donné la peine de pousser plus
à fond l'étude des questions touchant Théophile et-son œuvre, et de mieux se

renseigner sur celles-ci. C'est ainsi qu'à propos d'un passage de II, il il
rappelle, d'après Ubaldi, un oracle montaniste célèbre et semble ignorer les

travaux de M. de Labriolle. De même, pour les fragments des oracles sibyllins

— surtout celui que Théophile cite à II, 51 comme se trouvant « au début
de la prophétie » et qui correspond d'une manière générale aux premiers vers
de notre troisième livre — M. Rapisarda eût bien fait de consulter, avec les

éditions et les travaux d'Alexandre, de Friedlieb, d'Ewald et de Volkmann,
aussi quelques-uns des ouvrages plus récents : tout au moins l'édition de

Geffcken. Il en va de même pour les autres fragments d'auteurs classiques,
tirés d'œuvres connues ou inconnues, et authentiques ou non. Ces derniers ne

sont pas les moins intéressants.
Car, somme toute, malgré tous ses efforts pour relever l'originalité et la

valeur de l'œuvre, M. Rapisarda lui-même doit reconnaître que Théophile
est loin d'être un écrivain ou un penseur de premier ordre. Son importance
tient plutôt à ce qu'il réunit, ou mieux juxtapose sans s'efforcer à une
synthèse réelle, des arguments apologétiques de toute sorte et d'une provenance
assez variée ; il nous montre ainsi, précisément parce qu'il n'était pas très

cultivé, toute la force de la tradition antique, voire de la réthorique, que le

christianisme, tout en la combattant, a su s'assimiler pour la conserver et la
transmettre renouvelée. C'est là sur quoi il aurait fallu insister, à mon avis,
bien plus que sur les problèmes strictement théologiques, même sur la question

trinitaire. Quoi qu'on en dise, Théophile n'a contribué au développement

théologique que d'une manière très limitée. D'ailleurs, M. Rapisarda
ne paraît pas posséder de notions toujours très sûres (p. 39, note, 11. 24-26
il nous assure que Théophile ne suit pas « l'eresia degli Ariani... né dei Niceni »).

Il eût été utile à M. Rapisarda, surtout pour son commentaire, d'avoir une

plus grande familiarité avec la Bible. Ainsi, il n'a pas réalisé que certaines
tirades de Théophile contre les idoles ne sont que des variations sur des

thèmes bibliques bien connus.
En dépit de sa bonne volonté et de sa diligence, qui sont indéniables,

M. Rapisarda ne semble pas encore être assez bien équipé pour s'aventurer
dans un long voyage à travers des régions difficiles. Il lui manque encore

une connaissance suffisamment étendue du christianisme primitif : cela

devient bien visible dans certaine note concernant, par exemple, Marcion
(p. xvn) ou Origene (p. lv). Le problème de l'influence de Théophile sur
Irénée, étudié par F. Loofs, n'a pas non plus attiré l'attention de M.
Rapisarda.

Je sais bien qu'il n'est pas aisé d'acquérir une telle connaissance et d'avoir



COMPTES RENDUS 291

sous la main tous les livres qui seraient nécessaires, dans une petite ville de
Sicile (M. Rapisarda date sa préface de Paterno). Je crois cependant que ce

n'est pas tout à fait impossible en y mettant de la bonne volonté et de la
patience. Aussi convient-il d'espérer que M. Rapisarda pourra faire mieux
ensuite.

Une question aurait pu le retenir. Si le comput des années depuis la création

avait été fait par Théophile seulement en vue de revendiquer la plus
haute antiquité des auteurs sacrés en comparaison des Grecs, pourquoi
l'aurait-il poursuivi jusqu'à son temps Et pourquoi aurait-il fixé l'âge du
monde à 5698 ou 5695 ans (le second chiffre est celui d'Otto, dont M. Rapisarda

accueille certaines leçons p. 139, tandis que, p. 124, il adopte celles de

Wolf) Ne serait-ce pas dans le but de rassurer ses contemporains, en reculant

autant que possible les événements attendus pour l'an 6000

L'ouvrage se termine par une série d'index, d'une utilité incontestable,
bien qu'un peu incomplets.

Alberto Pincherle.

Tommaso Campanella, Quod Reminiscentur, a cura di Romano Amerio.
(Cedam, casa editrice Antonio Milani, Padova 1939, 273 p.)

De Tommaso Campanella, qui a été un écrivain extraordinairement
productif, existent des manuscrits qui, jusqu'à ces dernières années, sont restés

inédits. En premier lieu sa grande Théologie, dont M. Romano Amerio, très

compétent spécialiste d'études campanelliennes, a commencé la
publication to.

Cette année a paru dans la collection Pensiero e Civiltà ,Testi inediti e rari
N° I, le premier volume d'un ouvrage théologico-politique de Campanella,
dont le contenu est fait presque complètement de matériaux inédits.
Campanella l'a rédigé entre 1615 et 1618, lorsqu'il avait été emprisonné à Naples,
et il l'a dédié au pape Paul V, à la fin de 1618. On y trouve le développement
de ce que l'on peut appeler son idée fixe, la création d'une monarchie ou,
plus généralement, d'une organisation politique unitaire et universelle, qui
devait avoir son centre à Rome et son sommet dans la papauté, soutenue par
un Sénat représentant tout l'orbis terrarum. Campanella était, comme on

sait, un esprit prophétique, qui se croyait inspiré par Dieu et qui avait une
foi assurée dans la réalisation prochaine, annoncée par des signes célestes,
de son rêve grandiose (Deus ipse per vim fere misit mihi in mentem ut scribe-

rem librum...). Le but aurait dû être atteint d'une façon convergente par la

persuasion et par la force des armes. Le livre Quod Reminiscentur se propose
de convaincre tous les non-chrétiens et les non-catholiques de leur erreur.
La vérité chrétienne et catholique n'est pour Campanella — quant au fond —¦

(') T. Campanella, Teologìa. Liber Primus. Bibloteca di studi medioevali
« Orbis romanus » N° 7. Società editrice « Vita e Pensiero », Milan, 1936.



292 COMPTES RENDUS

autre chose que la vérité rationnelle et logique elle-même, unité de vérité
divine et de vérité naturelle. Une discussion parfaitement sereine et objective

(depositis armis martialibus et grammaticalibus sophistarum, ...iuxta
divinam, non bumanam modo logicam) devait nécessairement amener l'unité
de la foi. Le livre, dont le but est justement de provoquer un concile
universel de toutes les nations : chrétienne, païenne, hébraïque et mahométane,

par lequel serait obtenu l'accord sur les principes de la vraie foi, commence

par des considérations qui doivent éveiller dans les âmes le sentiment de la
nécessité urgente de ramener l'humanité à son union originelle et spirituelle
en Dieu ; suivent des invocations à toutes les puissances célestes, infernales
et terrestres, et des missives (legationes) à tous les pouvoirs spirituels et

temporels qui doivent et peuvent apporter leur contribution.
Une très vaste partie de l'ouvrage est occupée par l'Epistola antilutherana

(dans l'appel aux républiques et aux princes d'outre-mont, surtout
germaniques) ; chose naturelle, étant donné que la pensée de Campanella est,
entre autres, une expression de l'esprit de la Contre-réforme, et que la Réforme

religieuse en Europe représente le plus grave obstacle à la réalisation de

son idée. Ses attaques sont surtout dirigées contre le servum arbitrium de

Luther et contre l'idée de la prédestination calvinienne : Surge, Germana

generosa progenies : noli tantam sufferre iniuriam, abiice monstra immania
abs te, agnosce dignitatem tuam, in qua Deus te creavit, abrenuncia Calvino et

diabolis eius, solve vincla colli lui. Captiva filia Roma?, libera es, non anelila :

retine libertatem tuam et maleftcos tyrannos cantere et radices eorum funditus
evelle.

Ce qui est nouveau et assez intéressant dans la pensée politique de

Campanella, c'est qu'il est, je crois, le premier à rirer les conséquences des grandes
découvertes géographiques et du renouvellement de perspective cosmographique,

en embrassant dans sa totalité l'orbis terrarum. Aucun peuple, du

Japon à l'Amérique, n'est oublié et l'auteur trouve pour chacun une voie
d'entente dans quelque particularité qui lui est propre. Il est, comme
toujours, persuadé de la nécessité de gagner à sa cause une des puissances
européennes, Espagne ou France. Son anti-machiavélisme, un des motifs dominants

et le plus constant de sa pensée, consiste en ceci que, pour lui, toute
puissance matérielle doit se mettre au service de la religion tandis que pour
Machiavelli, d'après son interprétation, bien entendu, la religion ne serait

qu'un instrument dans les mains des puissances politiques mondaines. Il
envisage, entre autres, la possibilité que l'Italie elle-même, par une fédération

de ses princes et républiques, se charge avec succès de l'entreprise ;

elle y pourrait suffire, écrit-il, si invidi Helvetii conspirarent nobiscum

Quod Reminiscentur constitue l'une des quatre parties d'un ouvrage qui
aurait dû comprendre en outre VAtheismus Triumphatus et la Monarchia
Messice, imprimés une ou plusieurs fois, et les Articuli Prophetales, qui
attendent encore d'être imprimés. Amerio s'est servi du manuscrit de la

Bibliothèque Vaticane, plus récent que celui de la Mazarine et qui donne



COMPTES RENDUS 293

meilleure garantie de fidélité. L'éditeur a fait, semble-t-il, un travail très
consciencieux, l'impression est extrêmement soignée.

Les idées de Campanella ne manquent pas d'une certaine saveur d'actualité,

car peu d'époques de l'histoire européenne ont, plus que la nôtre, rendu
manifestes les tragiques conséquences de la rupture de l'unité européenne

par suite de la formation d'Etats nationaux qui tendent à placer la Nation
là où Campanella ne voyait que le Dieu unique. Le fait que surtout il déplore,
l'alliance de puissances chrétiennes avec des nations infidèles (de son temps,
le Turc) pour empêcher l'hégémonie d'une autre puissance en Europe (France,
Espagne) est, semble-t-il, une constante de l'histoire.

Nous nous félicitons avec M. Amerio, un jeune érudit, qui enseigne les

langues classiques au Lycée de Lugano, de la bonne réussite de son travail
passionné et patient.

Berne. Carlo SGANZINI.

Pierre Guérin, Pensée constructive et réalités spirituelles. Essai de psychologie
formelle à propos le l'ascétisme religieux. Paris, Alcan.

J'ai beaucoup d'excuses à faire à M. Pierre Guérin. Son beau livre porte
la date de 1934, et je crois bien qu'on me l'a remis pour en rendre compte
quelques mois après qu'il avait paru. Les raisons de mon retard ajoutent à

ma confusion ; dois-je pour ma plus grande honte en faire la confession

publique J'ai été effrayé par les dimensions d'un livre dont la langue et le

titre même «pensée constructive, psychologie formelle... » ne m'étaient pas
de prime abord intelligibles. On a bien voulu ne pas me tenir quitte du

compte rendu que j'avais implicitement promis en acceptant le volume, et
cela m'a valu tardivement une lecture stimulante dont je suis reconnaissant
à l'auteur.

Cela l'amusera-t-il d'entendre les réflexions que suggère son œuvre à

quelqu'un qui parle une autre langue que lui Il ne leur trouvera pas grande
pertinence. Un disciple de James mettant ses sabots dans les plates-bandes
husserliennes, ne lui fera-t-il pas l'effet de commentaires de M. Binet-Sanglé
sur le quatrième Evangile

Il y a trente ans, nous aurions dit que M. Guérin avait fait et voulu faire
une étude de psychologie religieuse sur la piété catholique et qu'il y avait
ajouté des considérations sur la nature et la valeur de la connaissance
religieuse (comme faisait alors Henri Bois). Mais M. Guérin se défend vigoureusement

d'avoir fait de la psychologie religieuse. D'abord il proteste —¦ et
ceci me paraît très louable — contre la confusion que nos mauvaises
habitudes ont laissé s'introduire entre philosophie (ou psychologie) religieuse et

philosophie (et psychologie) le la religion. Cette dernière (la philosophie de

la religion) n'ayant rien de religieux dans son intention, la religion n'en étant

que l'objet, il faut bien nous garder de l'appeler religieuse. Mais surtout



294 COMPTES RENDUS

M. Guérin ne veut pas faire de psychologie. Le livre s'intitule Essai de psychologie

formelle, mais — si j'ai bien compris — c'est que la psychologie formelle
n'est pas de la psychologie, mais de la philosophie. Son propos est d'étudier
la piété catholique en se gardant soigneusement de faire ni de la théologie
(qui porterait sur elle un jugement de valeur), ni de l'histoire (qui nous en
retracerait les origines), ni de la sociologie (qui la mettrait en relation avec
le milieu social dans lequel elle se présente), ni surtout de la psychologie. —
« Le psychologisme nous guette de la même façon que l'amour-propre guette
le chrétien à chaque pas pour le détourner de la voie droite ».

Il s'agit d'une étude exclusivement philosophique, qui s'attachera à préciser
l'idée de la piété. « Qu'est-ce qui donne une substance propre à ce phénomène

objectivo-subjectif » Socrate, comme on sait, s'était proposé quelque
chose d'analogue en interrogeant Eutyphron. C'était le beau temps : la

pauvreté de la terminologie dont on disposait alors à Athènes fait que le

dialogue de Platon est d'une lecture bien plus facile que la thèse de M. Guérin.

Qu'il me pardonne ou qu'il me plaigne, ce qu'il « obtient finalement » : « l'Idée
transcendantale phénoménologique : la représentation de l'objet en tant que
pensée établie par la conscience pour fixer son intentionalité » (p. 219) ne
m'éclaire pas —, et pas non plus sa conclusion sur 1'« essence » de la soumission
à la Grâce : « non pas essence existentielle d'une chose ou d'un état d'âme,
mais essence représentationnelle — Husserl dirait noématique — de cette
relation». —¦ « S'intentionaliser vers le transhumain »... Saint François de

Sales invitait à la vie dévote en termes plus « galants ».

Cette invasion des termes les plus abstrus de certaine philosophie
allemande surprend chez un Français qui a si bien lu Bergson et qui, lui-même,
à plusieurs reprises, se montre capable d'heureuses trouvailles. Il n'est que
juste d'en citer quelques exemples :

« L'oraison commence toujours par une prière faite à Dieu, d'abord pour
se mettre en sa présence, ensuite et surtout pour obtenir la grâce de bien
faire oraison. On établit ainsi en soi un sentiment analogue, toutes proportions

gardées, à celui de l'enfant qui se sent surveillé... »

« L'âme, après la confession, est comme le débiteur qui se sent libre parce
que sa dette lui a été remise. Dans la communion elle trouve davantage
encore. Elle n'est plus seulement un débiteur qui s'en va, libre, mais ruiné;
elle est un homme auquel on vient de confier quelque capital pour travailler
et vivre. »

« La révélation... libère la pensée de ses catégories habituelles, dans

lesquelles elle est comme emprisonnée. Elle agit sur elle un peu comme celui

qui, portant à un prisonnier de quoi lire et écrire, lui ferait oublier sa prison
matérielle en lui permettant un essor spirituel que ni les chaînes ni les murs
ne pourront arrêter. De même, par la foi, l'âme se trouve dans un nouveau
monde de spiritualité, monde qu'elle se représente comme elle peut. »

M. Guérin est soucieux d'étudier la piété en elle-même; c'est qu'un
théologien qui a de Dieu une certaine idée qu'il tient pour juste, ne saurait le



COMPTES RENDUS 295

faire sans partir de cette connaissance qu'il pense avoir de Dieu pour juger
la piété. Et M. Guérin pense qu'un psychologue (je crois bien qu'il dirait
volontiers : un psychologiste) ne peut inversement que faire de la théologie
à rebours, puisqu'il se limite à l'étude des états de conscience : son étude de

la piété sera forcément celle d'une série d'illusions. Les états psychologiques
de l'ordre religieux cesseront d'être religieux dans la mesure où on les étudiera

comme d'autres états psychologiques. De mon temps, — je veux dire du

temps de Flournoy dont nous étions les élèves — cette identification de la
psychologie des faits religieux avec une théologie à rebours n'aurait pas
trouvé créance. Notre maître affirmait, avec autant de force que le fait
M. Guérin, qu'un des principes fondamentaux de la branche nouvelle de la

psychologie qu'il inaugurait, était « l'exclusion de la transcendance ». Il la
croyait possible et il la pratiquait.

M. Guérin nous propose joliment de reconnaître des « styles » de piété,
comme on parle de styles de mobilier ou de styles littéraires. Il convaincra

tous ses lecteurs que la psychologie aussi — ou la philosophie — a ses styles.
Mais si, comme on voit, le « style » de la psychologie de M. Guérin me

décontenance considérablement, ce qu'il nous offre est singulièrement riche.

Une Introduction pour exposer son propos et un chapitre préliminaire, historique

(30 pages), puis vingt pages de conclusion encadrent deux grandes

parties intitulées La piété dans l'Eglise et La piété dans l'âme, qui passent en

revue et détaillent, d'une façon particulièrement instructive pour un lecteur

protestant, les objets, ou les occasions, qui provoquent et alimentent la piété
catholique. L'assistance à la messe dominicale, la confession et la communion
annuelle, les prières liturgiques, Vêpres et Bénédictions du Saint-Sacrement,

puis les prières quotidiennes, la messe quotidienne, les dévotions : aux saints,
à la Vierge, la prière elle-même — voilà pour la première partie.

La deuxième partie, consacrée à « la piété dans l'âme », est plus voisine

encore d'une étude de psychologie à la vieille mode : la tiédeur, le recueillement

(retraites, oraisons, examens de conscience, visites au Saint-Sacrement),
le détachement (état de grâce, mortification par l'obéissance, humilité), la
ferveur (la foi, l'espérance, la charité) y fournissent l'occasion d'une analyse
fouillée, éclairée par de nombreuses citations d'auteurs spirituels.

La conclusion de cette étude de philosophie de la religion est non pas
orthodoxe, certes, mais religieuse à souhait. L'attitude religieuse, la piété y
est présentée comme la vraie réponse au problème de la vie : « L'Etre est-il
l'ennemi ou l'ami de l'homme »

Si je n'ai pu en lisant l'introduction de M. Guérin faire abstraction des

préceptes de Flournoy, je n'ai pas pu prendre connaissance de ses conclusions

sans me réjouir de les trouver en parfaite harmonie avec celles d'un autre de

mes maîtres, J.-J. Gourd. M. Guérin ne paraît pas connaître sa Philosophie de

la Religion, mais la façon dont il situe la religion dans l'ordre de la connaissance

(la Révélation objet de la Foi) et dans celui de l'action (la Grâce objet
de l'Espérance) rappelle d'une manière frappante les hors la loi de Gourd. Nos



296 COMPTES RENDUS

deux auteurs sont également soucieux que les affirmations relatives à l'objet
de la religion ne soient pas « réalisées » sur le plan de la science. « On ne peut
affirmer ni nier la valeur d'une Idée religieuse sans la juger religieusement ».

« Il ne peut être question... de faire une critique rationnelle de telles conceptions.

Ce serait les prendre pour des théories métaphysiques ayant pour but
de répondre à des problèmes théoriques, ce qu'elles ne sont pas. Elles sont des

instruments de vie religieuse... se demander à quoi elles correspondent
ontologiquement serait transporter des conceptions religieuses sur un terrain
scientifique et donc abuser d'elles. Mais d'autre part rechercher les conditions
de leur utilisation religieuse n'est pas du tout prendre une position analogue
au pragmatisme, puisqu'il ne s'agit pas plus de conclure de leur valeur
religieuse à leur valeur ontologique que de conclure de celle-ci à celle-là. Il s'agit
d'examiner ce qu'est la position religieuse et non de prendre la position
religieuse pour un succédané ou une fonction de la position scientifique. »

De même, en étudiant « la nature morale de l'objet intentionalisé » comme
dit M. Guérin, celui-ci constate que « l'attitude de l'âme pieuse est toute
différente de celle de la conscience morale ».

Ce sont les thèses mêmes des Trois dialectiques.
En me ramenant au temps où, jeune étudiant, je consacrais un de mes

tout premiers articles au premier ouvrage qui ait été publié en français sur la
psychologie de la religion (celui d'Ernest Murisier sur Les maladies du sentiment

religieux, en 1901), M. Guérin m'a donné la sensation, point désagréable,
d'être très avancé en âge.

Je faisais, en ces temps-là précisément, une visite à Ernest Naville nonagé-
naite. Il m'interrogea, avec sa bienveillance souriante, sur mes études de

philosophie ; je lui dis mon admiration pour J.-J. Gourd. J'ai encore dans l'oreille
sa réponse, et je m'aperçois que, sans que je sois encore arrivé à son âge, c'est
celle qui exprimerait le mieux mon attitude à l'égard des maîtres et modèles
de M. Guérin : « Je n'entends pas le Phénomène », me disait Naville.

Le phénomène a changé de signification —• M. Guérin lui-même en fait la

remarque —¦ mais il y a encore, comme dans mon jeune temps, des jeunes

gens qui l'entendent et d'autres moins jeunes qui ne l'entendent point et —
ceci, j'en ai peur, les fait vîeux — qui renoncent à l'entendre.

Pierre BOVET.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse).


	Comptes rendus

