Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 28 (1940)

Heft: 116

Buchbesprechung: Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMPTES RENDUS

Adolf JovricHER, Itala. Das neue Testament in altlateinischer Ueberlieferung
nach den Handschriften berausgegeben. Im Auftrage der Kirchenviterkom-
mission der Preussischen Akademie der Wissenschaften zum Druck besorgt
von Walter Matzkow. I. Matthiusevangelium. Berlin, de Gruyter, 1938.
214 p. in-4°. — 40 RM.

Les recherches de critique textuelle du N. T. se poursuivent activement,
mais 3 travers des travaux de détail si poussés que seul le spécialiste de 'une
ou Pautre des nombreuses questions a I’étude peut mesarer d’une année a
Pautre les résultats obtenus (1), Voici cependant, puisqu’il s’agit non de
recherches préparatoires mais d’une édition de texte, une ceuvre a signaler
a tous ceux qui recourent au texte latin du N. T. C’est le premier fascicule
de cette magistrale [#ala 3 laquelle Ad. Jiilicher, privé de la vue depuis qua-
torze ans, travailla jusqu’a ses derniers jours, a c6té d’une Prosopographie
des personnages ecclésiastiques de Constantin jusqw’d Fustinien, malheureu-
sement abandonnée par les éditeurs.

La critique allemande salue avec admiration et respect cette ceuvre dont
il serait bien souhaitable qu’une de nos bibliothéques théologiques romandes
piit faire Pachat. Le travail de Jiilicher repose sur ’étude directe de dix-sept
manuscrits et sur le texte de la Vulgate établi par Wordsworth-White. La
présentation typographique, d’une grande beauté, a un mérite tout parti-
culier : elle offre, sur deux lignes qui correspondent ’une a l’autre comme des
portées de musique, le texte de la version «italienne» et celui de I’« afri-

(1) On trouvera, dans la Theologische Rundschau, 1938 et 1939, Heft 2, signée de
W.-G. Kiimmel (Textkritik und Textgeschichte des N. T. 1914-1937) une excellente
étude sur 'ensemble de la question,



288 COMPTES RENDUS

caine » reconstitués par ’é¢diteur. Entre ces lignes figurent les variantes dont
I'indication, grice a un systéme de signes ingénieux, est d’une clarté parfaite.
L’appareil critique se lit ainsi en synopse. Le premier résultat, pour I’his-
toire du texte, qu’apporte cette recension nouvelle, c’est qu’il y eut en fait
deux traductions latines anciennes différentes: I’Jtala proprement dite et
PAfra. Quant a la formation de I’Jtala, dont Jiilicher, dans son Introduction,
admettait deux versions primitives, il faut attendre la suite de la publication
— le texte de Marc est déja sous presse — pour se prononcer sur ce point,

Ainsi Ad. TJiilicher, & quilintroduction, ’exégése et la théologie du Nouveau
Testament doivent tant de travaux durables, a couronné son ceuvre en don-
nant ses derniers soins les plus pieux au texte sacré lui-méme.

Ed. BURNIER.

Alfred Scumorrer, Handkonkordanz zum griechischen Neuen Testament
(Text nach Nestle) 7. vermehrte Auflage. Stuttgart, Priv. Wiirttemb. Bibel-
anstalt, 1938. v-534 p. — 5.50 RM.

I1 y a longtemps que la Concordance de Schmoller rend service. Elle est
devenue, en Allemagne, un instrument de travail familier & tout étudiant en
théologie. Mais voici que sa septiéme édition en fait une ceuvre nouvelle et
qui va connaitre un emploi beaucoup plus str et plus étendu. Cest un véri-
table tour de force, ou la science est jointe a P’ingéniosité, que I'auteur et
Péditeur ont dit faire pour garder a cet ouvrage son caractére de manuel
réduit et P’enrichir en répondant d’un coup a tous les veeux qu’on leur avait
exprimés. Son prix 2 lui seul est une qualité et va certainement donner chez
nous a cet ouvrage une large diffusion. Comme le texte grec de Nestle, sur
lequel elle repose, cette Concordance est ceuvre transmise par un pére a son
fils, qui a donné ainsi & cet héritage sa pleine valeur.

Voici les caractéristiques nouvelles, et qui sont autant de mérites, de cette
septiéme édition :

1. Les articles ont été complétés. Seuls des mots sans aucune signification
spécifique ont di étre omis (wAvjv, moMdkig etc.), ou ne sont cités que dans
certains emplois (wéhv, mapé etc.). Mais, dans ce dernier cas, ils sont munis
d’un signe qui avertit le lecteur et lui donne, pour tous les autres vocables,
la certitude de consulter une liste compléte. (Les éditions antérieures obli-
geaient toujours a recourir a une autre Concordance pour vérification.)

2. Les citations sont plus étendues et permettent a celui qui a quelque
usage du texte biblique, de se remettre facilement en mémoire le passage
entier. Ce n’est pas le cas pour les citations de Bruder, par exemple, qui sont
souvent tronquées de fagon incompréhensible.

3. Les citations sont classées par matiéres pour certains mots dont I’em-
ploi est fréquent et riche de divers sens. Ainsi, Particle Baohelg est divisé
en 1° terrae domini, 2° Christus rex, Deus rex, rex inferni. On pourrait cepen-



COMPTES RENDUS 289

dant souhaiter que dans une prochaine édition (Pauteur n’est, hélas, plus la
pour y pourvoir) ce classement soit étendu 4 un plus grand nombre de mots
dont la consultation serait ainsi facilitée (par exemple : edayyéhov, yivibokw,
0dvaToc etc.).

4. Le vocabulaire du Nouveau Testament est comparé 4 celui de la Sep-
tante et un signe indique immédiatement si tel mot est commun ou non aux
deux recueils.

5. Sauf pour les noms propres, cette Concordance donne la traduction
latine (Vulgate) de chaque mot grec. On voit Pintérét et Putilité de cette
adjonction et le temps précieux qu’elle peut épargner.

La Concordance de Schmoller, sous cette forme nouvelle, a bien les deux
qualités essentielles d’un ouvrage auxiliaire de ce genre: elle est aussishre
que suggestive. Elle remplacera désormais, pour Pordinaire, plusieurs ouvrages
auxquels elle a le mérite de renvoyer d’elle-méme chaque fois qu’il le faut.

Ed. BURNIER.

Emanuele Rarisarpa, Teofilo di Antiochia. Societa editrice internazionale,
Torino, [1937] cxxxvi-158 p., 2 gr. h. t., in-8°.

M. Rapisarda s’est formé a I’école du P. Paolo Ubaldi, qui fut professeur a
Catane et a Milan et dont Iinfluence a certains égards a été fort remarquable.
C’est a lui, en effét, ainsi qu’au P. Sisto Colombo, qu’a été due la publication
de la revue Didaskaleion. A eux deux — et il faudrait mentionner encore
M. Di Capua — ils ont su inspirer a un certain nombre d’étudiants és lettres
le golit de Pancienne littérature chrétienne grecque et latine. Malheureuse-
ment ces jeunes n’ont que trés rarement poursuivi ces études. M. Rapisarda,
lui, parait bien vouloir faire exception. En effet, si ce volume, a en juger par
le catalogue des publications de son auteur, a tout I’air d’étre une refonte de
travaux précédemment parus, M. Rapisarda y promet aussi une édition
nouvelle du texte de Théophile. On attendra celle-ci pour des renseignements
précis, et peut-étre nouveaux, sur les trois manuscrits, Venetus, Bodleianus,
Parisinus, dont Pintroduction du présent volume ne donne qu’une descrip-
tion plutét sommaire. On P’attendra aussi pour porter un jugement sur les
endroits auxquels M. Rapisarda a cru devoir s’éloigner du texte de ses devan-
ciers, tels Wolf et Otto, 2 qui cependant il est généralement resté fidele.
Il convient d’espérer aussi qu’on apportera un plus grand soin a la revision
des épreuves. Ce premier volume fourmille de petites fautes d’impression,
parfois facheuses (p. ex., p. X, 1. 19, pour transazione lire transizione ; p. XXXIX,
n. 1, pour Aspirante lire Arpinate ; p. 111, les notes (I) et (2) sont interver-
ties, etc.).

M. Rapisarda nous offre donc une traduction des trois livres 4d Autolycum
et de quelques autres menus fragments, d’une authenticité assez discutable ;
elle est accompagnée d’un commentaire et précédée d’une longue introduc-



290 COMPTES RENDUS

tion. La traduction me parait assez bonne. L’auteur a visé bien plus a la
fidélité qu’a I’élégance, en quoi il a eu parfaitement raison, vu la nature du
texte. L’utilité du commentaire efit été bien plus grande si, au lieu de men-
tionner deux ou trois fois, par exemple, les travaux de mon ami Perrotta sur
Pindare et sur Sophocle, M. Rapisarda se flit donné la peine de pousser plus
a fond I’étude des questions touchant Théophile et'son ceuvre, et de mieux se
renseigner sur celles-ci. C’est ainsi qu’a propos d’un passage de II, 11 il
rappelle, d’aprés Ubaldi, un oracle montaniste célébre et semble ignorer les
travaux de M. de Labriolle. De méme, pour les fragments des oracles sibyl-
lins — surtout celui que Théophile cite a I, 51 comme se trouvant « au début
de la prophétie » et qui correspond d’une maniére générale aux premiers vers
de notre troisiéme livre — M. Rapisarda efit bien fait de consulter, avec les
éditions et les travaux d’Alexandre, de Friedlieb, d’Ewald et de Volkmann,
aussi quelques-uns des ouvrages plus récents: tout au moins ’édition de
Geffcken. Il en va de méme pour les autres fragments d’auteurs classiques,
tirés d’ceuvres connues ou inconnues, et authentiques ou non. Ces derniers ne
sont pas les moins intéressants.

Car, somme toute, malgré tous ses efforts pour relever originalité et la
valeur de ’ceuvre, M. Rapisarda lui-méme doit reconnaitre que Théophile
est loin d’étre un écrivain ou un penseur de premier ordre. Son importance
tient plutét & ce qu’il réunit, ou mieux juxtapose sans s’efforcer a une syn-
thése réelle, des arguments apologétiques de toute sorte et d’une provenance
assez variée ; il nous montre ainsi, précisément parce qu’il n’était pas trés
cultivé, toute la force de la tradition antique, voire de la réthorique, que le
christianisme, tout en la combattant, a su s’assimiler pour la conserver et la
transmettre renouvelée. C’est 1a sur quoi il aurait fallu insister, 2 mon avis,
bien plus que sur les problémes strictement théologiques, méme sur la ques-
tion trinitaire. Quoi qu’on en dise, Théophile n’a contribué au développe-
ment théologique que d’une maniére trés limitée. D’ailleurs, M. Rapisarda
ne parait pas posséder de notions toujours trés stires (p. 39, note, ll. 24-26
il nous assure que Théophile ne suit pas «I’eresia degli Ariani... né dei Niceni »).
I1 efit été utile & M. Rapisarda, surtout pour son commentaire, d’avoir une
plus grande familiarité avec la Bible. Ainsi, il n’a pas réalisé que certaines
tirades de Théophile contre les idoles ne sont que des variations sur des
thémes bibliques bien connus.

En dépit de sa bonne volonté et de sa diligence, qui sont indéniables,
M. Rapisarda ne semble pas encore étre assez bien équipé pour s’aventurer
dans un long voyage & travers des régions difficiles. Il lui manque encore
une connaissance suffisamment étendue du christianisme primitif: cela
devient bien visible dans certaine note concernant, par exemple, Marcion
(p- xvir) ou Origéne (p. Lv). Le probléme de I’influence de Théophile sur
Irénée, étudié par F. Loofs, n’a pas non plus attiré ’attention de M. Rapi-
sarda.

Je sais bien qu’il n’est pas aisé d’acquérir une telle connaissance et d’avoir

v



COMPTES RENDUS 291

sous la main tous les livres qui seraient nécessaires, dans une petite ville de
Sicile (M. Rapisarda date sa préface de Paterno). Je crois cependant que ce
n’est pas tout a fait impossible en y mettant de la bonne volonté et de la
patience. Aussi convient-il d’espérer que M. Rapisarda pourra faire mieux
ensuite.

Une question aurait pu le retenir. Si le comput des années depuis la créa-
tion avait été fait par Théophile seulement en vue de revendiquer la plus
haute antiquité des auteurs sacrés en comparaison des Grecs, pourquoi
Paurait-il poursuivi jusqu’a son temps ? Et pourquoi aurait-il fixé I’dge du
monde a §698 ou 5695 ans (le second chiffre est celui d’Otto, dont M. Rapi-
sarda accueille certaines legons p. 139, tandis que, p. 124, il adopte celles de
Wolf) ? Ne serait-ce pas dans le but de rassurer ses contemporains, en recu-
lant autant que possible les événements attendus pour I’an 6000 ?

L’ouvrage se termine par une série d’index, d’une utilité incontestable,

bien qu’un peu incomplets.
1 P P Alberto PINCHERLE.

Tommaso CamPANELLA, Quod Reminiscentur, a cura di Romano Amerio.
(Cedam, casa editrice Antonio Milani, Padova 1939, 273 p.)

De Tommaso Campanella, qui a été un écrivain extraordinairement pro-
ductif, existent des manuscrits qui, jusqu’a ces derniéres années, sont restés
inédits. En premier lieu sa grande Théologie, dont M. Romano Amerio, trés
compétent spécialiste d’études campanelliennes, a commencé la publi-
cation (1),

Cette année a paru dans la collection Pensiero e Civiltd ,Testi inediti e rari
Ne I, le premier volume d’un ouvrage théologico-politique de Campanella,
dont le contenu est fait presque complétement de matériaux inédits. Cam-
panella I’a rédigé entre 1615 et 1618, lorsqu’il avait été emprisonné a Naples,
et il ’a dédié au pape Paul V, a la fin de 1618. On y trouve le développement
de ce que I’on peut appeler son idée fixe, la création d’une monarchie ou,
plus généralement, d’une organisation politique unitaire et universelle, qui
devait avoir son centre 2 Rome et son sommet dans la papauté, soutenue par
un Sénat représentant tout Porbis terrarum. Campanella était, comme on
sait, un esprit prophétique, qui se croyait inspiré par Dieu et qui avait une
fol assurée dans la réalisation prochaine, annoncée par des signes célestes,
de son réve grandiose (Deus ipse per vim fere misit mibi in mentem ut scribe-
rem librum...). Le but aurait dii étre atteint d’une fagon convergente par la
persuasion et par la force des armes. Le livre Quod Reminiscentur se propose
de convaincre tous les non-chrétiens et les non-catholiques de leur erreur.
La vérité chrétienne et catholique n’est pour Campanella — quant au fond —

(r) T. CampanELLA, Teologia. Liber Primus. Bibloteca di studi medioevali
« Orbis romanus » No 7. Societa editrice « Vita e Pensiero », Milan, 1936.



292 COMPTES RENDUS

autre chose que la vérité rationnelle et logique elle-méme, unité de vérité
divine et de vérité naturelle. Une discussion parfaitement sereine et objec-
tive (depositis armis martialibus et grammaticalibus sophistarum, ...1uxta
drvinam, non bumanam modo logicam) devait nécessairement amener ’unité
de la foi. Le livre, dont le but est justement de provoquer un concile uni-
versel de toutes les nations : chrétienne, paienne, hébraique et mahométane,
par lequel serait obtenu ’accord sur les principes de la vraie foi, commence
par des considérations qui doivent éveiller dans les dmes le sentiment de la
nécessité urgente de ramener ’humanité a son union originelle et spirituelle
en Dieu ; suivent des invocations a toutes les puissances célestes, infernales
et terrestres, et des missives (legationes) a tous les pouvoirs spirituels et
temporels qui doivent et peuvent apporter leur contribution.

Une trés vaste partie de 'ouvrage est occupée par Epistola antilutherana
(dans P’appel aux républiques et aux princes d’outre-mont, surtout ger-
maniques) ; chose naturelle, étant donné que la pensée de Campanella est,
entre autres, une expression de Pesprit de la Contre-réforme, et que la Réforme
religieuse en Europe représente le plus grave obstacle a la réalisation de
son idée. Ses attaques sont surtout dirigées contre le servum arbitrium de
Luther et contre I'idée de la prédestination calvinienne: Surge, Germana
generosa progenies : noli tantam sufferre iniuriam, abiice monstra immania
abs te, agnosce dignitatem tuam, in qua Deus te creavit, abrenuncia Calvino et
diabolis etus, solve vincla colli tui. Captiva filia Rome, libera es, non ancilla :
retine libertatem tuam et maleficos tyrannos contere et radices eorum funditus
evelle.

Ce qui est nouveau et assez intéressant dans la pensée politique de Cam-
panella, c’est qu’il est, je crois, le premier a tirer les conséquences des grandes
découvertes géographiques et du renouvellement de perspective cosmogra-
phique, en embrassant dans sa totalité Vorbis terrarum. Aucun peuple, du
Japon a P’Amérique, n’est oublié et Pauteur trouve pour chacun une voie
d’entente dans quelque particularité qui lui est propre. Il est, comme tou-
jours, persuadé de la nécessité de gagner a sa cause une des puissances euro-
péennes, Espagne ou France. Son anti-machiavélisme, un des motifs domi-
nants et le plus constant de sa pensée, consiste en ceci que, pour lui, toute
puissance matérielle doit se mettre au service de la religion tandis que pour
Machiavelli, d’aprés son interprétation, bien entendu, la religion ne serait
qu’un instrument dans les mains des puissances politiques mondaines. Il
envisage, entre autres, la possibilité que I’Italie elle-méme, par une fédéra-
tion de ses princes et républiques, se charge avec succés de lentreprise ;
elle y pourrait suffire, écrit-1l, st smvicti Helvetii conspirarent nobiscum !

Quod Reminiscentur constitue Pune des quatre parties d’un ouvrage qui
aurait dii comprendre en outre VAtheismus Triumpbatus et la Monarchia
Messie, imprimés une ou plusieurs fois, et les Articuli Prophetales, qui
attendent encore d’étre imprimés. Amerio s’est servi du manuscrit de la
Bibliothéque Vaticane, plus récent que celui de la Mazarine et qui donne



COMPTES RENDUS 203

meilleure garantie de fidélité. L’éditeur a fait, semble-t-il, un travail trés
consciencieux, 'impression est extrémement soignée.

Les idées de Campanella ne manquent pas d’une certaine saveur d’actua-
lité, car peu d’époques de I’histoire européenne ont, plus que la nétre, rendu
manifestes les tragiques conséquences de la rupture de l'unité européenne
par suite de la formation d’Etats nationaux qui tendent a placer la Nation
la ot Campanella ne voyait que le Dieu unique. Le fait que surtout il déplore,
’alliance de puissances chrétiennes avec des nations infidéles (de son temps,
le Turc) pour empécher ’hégémonie d’une autre puissance en Europe (France,
Espagne) est, semble-t-il, une constante de I’histoire.

Nous nous félicitons avec M. Amerio, un jeune érudit, qui enseigne les
langues classiques au Lycée de Lugano, de la bonne réussite de son travail
passionné et patient.

Berne. Carlo SGANZINI.

Pierre GUERIN, Pensée constructive et réalités spirituelles. Essai de psychologie
formelle d propos de Pascétisme religieux. Paris, Alcan.

J’ai beaucoup d’excuses a faire a M. Pierre Guérin. Son beau livre porte
la date de 1934, et je crois bien qu’on me I’a remis pour en rendre compte
quelques mois aprés qu’il avait paru. Les raisons de mon retard ajoutent a
ma confusion ; dois-je pour ma plus grande honte en faire la confession
publique ? J’ai été effrayé par les dimensions d’un livre dont la langue et le
titre méme « pensée constructive, psychologie formelle... » ne m’étalent pas
de prime abord intelligibles. On a bien voulu ne pas me tenir quitte du
compte rendu que j’avais implicitement promis en acceptant le volume, et
cela m’a valu tardivement une lecture stimulante dont je suis reconnaissant
a lauteur.

Cela ’amusera-t-il d’entendre les réflexions que suggére son ceuvre a quel-
qu’un qui parle une autre langue que Iui ? Il ne leur trouvera pas grande per-
tinence. Un disciple de James mettant ses sabots dans les plates-bandes
husserliennes, ne lui fera-t-il pas ’effet de commentaires de M. Binet-Sanglé
sur le quatriéme Evangile ?

Il y a trente ans, nous aurions dit que M. Guérin avait fait et voulu faire
une étude de psychologie religieuse sur la piété catholique et qu’il y avait
ajouté des considérations sur la nature et la valeur de la connaissance reli-
gieuse (comme faisait alors Henri Bois). Mais M. Guérin se défend vigoureu-
sement d’avoir fait de la psychologie religieuse. D’abord il proteste — et
ceci me parait trés louable — contre la confusion que nos mauvaises habi-
tudes ont laissé s’introduire entre philosophie (ou psychologie) religieuse et
philosophie (et psychologie) de la religion. Cette derniére (la philosophie de
la religion) n’ayant rien de religieux dans son intention, la religion n’en étant
que Dlobjet, i faut bien nous garder de l’appeler religieuse. Mais surtout



294 COMPTES RENDUS

M. Guérin ne veut pas faire de psychologie. Le livre s’intitule Essat de psycho-
logie formelle, mais — si j’ai bien compris — c’est que la psychologie formelle
n’est pas de la psychologie, mais de la philosophie. Son propos est d’étudier
la piété catholique en se gardant soigneusement de faire ni de la théologie
(qui porterait sur elle un jugement de valeur), ni de I’histoire (qui nous en
retracerait les origines), ni de la sociologie (qui la mettrait en relation avec
le milieu social dans lequel elle se présente), ni surtout de la psychologie. —
«Le psychologisme nous guette de la méme fagon que ’amour-propre guette
le chrétien a chaque pas pour le détourner de la voie droite ».

Il s’agit d’une étude exclusivement philosophique, qui s’attachera a préciser
Pidée de la piété. « Qu’est-ce qui donne une substance propre a ce phéno-
méne objectivo-subjectif ? » Socrate, comme on sait, s’était proposé quelque
chose d’analogue en interrogeant Eutyphron. C’était le beau temps: la
pauvreté de la terminologie dont on disposait alors a Athénes fait que le
dialogue de Platon est d’une lecture bien plus facile que la thése de M. Guérin,
Qu’il me pardonne ou qu’il me plaigne, ce qu’il « obtient finalement » : « 'Idée
transcendantale phénoménologique : la représentation de I’objet en tant que
pensée établie par la conscience pour fixer son intentionalité » (p. 219) ne
m’éclaire pas —, et pas non plus sa conclusion sur '« essence » de la soumission
a la Grace: « non pas essence existentielle d’une chose ou d’un état d’ame,
mais essence représentationnelle — Husserl dirait noématique — de cette
relation ». — « S’intentionaliser vers le transhumain ».. Saint Francois de
Sales invitait a la vie dévote en termes plus « galants »

Cette invasion des termes les plus abstrus de certaine philosophie alle-
mande surprend chez un Frangais qui a si bien lu Bergson et qui, lui-méme,
a plusieurs reprises, se montre capable d’heureuses trouvailles. Il n’est que
juste d’en citer quelques exemples :

« L’oraison commence toujours par une priére faite a Dieu, d’abord pour
se mettre en sa présence, ensuite et surtout pour obtenir la grice de bien
faire oraison. On établit ainsi en sol un sentiment analogue, toutes propor-
tions gardées, 4 celui de Penfant qui se sent surveillé... »

« L’Ame, aprés la confession, est comme le débiteur qui se sent libre parce
que sa dette lui a été remise. Dans la communion elle trouve davantage
encore. Elle n’est plus seulement un débiteur qui s’en va, libre, mais ruiné;
elle est un homme auquel on vient de confier quelque capital pour travailler
et vivre. »

«La révélation... libére la pensée de ses catégories habituelles, dans les-
quelles elle est comme emprisonnée. Elle agit sur elle un peu comme celui
qui, portant 4 un prisonnier de quoi lire et écrire, lui ferait oublier sa prison
matérielle en Jui permettant un essor spirituel que ni les chaines ni les murs
ne pourront arréter. De méme, par la foi, PAme se trouve dans un nouveau
monde de spiritualité, monde qu’elle se représente comme elle peut, »

M. Guérin est soucieux d’étudier la piété en elle-méme; c’est qu'un théo-
logien qui a de Dieu une certaine idée qu’il tient pour juste, ne saurait le



COMPTES RENDUS 295

faire sans partir de cette connaissance qu’il pense avoir de Dieu pour juger
la piété. Et M. Guérin pense qu’un psychologue (je crois bien qu’il dirait
volontiers : un psychologiste) ne peut inversement que faire de la théologie
a rebours, puisqu’il se limite 4 ’étude des états de conscience : son étude de
la piété sera forcément celle d’une série d’illusions. Les états psychologiques
de Pordre religieux cesseront d’étre religieux dans la mesure ou on les étudiera
comme d’autres états psychologiques. De mon temps, — je veux dire du
temps de Flournoy dont nous étions les éléves — cette identification de la
psychologie des faits religieux avec une théologie a rebours n’aurait pas
trouvé créance. Notre maitre affirmait, avec autant de force que le fait
M. Guérin, qu’un des principes fondamentaux de la branche nouvelle de la
psychologie qu’il inaugurait, était «P’exclusion de la transcendance». Il la
croyait possible et il la pratiquait.

M. Guérin nous propose joliment de reconnaitre des «styles» de piété, .
comme on parle de styles de mobilier ou de styles littéraires. Il convaincra
tous ses lecteurs que la psychologie aussi — ou la philosophie — a ses styles.

Mais si, comme on voit, le «style» de la psychologie de M. Guérin me
décontenance considérablement, ce qu’il nous offre est singuliérement riche.
Une Introduction pour exposer son propos et un chapitre préliminaire, histo-
rique (30 pages), puis vingt pages de conclusion encadrent deux grandes
parties intitulées La piété dans PE glise et La piété dans Idme, qui passent en
revue et détaillent, d’une facon particuliérement instructive pour un lecteur
protestant, les objets, ou les occasions, qui provoquent et alimentent la piété
catholique. L’assistance a la messe dominicale, la confession et la communion
annuelle, les priéres liturgiques, Vépres et Bénédictions du Saint-Sacrement,
puis les priéres quotidiennes, la messe quotidienne, les dévotions : aux saints,
a la Vierge, la priére elle-méme — voild pour la premiére partie,

La deuxiéme partie, consacrée a « la piété dans Pame », est plus voisine
encore d’une étude de psychologie a la vieille mode : la tiédeur, le recueille-
ment (retraites, oraisons, examens de conscience, visites au Saint-Sacrement),
le détachement (état de grice, mortification par Pobéissance, humilité), la
ferveur (la foi, ’espérance, la charité) y fournissent ’occasion d’une analyse
fouillée, éclairée par de nombreuses citations d’auteurs spirituels.

La conclusion de cette étude de philosophie de la religion est non pas
orthodoxe, certes, mais religieuse a souhait. L’attitude religieuse, la piété y
est présentée comme la vraie réponse au probléme de la vie: « L’Etre est-il
Pennemi ou ’ami de ’homme ? »

Si je n’ai pu en lisant Pintroduction de M. Guérin faire abstraction des
-préceptes de Flournoy, je n’ai pas pu prendre connaissance de ses conclusions
sans me réjouir de les trouver en parfaite harmonie avec celles d’un autre de
mes maitres, J.-]J. Gourd. M. Guérin ne parait pas connaitre sa Philosophie de
la Religion, mais la fagon dont il situe la religion dans l'ordre de la connais-
sance (la Révélation objet de la Foi) et dans celui de ’action (la Gréce objet
de PEspérance) rappelle d’une maniére frappante les hors lz loi de Gourd. Nos



296 COMPTES RENDUS

deux auteurs sont également soucieux que les affirmations relatives a ’objet
de la religion ne soient pas «réalisées» sur le plan de la science. «On ne peut
affirmer ni nier la valeur d’une Idée religieuse sans la juger religieusement ».

« Il ne peut étre question... de faire une critique rationnelle de telles concep-
tions. Ce serait les prendre pour des théories métaphysiques ayant pour but
de répondre a des problémes théoriques, ce qu’elles ne sont pas. Elles sont des
instruments de vie religieuse... se demander a quoi elles correspondent onto-
logiquement serait transporter des conceptions religieuses sur un terrain
scientifique et donc abuser d’elles. Mais d’autre part rechercher les conditions
de leur utilisation religieuse n’est pas du tout prendre une position analogue
au pragmatisme, puisqu’il ne s’agit pas plus de conclure de leur valeur reli-
gieuse 4 leur valeur ontologique que de conclure de celle-ci a celle-la. Il s’agit
d’examiner ce qu’est la position religieuse et non de prendre la position reli-
gicuse pour un succédané ou une fonction de la position scientifique. »

De méme, en étudiant «la nature morale de l’objet intentionalisé » comme
dit M. Guérin, celui-ci constate que « Pattitude de I’Ame pieuse est toute dif-
férente de celle de la conscience morale ».

Ce sont les théses mémes des Trois dialectiques.

En me ramenant au temps o, jeune étudiant, je consacrais un de mes
tout premiers articles au premier ouvrage qui ait été publié en francais sur la
psychologie de la religion (celui d’Ernest Murisier sur Les maladies du senti-
ment religieux, en 1901), M. Guérin m’a donné la sensation, point désagréable,
d’étre trés avancé en age.

Je faisais, en ces temps-la précisément, une visite a Ernest Naville nonagé-
naire. Il m’interrogea, avec sa bienveillance souriante, sur mes études de philo-
sophie ; je lui dis mon admiration pour J.-J. Gourd. J’ai encore dans loreille
sa réponse, et je m’apercois que, sans que je sois encore arrivé a son age, c’est
celle qui exprimerait le mieux mon attitude a I’égard des maitres et modéles
de M. Guérin: « Je n’entends pas le Phénoméne », me disait Naville.

Le phénoméne a changé de signification — M. Guérin lui-méme en fait la
remarque — mais il y a encore, comme dans mon jeune temps, des jeunes
gens qui ’entendent et d’autres moins jeunes qui ne ’entendent point et —
ceci, j’en ai peur, les fait vieux — qui renoncent 4 entendre.

Pierre BCVET.

Imprimerie La Concorde, Lausanne (Suisse).



	Comptes rendus

