
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 117

Artikel: Étude critique : remarques sur l'être, l'individu et le concret

Autor: Thévenaz, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REMARQUES SUR L'ÊTRE, L'INDIVIDU
ET LE CONCRET

Il n'est guère de problème philosophique plus épineux que celui que nous
aimerions reprendre ici. Aussi, sans d'ailleurs avoir personnellement la
prétention de rien apporter de nouveau, aurons-nous avantage, pour l'aborder, à

nous appuyer sur deux livres récents très différents, mais également précieux,
sur lesquels il est opportun d'attirer l'attention. Le premier, de M. Paul
Hasberlin fa), reprend de façon nouvelle l'examen des rapports de l'un et du

multiple. Le second est la thèse de doctorat d'un jeune philosophe bâlois mort
prématurément, Andreas Preiswerk, qui étudie la connaissance et la détermination

du concret chez Aristote et Platon fa).

M. Haîberlin, dont l'effort tend à mesurer la vérité des connaissances à

l'étalon de la première connaissance, celle de l'être fa), cherche dans ce
premier volume, qui doit ouvrir l'exposé de son ontologie générale, à satisfaire
à une double exigence. Il s'agit de comprendre comment la multiplicité des

êtres particuliers peut trouver son appui et s'intégrer dans l'être total sans

que l'unité de celui-ci cesse d'être réelle ; et, inversement, de comprendre la
nécessité d'êtres séparés et individuels à l'intérieur de l'unité de façon à ne pas
rendre toute multiplicité illusoire. L'auteur attaque la question de biais en

partant des sciences naturelles et de ce qu'il appelle une « énigme » : comment,
dans un troupeau d'animaux, des individus séparés parviennent-ils à une
conduite unique et à une compréhension réciproque, à une communication
Les essais d'explication ne manquent pas : télépathie, instinct, mécanisme
radical, vitalisme, finalisme, etc. En montrant successivement leur impuissance

à fournir une solution valable qui supprime l'énigme, M. Haeberlin en

(*) Naturphilosophiscbe Betrachtungen. Eine allgemeine Ontologìe. I. Einheit uni
Vielheit. Zürich, Schweizer Spiegel Verlag, 1939, 209 p. — (z) Das Einzelne bei
Piaton und Aristoteles. Leipzig, Dieterich, 1939, 196 p. — (3) Cf. l'exposé fait dans
cette Revue, 1939, p. 296-318.



REMARQUES SUR L'ÊTRE, L'INDIVIDU ET LE CONCRET 351

vient à se demander ce que signifie cette énigme. « Comme individus ils ont
une existence séparée, mais dans la mesure où ils communiquent, ils forment
une unité existentielle » (p. 59). Si cette contradiction n'est pas levée, les

théories auront beau décrire le phénomène, elles ne sauraient l'expliquer. Il
est même impossible de savoir si la description est exacte au plein sens du

mot, tant qu'on ne voit pas que ces théories ne « comprennent » pas le phénomène.

Il n'y a de véritable connaissance que si toute contradiction est écartée,

car « le défaut d'univocité n'est qu'une insuffisance logique » (p. 59). «

L'énigme n'est rien de plus qu'une difficulté (Aufgabe) logique non résolue... La
communication entre individus séparés était une véritable énigme, parce
que les théories elles-mêmes en présupposaient l'existence et partant la
possibilité réelle » (p. 61). « La possibilité d'une mise en ordre logique implique
la compatibilité des notions [individus et unité] ; celle-ci à son tour implique
que les oppositions apparentes aient en réalité une unité » (p. 62). « En réalité

» signifie : dans l'Etre même.

De logique, la question est devenue ontologique : il ne s'agit donc plus
d'une simple énigme, mais d'un problème. En effet, une énigme dont on
entreverrait la solution ne susciterait aucun problème ; une énigme déclarée

insoluble, non plus. « Seule une énigme dont on ne sait si elle a une solution

comporte un problème » (p. 63). Ici tout se renverse, car « il n'y aurait pas
de problème si l'unité réelle n'était pas nécessaire » (p. 64). L'exigence qui
rend le problème «insupportable» en est déjà la solution: <cSi en réalité
individualité et unité se contredisaient, l'Etre serait en lui-même partagé, ce

qui est impossible fa) » (p. 64). Il n'y a qu'une façon de concevoir l'unité ; dès

lors l'individu et la multiplicité doivent être compris de manière à ne pas
contredire cette unité. L'erreur des théories explicatives apparaît clairement :

elles jugent énigmatique ce qui est la certitude même : l'unité et la
communication, alors que l'isolement des individus, qui est le problème authentique,
leur paraît aller de soî. Elles ne voient dans l'individu que sa particularité et,
à partir de là, ne parviennent pas à rejoindre l'unité. Or toute notion de

l'individu qui n'est pas immédiatement en accord avec l'unité de l'Etre est

erronée. D'où vient cet isolement de l'individu qui trahit un oubli de l'unité
M. Haeberlin, une fois de plus, dénonce comme responsable la vue « objectivante

» (gegenständlich) des choses, pente fatale où la connaissance philosophique

se perd. Il ne le fait pas au nom de quelque subjectivisme à

sauvegarder. On sait que l'objectivation n'est à ses yeux que l'expression même de

l'attitude égocentrique du sujet. Il n'existe d'« objet », d'« autre » que pour
un sujet (pour une subjectivité isolatrice, p. 94) qui veut se réserver une

dignité existentielle supérieure en distinguant deux sortes d'individus : le

(l) M. Haeberlin réfute ici comme dans son Wesen der Philosophie les objections
selon lesquelles l'unité de l'Etre n'aurait qu'une valeur psychologique ou logique
ou celle d'un simple postulat ; par là sont écartés tout scepticisme et tout
transcendantalisme (p. 82-89).



352 PIERRE THÉVENAZ

sujet, dont il accentue la singularité (eigenst'àndliches Individuum), et l'objet
(gegenständliches Individuum) l'objet pur ou individu de second rang
(p. 95-96).

Selon cette fausse conception, l'individu se trouve doublement isolé : par
transfert, l'individu-objet comme tel apparaît d'une part aussi fermé que
nous-mêmes comme sujets en face de nos objets ; d'autre part, on attribue
à l'individu-sujet, conçu comme objet, le même isolement que celui des

objets que notre propre séparation isole. Force est dès lors de considérer
l'unité comme un « lien », comme une totalité au-dessus ou en dehors des

individus. Non, « l'Etre est en vérité totalement indivìdue ». « Ce qui n'est

pas à titre d'individu n'est pas » (p. 98). Pas de vide ou de milieu amorphe
où nageraient les individus ; ils se touchent dans l'Etre (donc pas de problème
philosophique de l'action à distance).

« L'unité existe en chaque individu comme tel... on n'a pas à la chercher
ailleurs » (p. 100). L'îndividu est une expression ou une façon de se présenter
de l'Etre. « Comme être particulier, il représente chaque fois l'unité, pas seulement

partiellement, mais dans sa totalité » (p. 101). L'individu ne saurait être

imaginé, pas plus que l'Etre. Quand nous désirons nous le représenter sous

forme d'objet, c'est que nous ne voulons pas admettre la vérité. « On devrait
cesser une bonne fois de lier la vérité de l'expérience à la possibilité de
représentation objective » (p. 102). Des images peuvent certes nous aider, si nous
restons conscients de leur valeur purement symbolique. Autre corollaire

important : « nous ne savons jamais sans autre avec certitude où un individu
« cesse » et où un autre commence... Peut-être ne connaissons-nous pas un seul

individu qui soit en vérité un individu » (p. 105). De plus, comme il n'y a de

place à côté de la connaissance philosophique ou ontologique de l'individu
que pour une connaissance empirique toujours hypothétique, la chose

particulière, dans son caractère concret, n'est pas un objet de connaissance
philosophique ; elle est donc au sens propre « inconnaissable » ; elle reste du

domaine de l'hypothèse et, à ce titre seul, les théories que M. Haeberlin critique

au début de son livre reprennent leur valeur. L'une ou l'autre peut se

révéler plus ou moins adéquate à figurer symboliquement un ensemble de

phénomènes. Mais comme théories générales (mécanisme, vitalisme, etc.)
elles témoignent de cette «marotte de l'uniformité» (p. 180), qui est encore

une expression de la spéculation subjective. Elles sont acceptables seulement

comme « théories régionales » fa).

« Toute connaissance de la particularité du particulier doit être empirique,
c'est-à-dire douteuse, relative et incertaine» (p. 172), parce que sa signification

particulière n'est pas connaissable a priori. Sa signification générale
seule relève de la certitude inattaquable de la connaissance philosophique.

(•) Les spécialistes des sciences naturelles où tous ces problèmes sont si actuels

trouveront encore des vues et des critiques dont mon sujet m'empêche de rendre

compte ici.



REMARQUES SUR L'ÊTRE, L'INDIVIDU ET LE CONCRET 353

Pour M. Haeberlin, il n'y a en fait qu'une seule connaissance, parce qu'il n'y
a de connaissance que de l'Un. L'ontologie générale n'en est que le développement

analytique. C'est pourquoi elle esquive la critique de Kant : si le

dogmatisme précritique prétendait atteindre rationnellement une multiplicité
de connaissances adéquates, M. Haeberlin n'en prétend atteindre qu'une seule,
fondement et expression de l'ontologie.

A propos de la connaissance du particulier concret, M. Haeberlin se trouve
partager tout à fait le point de vue de Platon que le livre de Preiswerk a

su si bien mettre en lumière en l'opposant à celui d'Aristote. La considération

du particulier est au centre de la pensée aristotélicienne, alors que
Platon ne traite pas spécialement la question. Pourtant, explicitement ou

implicitement, tout philosophe a sa conception propre en ce qui concerne
la connaissance de la chose particulière.

Pour qu'il y eût connaissance du particulier en tant que tel, il faudrait

que réalité et rationalité puissent se rencontrer en lui. Mais, chez Platon, la
distinction radicale de la sensation et de l'intelligence fait de la sensation

ou de la perception quelque chose de non-rationnel, d'inintelligible. Le
Théétète, si négative qu'en soit la conclusion, montre clairement que le concret
reste complètement indéterminé. L'opinion (oéEct) peut bien viser et saisir
dans toute sa particularité tel individu, mais l'activité unificatrice de la
connaissance n'intervient pas. La rationalité inhérente à tel donné
sensible exige un fondement que ni la sensation ni l'opinion ne sont à même
de fournir. Le caractère concret de ce donné ne saurait jamais compenser
son indétermination. « Ce n'est qu'à une connaissance structurée que se

révèle la détermination inhérente aussi au donné sensible» (p. il). A
partir du Sophiste et de la méthode de division de l'être (oictfpecuç),

Platon cherche à descendre vers le particulier par une échelle de
déterminations et à donner aux objets de la perception une valeur de connaissance

en les saisissant dans leur être intelligible. Mais en fait l'cèrofiov auquel
cette « diérèse » aboutit n'est pas un particulier concret, mais une forme
déterminée (ôtouov eîooç) : « le donné de la perception ne peut donc être

connu que dans la mesure où apparaît en lui sans équivoque la forme
idéale » (p. 44).

De plus en plus, c'est l'ordonnance de l'être qui est au centre des

préoccupations de Platon. Le Philèbe et le Timée font du cosmos un édifice où

la mesure et l'ordonnance précises commandent tout. Dans cette hiérarchie

cosmique, la chose particulière se trouve englobée dans le tout et liée

étroitement à lui. « L'actualisation du processus de division conduit Platon non

pas au particulier concret, mais à un cosmos de formes particulières » (p. 69).
C'est donc un non-sens de chercher, au delà de l'être constitué par l'ordre
hiérarchique, une « réalité concrète », puisque c'est la finalité de l'ordre qui



354 PIERRE THÉVENAZ

fait du cosmos le cosmos existant : on sait en effet que le critère de -convenance

(finalité du Bien) fonde, entre les mondes rationnellement possibles, la
« réalité » du monde existant fa).

En résumé, l'eïôoç platonicien est lié à un ordre, il est même, en un sens,
le tout de l'ordre, tandis que la réalité particulière de la perception est dépourvue

de toute identité connaissable et reste bloquée dans le chaos.

Le passage capital du Timée (49*2-52^), où Platon cherche à préciser la
nature véritable du « ceci », n'a peut-être pas été suffisamment pris en
considération par Preiswerk. Il ressort clairement de ce passage que l'individualité

apparente des choses sensibles a son fondement réel dans le « lieu éternel »

lui-même, dans la fameuse « matière » platonicienne fa). Toutes les qualités
sont en perpétuel devenir ; seul le substrat a la stabilité nécessaire à toute
détermination individuelle. Une nuance importante se trouve ainsi ajoutée.
L'individuel concret ne se fonde plus dans le Sensible seul, comme dans les

autres dialogues, ni non plus naturellement dans l'Intelligible, mais dans ce

lieu intermédiaire ou réceptacle « à peine croyable, saisi avec absence de
sensation et par une sorte de raisonnement bâtard » (52Ì). Avec cette totale
indétermination, si l'on veut comprendre comment le devenir est encore

un devenir organisé, on est conduit à faire le pas que Plotin n'hésitera pas à

faire : admettre qu'il existe des Idées de chaque chose individuelle (Ennéades

v, 7). Si l'on peut penser que cette individualisation de l'universel est bien
l'aboutissement du platonisme, les Idées deviendraient elles-mêmes les

individus et la position platonicienne telle que la décrit Preiswerk se renverserait
totalement. Sur ce point extrêmement délicat nous ne pouvons qu'attirer
l'attention. Pour être catégorique, il faudrait un examen approfondi de la
chose, impossible à entreprendre ici.

Si nous passons à Aristote, tout change et l'indétermination prend une
signification nouvelle. L'eï&oç aristotélicien est lié à la réalité concrète,

parce que tout l'édifice de l'aristotélisme repose sur la réalité particulière, qui
est saisie d'emblée dans sa détermination. « La connaissance n'a pas d'abord
à se préoccuper d'intégrer le particulier dans un ordre, mais à découvrir ce

qu'il était de toujours (tò t( ?\v eîvai). On voit ainsi la connaissance

s'arrêter au particulier et se concentrer sur lui» (p. 188). «L'essence ne se

montre que dans l'existence du particulier et inversement l'existence
particulière n'est rien d'autre que l'essence. ...Platon est dépassé en ceci que le

concept est ancré sans aucune équivoque dans la réalité même » (p. 92).

Cependant la détermination a son point de départ dans une possibilité
indistincte et la tension entre détermination et indétermination est à la base

(') M. J. Moreau, dans un ouvrage remarquable : La construction de l'iiêalisme
platonicien, ouvre à ce sujet des perspectives neuves sur le sens réel du platonisme
qui n'est pas un réalisme des Idées. — (z) Cf. Robin, Platon, p. 231-234, et «Etudes
sur la signification et la place de la physique dans la philosophie de Platon », dans
la Revue philos., 1918, p. 198. '



REMARQUES SUR L'ÊTRE, L'INDIVIDU ET LE CONCRET 355

de la réalité. « Si la chose particulière est essentiellement enracinée dans sa

détermination, ce qui en fait le caractère unique (Einmaligkeit) tient au
substrat irrationnel qu'est la matière » (p. 107). Ainsi Aristote résoud l'aporie
platonicienne (ou particulier sans connaissance ou connaissance sans
particulier) : réalité et détermination coïncident, mais il y a dans la connaissance

une gradation de la possibilité à l'actualité. Car la matière est pour Aristote
un indéterminé positif (chez Platon elle se réduit à la négativité pure). Elle
n'est pas hors de l'être, pas plus que l'airain n'est hors de la statue. Elle est
bien plutôt la condition ontologique qui permet à l'existant d'être. Le tour
de force aristotélicien est donc d'avoir permis que la matière inconnaissable

et irrationnelle soit pourtant principe de toute existence. L'innovation
importante est d'avoir fait tenir la pure possibilité déjà dans le cadre de

l'être : ainsi la détermination s'attachait directement à l'être. En voulant
déduire de principes la diversité de l'être, Platon ne parvient jamais à fonder

ces principes dans l'être. Or il faudrait que les principes fussent déjà dans

l'horizon de l'être pour ne pas s'évanouir en pures relations.
La détermination de l'individuel concret chez Aristote est donc bien

possible et tout le système repose sur cette base apparemment solide. Cependant
le gain, nous semble-t-il, est mince, puisque l'individuation reste malgré tout
inintelligible. L'individu dans son unicité se fonde en effet sur le substrat
totalement irrationnel de la matière. On a gagné le concret et l'être, mais au

prix de son intelligibilité. Reconnaissons, en tout cas, qu'on a recouru à

l'échappatoire réaliste ; mais nous savons que, bon gré mal gré, c'est
l'inévitable Scylla pour la philosophie, bien que celle-ci soit toujours idéaliste
d'essence et d'intention, quand elle veut éviter la Charybde idéaliste qui
exige d'elle le sacrifice de l'être à l'intelligible.

Il ne saurait s'agir ici d'entrer dans le détail des analyses de Preiswerk qui
serrent les textes de très près et fournissent un commentaire fort utile des

principales notions aristotéliciennes. On comprend mieux par ce livre que
la méthode d'Aristote ait pu fonder à la fois les recherches expérimentales
et l'ontologie réaliste, et celle de Platon la science purement rationnelle. Il
vient de plus réfuter de façon convaincante le point de vue de commentateurs

qui font autorité, comme J. Stenzel (dont tout l'effort consiste à établir
la continuité ininterrompue entre le Platon de la dernière période et Aristote)
ou encore comme J. Chevalier fa). On s'étonne que ce dernier ne figure pas
dans la bibliographie. Chevalier admet bien qu'Aristote fait une « concession

au réel» (p. 181) et dépasse la théorie grecque de l'identité du réel et de la

pensée en reconnaissant comme donnée de fait la liaison de la forme nécessaire

et intelligible avec la matière contingente et irrationnelle ; cependant il
affirme nettement qu'au fond la théorie d'Aristote ne diffère guère de celle
de Platon sur la question ultime du réel et de l'individu. On sait que
Chevalier attribue au christianisme le mérite d'avoir ouvert, par l'idée de créa-

(') La notion du nécessaire chez Aristote... Lyon, 1914.



356 PIERRE THÉVENAZ

tion, la seule voie à la connaissance du singulier. Il aurait substitué le primat
du réel (intelligible en Dieu) au primat grec de l'intelligible, qui fait que
l'individu est noyé dans la « polis » comme il est absorbé dans le « cosmos » fa).

Le « préjugé chrétien » de Chevalier le fait subordonner la question à des

préoccupations d'ordre éthique qui faussent les données réelles du problème,
tandis que le mérite de Preiswerk est d'avoir su remarquer que la nécessité

intelligible n'est pas seule en cause dans la théorie grecque de l'individu. Il
n'est d'ailleurs guère de philosophie, pensons-nous, qui puisse se flatter de

fonder l'intelligibilité du particulier autrement que dans une unité intelligible,

même pas le réalisme chrétien. Définir en effet le réel comme l'intelligible

en Dieu, signifie ou bien l'intégrer quand même dans une intelligibilité
totale, en le soumettant à cette nécessité soi-disant mortelle pour l'individu
— et alors rien n'est gagné par rapport à la pensée grecque — ou bien admettre

implicitement que cet intelligible n'est penetrable qu'à Dieu et se

présente à nous comme un donné impénétrable, auquel cas on se réfugie en fait
de nouveau dans les fourrés de l'inintelligible et l'on n'a toujours rien gagné.

Ce dilemme un peu sommaire où J. Chevalier prétend circonscrire le
problème ne semble pouvoir être résolu de façon satisfaisante qu'en transformant
délibérément la notion même d'intelligibilité. Sur ce point, Leibniz, comme
si souvent, nous en fournit un exemple remarquable. Si nous en restons à

l'idée péripatéticienne que les genres et les espèces sont seuls intelligibles, on
doit avouer que l'individu est radicalement inintelligible ; mais grâce au calcul

infinitésimal, qui ouvre une voie nouvelle vers une notion intellectuelle de

l'infini, Leibniz a pu considérer l'indétermination de l'individu comme
quelque chose de très positif. « L'individu concret est infini » signifiait chez les

Grecs : il est mal défini, et il fallait admettre que l'individuation se faisait

par la matière. Leibniz, lui, a trouvé moyen de penser l'infini, c'est pourquoi
il peut se ranger du côté de ceux qui affirment l'individuation par la forme
et même, comme on l'a remarqué, donner enfin une justification solide à la
fameuse haeccéitê de Duns Scot. Au chapitre VIII du Discours de Métaphysique,

Leibniz montre que nous savons seulement par l'expérience de l'histoire
si Alexandre est « mort d'une mort naturelle ou par poison », alors que « Dieu,

voyant la notion individuelle ou haeccéitê d'Alexandre, y voit en même temps
le fondement et la raison de tous les prédicats qui se peuvent dire de lui
véritablement ». Ces prédicats restent accidentels à nos yeux d'hommes, parce
que nous ne pouvons pas, comme pour l'équation d'une courbe, embrasser

d'un coup dans sa totalité l'équation de chaque individu. Dieu seul est capable
de cette géométrie-là. L'intelligibilité en Dieu, dont Chevalier se fait le défenseur,

prend donc ici un sens d'une profondeur remarquable. Pourtant nous
n'avons toujours pas dépassé l'adage d'Aristote : il n'y a pas de science

(humaine) du singulier. Mais, ainsi que M. E. Bréhier le signalait déjà à propos

(') Cf. « La science et le réel » dans les Cahiers de la Nouvelle Journée, t. IX, 1927,

p. 14 et 21.



REMARQUES SUR L'ÊTRE, L'INDIVIDU ET LE CONCRET 357

de Duns Scot fa), cela tient cette fois-ci aux limites de notre intelligence et

non à la réalité. C'est désormais pour des motifs supra-rationnels, et non plus
infra-rationnels, que nous avouerons notre impuissance à enfermer dans les

liens de la nécessité un réel qui n'est plus proportionné à notre intelligence.
Sur cette voie-là, on risque fort de s'acheminer par le primat de l'intelligibilité

divine au régime de la docta ignorantia, de 1'« ignorance savante qui se

connaît » dont parle Pascal. La science de la détermination nécessaire cède

le pas dès lors à la métaphysique de l'être indéterminé ou de l'absolu au delà
de l'être. M. A. Forest avait bien raison d'affirmer récemment fa) que l'opposition

des attitudes métaphysiques vient de ce que l'attention se porte sur
la détermination ou s'en détourne.

On se voit conduit à admettre un « sens du concret » plus ou moins marqué
qui, au cours de l'histoire, départagerait les philosophes. Il y aurait intérêt
à suivre l'évolution de ce problème à travers le moyen âge jusqu'à aujourd'hui.

Citons le livre récent de M. Gorce et F. Bergougnioux, Science moderne

et philosophie médiévale fa) qui a des pages très suggestives sur l'individuation
chez saint Thomas et la science du concret chez Duns Scot. Un parallèle hardi
avec Meyerson et Bergson (comme savent le faire les philosophes thomistes,
conciliateurs de première force) cherche à montrer d'une part que la
philosophie médiévale, par son sens du concret, est dans la ligne de la science

positive, d'autre part que la science moderne retrouve à sa manière les

vérités défendues par les grands scolastiques. Nous ne pouvons pas songer à

suivre tous les prolongements de la question du concret. La connaissance

historique en est comme le couronnement. L'historien est un « métaphysicien
du concret ». La récente Introduction à la philosophie de l'histoire, de R. Aron fa),

en est la confirmation la plus éclatante.
Mais il est temps de conclure. Le réalisme peut apparaître (à tort d'ailleurs)

comme plus près du concret, mais de ce côté-là il y a toujours le risque de

voir l'effort philosophique se dissoudre dans la simple constatation du fait,
dont on n'a pas à chercher la raison. Or cet effort, indispensable, vers l'intelligibilité,

qui permet d'intégrer l'individu particulier, n'est pas fatalement la

négation du particulier comme tel. A une condition, semble-t-il : c'est que,
d'une façon ou d'une autre, cette intelligibilité s'inscrive d'emblée dans

l'être. Cette nécessité de l'ontologie ne se présente heureusement pas à nous
sous le seul visage du réalisme aristotélicien. Le cogito cartésien, par exemple,

qui réussit à souder indissolublement le moi à l'être, tout en l'établissant
et le sauvegardant comme moi particulier, n'est-il pas le terrain d'élection
où le particulier sera immédiatement et adéquatement intelligible On peut
se demander si la notion d'individu (atome matériel ou spirituel par opposi-

(') La philosophie du Moyen Age (Coll. Evolution de l'Humanité), p. 390. —
(z) « La détermination et l'être » dans la Revue intern, de philos, du 15 octobre 1939,

p. 7 s. Cf. M. Gex, « Idéalismes et thomisme » dans la Revue de Théol. et de Philos.,
1939, p. 128 ss.. — (3) Paris, Alcan, 1938. — (4) Paris, N. R. F., 1938.



358 PIERRE THÉVENAZ

tion à l'unité systématique), de même que le problème du multiple qui en
dérive, ne devraient pas être conçus comme une déformation, une projection
ou une réduction du moi saisi par le cogito. Nous rejoindrions aînsi l'idée de

M. Hasberlin selon laquelle le seul individu que je connaisse est mon âme. On
a sans doutetrop précipitamment cru pouvoir rejeter la conception cartésienne
du moi, parce qu'il n'était fondé que sur l'âme ; c'est peut-être une vue
profonde de Descartes que de ne pas avoir soulevé la question du moi corporel.
La connaissance de soi chez Descartes se situe au niveau ontologique, plus
précisément au niveau de l'argument ontologique. Quand les Cartésiens

comme Spinoza, Malebranche ou Leibniz nient l'idée claire et distincte de

notre âme et par là abandonnent le cogito, cela provient du fait qu'ils ont
une tout autre notion de la connaissance de soi : ils ont quitté le plan
ontologique pour redescendre au niveau de la psychologie et de l'éthique, sinon
de la biologie.

Ceci nous éloigne beaucoup — et nous y ramène aussi — des deux livres
dont nous avons rendu compte. Nous encourrons le reproche d'avoir obnubilé

leur riche substance par des considérations un peu extérieures à leur

propos à tous deux strictement délimité. Nous ne chercherons pas à nous

justifier, heureux seulement d'avoir été ramené grâce à eux à des problèmes

centraux, convaincu aussi que ce n'est pas un maigre éloge à leur adresse

que de pouvoir faire cette constatation.
Pierre THÉVENAZ.


	Étude critique : remarques sur l'être, l'individu et le concret

