Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 117

Artikel: Etude critique : remarques sur |'étre, l'individu et le concret
Autor: Thévenaz, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380391

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REMARQUES SUR L’ETRE, L’INDIVIDU
ET LE CONCRET

I1 n’est guére de probléme philosophique plus épineux que celui que nous
aimerions reprendre ici. Aussi, sans d’ailleurs avoir personnellement la pré-
tention de rien apporter de nouveau, aurons-nous avantage, pour 'aborder, a
nous appuyer sur deux livres récents trés différents, mais également précieux,
sur lesquels il est opportun d’attirer I’attention. Le premier, de M. Paul
Hzberlin @), reprend de fagon nouvelle ’examen des rapports de I'un et du
multiple. Le second est la thése de doctorat d’un jeune philosophe balois mort
prématurément, Andreas Preiswerk, qui étudie la connaissance et la détermi-
nation du concret chez Aristote et Platon (),

M. Hzberlin, dont Peffort tend & mesurer la vérité des connaissances 2
Pétalon de la premiére connaissance, celle de Pétre @), cherche dans ce pre-
mier volume, qui doit ouvrir 'exposé de son ontologie générale, 4 satisfaire
a une double exigence, Il s’agit de comprendre comment la multiplicité des
étres particuliers peut trouver son appui et s’intégrer dans I’étre total sans
que P'unité de celui-ci cesse d’étre réelle ; et, inversement, de comprendre la
nécessité d’étres séparés et individuels 4 Pintérieur de 'unité de fagon a ne pas
rendre toute multiplicité illusoire. L’auteur attaque la question de biais en
partant des sciences naturelles et de ce qu’il appelle une « énigme » : comment,
dans un troupeau d’animaux, des individus séparés parviennent-ils 2 une
conduite unique et & une compréhension réciproque, & une communication ?
Les essais d’explication ne manquent pas: télépathie, instinct, mécanisme
radical, vitalisme, finalisme, etc. En montrant successivement leur impuis-
sance a fournir une solution valable qui supprime I’énigme, M. Hzberlin en

(*) Naturphilosophische Betrachtungen. Eine allgemeine Ontologie. 1. Einbeit und
Vielbeit. Zurich, Schweizer Spiegel Verlag, 1939, 209 p. — (2) Das Einzelne bei
Platon und Aristoteles. Leipzig, Dieterich, 1939, 196 p. — (3) Cf. I'exposé fait dans
cette Revue, 1939, p. 296-318. ’



REMARQUES SUR L’ETRE, L’INDIVIDU ET LE CONCRET 351

vient 4 se demander ce que signifie cette énigme. « Comme individus-ils ont
une existence séparée, mais dans la mesure ou ils communiquent, ils forment
une unité existentielle » (p. §9). Si cette contradiction n’est pas levée, les
théories auront beau décrire le phénomeéne, elles ne sauraient Pexpliquer. Il
est méme impossible de savoir si la description est exacte au plein sens du
mot, tant qu’on ne voit pas que ces théories ne « comprennent » pas le phéno-
méne. Il 0’y a de véritable connaissance que si toute contradiction est écartée,
car «le défaut d’univocité n’est quune insuffisance logique » (p. 5). « Lé-
nigme n’est rien de plus qu’une difficulté (Aufgade) logique non résolue... La
communication entre individus séparés était une véritable énigme, parce
que les théories elles-mémes en présupposaient I'existence et partant la pos-
sibilité réelle » (p. 61). « La possibilité d’une mise en ordre logique implique
la compatibilité des notions [individus et unité]; celle-ci a son tour implique
que les oppositions apparentes aient en réalité une unité» (p. 62). « En réa-
lité » signifie : dans ’Etre méme. ‘ ‘ PR
De logique, la question est devenue ontologique: il ne s’agit donc plus
d’une simple énigme, mais d’un probléme. En effet, une énigme dont on
entreverrait la solution ne susciterait aucun probléme ; une énigme déclarée
insoluble, non plus. « Seule une énigme dont on ne sait si elle a une solution
comporte un probléme» (p. 63). Ici tout se renverse, car «il n’y aurait pas
de probléme si Punité réelle n’était pas nécessaire» (p. 64). L’exigence qui
rend le probléme «insupportable» en est déja la solution: «Si en réalité
individualité et unité se contredisaient, ’Etre serait en lui-méme partagé, ce
qui est impossible () » (p. 64). Il 0’y a qu’une fagon de concevoir Punité ; dés
lors Vindividu et la multiplicité doivent .étre compris de maniére 2 ne pas
contredire cette unité. L’erreur des théories explicatives apparait clairement :
.elles jugent énigmatique ce qui est la certitude méme : Punité et la commu-
nication, alors que I'isolement des individus, qui est le probléme authentique,
leur parait aller de soi. Elles ne voient dans I'individu que sa particularité et,
A partir de 13, ne parviennent pas a rejoindre 'unité. Or toute notion de
Pindividu qui n’est pas immédiatement en accord avec P'unité de IEtre est
‘erronée. D’oll vient cet isolement de 'individu qui trahit un oubli de 'unité ?
M. Hzberlin, une fois de plus, dénonce comme responsable la vue «objecti-
vante » (gegenstindlich) des choses, pente fatale ol la connaissance philoso-
phique se perd. Il ne le fait pas au nom de quelque subjectivisme a sauve-
garder, On sait que Pobjectivation n’est 3 ses yeux que Pexpression méme de
I'attitude égocentrique du sujet. Il n’existe d’cobjet », d’« autre » que pour
.un sujet {pour une subjectivité isolatrice, p. 94) qui veut se réserver une
dignité existentielle supérieure en distinguant deux sortes d’individus: le

{x) M. H=zberlin réfute ict comme dans son Wesen der Philosopbie les objections
selon lesquelles 'unité de Etre n'aurait qu’une valeur psychologique ou logique
~ou celle d’un simple postulat ; par I sont écartés tout scepticigme et tout transcen-
dantalisme (p. 82-89). ‘



352 PIERRE THEVENAZ

sujet, dont il accentue la singularité (eigenstindliches Individuum), et Pobjet
(gegenstindliches Individuum) Pobjet pur ou individu de second rang
(p- 95-96).

Selon cette fausse conception, I'individu se trouve doublement isolé : par
transfert, ’individu-objet comme tel apparaii d’une part aussi fermé que
nous-mémes comme sujets en face de nos objets ; d’autre part, on attribue
a Plindividu-sujet, congu comme objet, le méme isolement que celui des
objets que notre propre séparation isole, Force est dés lors de considérer
Punité comme un «lien», comme une totalité au-dessus ou en dehors des
individus. Non, «’Etre est en vérité totalement individué ». «Ce qui n’est
pas a titre d’individu n’est pas» (p. 98). Pas de vide ou de milieu amorphe
ol nageraient les individus ; ils se touchent dans ’Etre (donc pas de probléme
philosophique de I’action 4 distance).

« L’unité existe en chaque individu comme tel... on n’a pas a la chercher
ailleurs » (p. 100). L’individu est une expression ou une fagon de se présenter
de PEtre. « Comme étre particulier, il représente chaque fois 'unité, pas seule-
ment partiellement, mais dans sa totalité » (p. 101). L’individu ne saurait étre
imaginé, pas plus que ’Etre. Quand nous désirons nous le représenter sous
forme d’objet, c’est que nous ne voulons pas admettre la vérité. « On devrait
cesser une bonne fois de lier la vérité de Pexpérience a la possibilité de repré-
sentation objective » (p. 102). Des images peuvent certes nous aider, si nous
restons conscients de leur valeur purement symbolique. Autre corollaire
important : « nous ne savons jamais sans autre avec certitude ot un individu
«cesse » et O un autre commence... Peut-étre ne connaissons-nous pas un seul
individu qui soit en vérité un individu» (p. 105). De plus, comme il n’y a de
place a c6té de la connaissance philosophique ou ontologique de Pindividu
que pour une connaissance empirique toujours hypothétique, la chose parti-
culiére, dans son caractére concret, n’est pas un objet de connaissance philo-
sophique ; elle est donc au sens propre «inconnaissable»; elle reste du
domaine de ’hypothése et, a ce titre seul, les théories que M. Haberlin criti-
que au début de son livre reprennent leur valeur. L’une ou I’autre peut se
révéler plus ou moins adéquate 4 figurer symboliquement un ensemble de
phénoménes. Mais comme théories générales (mécanisme, vitalisme, etc.)
elles témoignent de cette « marotte de I"uniformité » (p- 180), qui est encore
une expression de la spéculation subjective. Elles sont acceptables seulement
comme « théories régionales » ().

« Toute connaissance de la particularité du particulier doit étre empirique,
C’est-3-dire douteuse, relative et incertaine » (p. 172), parce que sa significa-
tion particuliére n’est pas connaissable a priori. Sa signification générale
seule reléve de la certitude inattaquable de la connaissance philosophique.

(1) Les spécialistes des sciences naturelles oil tous ces problémes sont si actuels
trouveront encore des vues et des critiques’ dont mon sujet m’empéche de rendre
compte ici.



REMARQUES SUR L'ETRE, L'INDIVIDU ET LE CONCRET 353

Pour M. Heberlin, il n’y a en fait qu'une seule connaissance, parce qu’il n’y
a de connaissance que de I’'Un. L’ontologie générale n’en est que le dévelop-
pement analytique. C’est pourquoi elle esquive la critique de Kant: si le
dogmatisme précritique prétendait atteindre rationnellement une multiplicité
de connaissances adéquates, M. Hzberlin n’en prétend atteindre qu’une seule,
fondement et expression de 'ontologie.

*

A propos de la connaissance du particulier concret, M. Hzberlin se trouve
partager tout & fait le point de vue de Platon que le livre de Preiswerk a
su si bien mettre en lumiére en opposant a celui d’Aristote. La considéra-
tion du particulier est au centre de la pensée aristotélicienne, alors que
Platon ne traite pas spécialement la question. Pourtant, explicitement ou
implicitement, tout philosophe a sa conception propre en ce qui concerne
la connaissance de la chose particuliére. '

Pour qu’il y elit connaissance du particulier en tant que tel, il faudrait
que réalité et rationalité puissent se rencontrer en lui. Mais, chez Platon, la
distinction radicale de la sensation et de lintelligence fait de la sensation
ou de la perception quelque chose de non-rationnel, d’inintelligible. Le
T héététe, si négative qu’en soit la conclusion, montre clairement que le concret
reste complétement indéterminé. L’opinion (36c) peut bien viser et saisir
dans toute sa particularité tel individu, mais ’activité unificatrice de la
connaissance n’intervient pas. La rationalité inhérente & tel donné sen-
sible exige un fondement que ni la sensation ni Popinion ne sont 4 méme
de fournir. Le caractére concret de ce donné ne saurait jamais compenser
son indétermination. «Ce n’est qu’d une connaissance structurée que se
révéle la détermination inhérente aussi au donné sensible» (p. 11). A
partir du Sophistz et de la méthode de division de Pétre (ddipeoic),
Platon cherche a descendre vers le particulier par une échelle de déter-
minations et a donner aux objets de la perception une valeur de connais-
sance en les saisissant dans leur étre intelligible. Mais en fait I’déropov auquel
cette « diérése » aboutit n’est pas un particulier concret, mais une forme
déterminée (Gropov €idog) : «le donné de la perception ne peut donc étre
connu que dans la mesure ol apparait en lui sans équivoque la forme
idéale » (p. 44)-

De plus en plus, c’est Pordonnance de Pétre qui est au centre des pré-
occupations de Platon. Le Philébe et le Timée font du cosmos un édifice on
la mesure et Pordonnance précises commandent tout. Dans cette hiérarchie
cosmique, la chose particuliére se trouve englobée dans le tout et liée étroi-
tement & lui. « L’actualisation du processus de division conduit Platon non
pas au particulier concret, mais a un cosmos de formes particuliéres » (p. 69).
Cest donc un non-sens-de chercher, au dela de Pétre constitué par ’ordre
hiérarchique, une « réalité concréte », puisque c’est la finalité de PPordre qui



354 : PIERRE THEVENAZ

fait du cosmos le cosmos existant : on sait en effet que le critére de ‘conve-
nance (finalité du Bien) fonde, entre les mondes rationnellement possibles, la
« réalité » du monde existant (@),

En résumé, Pefdog platonicien est lié a un ordre, il est méme, en un sens,
le tout de Pordre, tandis que la réalité particuliére de la perception est dépour-
vue de toute identité connaissable et reste bloquée dans le chaos.

Le passage capital du Timée (49a-52d), ou Platon cherche a préciser la
nature véritable du «ceci», n’a peut-étre pas été suffisamment pris en con-
sidération par Preiswerk. Il ressort clairement de ce passage que P'individua-
lité apparente des choses sensibles a son fondement réel dans le «lieu éternel »
lui-méme, dans la fameuse « matiére » platonicienne (2). Toutes les qualités
sont en perpétuel devenir ; seul le substrat a la stabilité nécessaire a toute
détermination individuelle. Une nuance importante se trouve ainsi ajoutée.
L’individuel concret ne se fonde plus dans le Sensible seul, comme dans les
autres dialogues, ni non plus naturellement dans I’Intelligible, mais dans ce
lieu intermédiaire ou réceptacle « A peine croyable, saisi avec absence de sen-
sation et par une sorte de raisonnement batard» (§25). Avec cette totale
indétermination, si 'on veut comprendre comment le devenir est encore
un devenir organisé, on est conduit a faire le pas que Plotin n’hésitera pas a
faire : admettre qu’il existe des Idées de chaque chose individuelle (Ennéades
v, 7). Si Pon peut penser que cette individualisation de I'universel est .bien
Paboutissement du platonisme, les Idées deviendraient elles-mémes les indi-
vidus et la position platonicienne telle que la décrit Preiswerk se renverserait
totalement. Sur ce point extrémement délicat nous ne pouvons qu’attirer
Pattention. Pour étre catégorique, il faudrait un examen approfondi de la
chose, impossible 4 entreprendre ici.

Si nous passons a Aristote, tout change et l'indétermination prend une
signification nouvelle. L’eidog aristotélicien est lié a la réalité concréte,
parce que tout P'édifice de Paristotélisme repose sur la réalité particaliére, qui
est saisie d’emblée dans sa détermination. « La connaissance n’a pas d’abord
4 se préoccuper d’intégrer le particulier dans un ordre, mais 4 découvrir ce
qu’il était de toujours (to 7i fjv elvar). On voit ainsi la connaissance
-s’arréter au particulier et se concentrer sur lui» (p. 188). « L’essence ne se
montre que dans Pexistence du particulier et inversement I’existence par-
ticuliére n’est rien d’autre que ’essence. ...Platon est dépassé en ceci que le
concept est ancré sans aucune équivoque dans la réalité méme » (p. 92).

Cependant la détermination a son point de départ dans une possibilité
indistincte et la tension entre détermination et indétermination est 4 la base

() M. J. MoreAu, dans un ouvrage remarquable : La construction de 'idéalisme
platonicien, ouvre 4 ce sujet des perspectives neuves sur le sens réel du platonisme
qui n’est pas un réalisme des Idées. — (2) Cf. Romin, Platon, p. 231-234, et « Etudes
sur la signification et la place de la physxque dans la philosophie de Platon », dans
la Revue philos., 1918, p. 198.



REMARQUES SUR L'ETRE, L'INDIVIDU ET LE CONCRET 1355

de la réalité, « Si la chose particuliére est essentiellement enracinée dans sa
détermination, ce qui en fait le caractére unique (Einmaligkeit) tient au
substrat irrationnel qu’est la matiére » (p. 107). Ainsi Aristote résoud P’aporie
platonicienne (ou particulier sans connaissance ou connaissance sans parti-
culier) : réalité et détermination coincident, mais il y a dans la connaissance
une gradation de la possibilité a actualité. Car la matiére est pour Aristote
un indéterminé positif (chez Platon elle se réduit a la négativité pure). Elle
n’est pas hors de P’étre, pas plus que airain n’est hors de la statue. Elle est
bien plutdt la condition ontologique qui permet & Pexistant d’¢tre. Le tour
de force aristotélicien est donc d’avoir permis que la matiére inconnaissable
et irrationnelle soit pourtant principe de toute existence. L’innovation
importante est d’avoir fait tenir la pure possibilité déja dans le cadre de
Pétre: ainsi la détermination s’attachait directement a ’étre. En voulant
déduire de principes la diversité de I’étre, Platon ne parvient jamais a fonder
ces principes dans P’étre. Or il faudrait que les principes fussent déja dans
Phorizon de P’étre pour ne pas s’évanouir en pures relations.

La détermination de Pindividuel concret chez Aristote est donc bien pos-
sible et tout le systéme repose sur cette base apparemment solide, Cependant
le gain, nous semble-t-il, est mince, puisque Pindividuation reste malgré tout
inintelligible. L’individu dans son unicité se fonde en effet sur le substrat
totalement irrationnel de la matiére. On a gagné le concret et ’étre, mais an
prix de son intelligibilité. Reconnaissons, en tout cas, qu’on a recouru a
’échappatoire réaliste ; mais nous savons que, bon gré mal gré, c’est 'iné-
vitable Scylla pour la philosophie, bien que celle-ci soit toujours idéaliste
d’essence et d’intention, quand elle veut éviter la Charybde idéaliste qui
exige d’elle le sacrifice de étre a Pintelligible.

11 ne saurait s’agir ici d’entrer dans le détail des analyses de Preiswerk qui
serrent les textes de trés prés et fournissent un commentaire fort utile des
principales notions aristotéliciennes. On comprend mieux par ce livre que
la méthode d’Aristote ait pu fonder a la fois les recherches expérimentales
et 'ontologie réaliste, et celle de Platon la science purement rationnelle, Il
vient de plus réfuter de fagon convaincante le point de vue de commenta-
teurs qui font autorité, comme J. Stenzel (dont tout 'effort consiste & établir
la continyité ininterrompue entre le Platon de la derniére période et Aristote)
ou encore comme J. Chevalier @), On s’étonne que ce dernier ne figure pas
dans la bibliographie. Chevalier admet bien qu’Aristote fait une « concession
au réel» (p. 181) et dépasse la théorie grecque de l'identité du réel et de la
pensée en reconnaissant comme donnée de fait la liaison de la forme néces-
saire et intelligible avec la matiére contingente et irrationnelle ; cependant il
affirme nettement qu’au fond la théorie d’Aristote ne différe guére de celle
de Platon sur la question ultime du réel et de Pindividu. On sait que Che-
valier attribue au christianisme le mérite d’avoir ouvert, par I'idée de créa-

(*) La notion du nécessaire chez Aristote... Lyon, 1914,



356 PIERRE THEVENAZ

tion, la seule voie 4 la connaissance du singulier. Il aurait substitué le primat
du réel (intelligible en Dieu) au primat grec de intelligible, qui fait que I’in-
dividu est noyé dans la « polis » comme il est absorbé dans le « cosmos » (1),

Le « préjugé chrétien» de Chevalier le fait subordonner la question a des pré-
occupations d’ordre éthique qui faussent les données réelles du probléme,
tandis que le mérite de Preiswerk est d’avoir su remarquer que la nécessité
intelligible n’est pas seule en cause dans la théorie grecque de Iindividu. Il
n’est d’ailleurs guére de philosophie, pensons-nous, qui puisse se flatter de
fonder lintelligibilité du particulier autrement que dans une unité intelli-
gible, méme pas le réalisme chrétien. Définir en effet le réel comme I'intelli-
gible en Dieu, signifie ou bien P'intégrer quand méme dans une intelligibilité
totale, en le soumettant 4 cette nécessité soi-disant mortelle pour I'individu
— et alors rien n’est gagné par rapport 4 la pensée grecque — ou bien admet-
tre implicitement que cet intelligible n’est pénétrable qu’a Dieu et se pré-
sente a nous comme un donné impénétrable, auquel cas on se réfugie en fait
de nouveau dans les fourrés de P’inintelligible et ’on n’a toujours rien gagné.

Ce dilemme un peu sommaire ou J. Chevalier prétend circonscrire le pro-
bléme ne semble pouvoir étre résolu de fagon satisfaisante qu’en transformant
délibérément la notion méme d’intelligibilité. Sur ce point, Leibniz, comme
si souvent, nous en fournit un exemple remarquable. Si nous en restons a
Pidée péripatéticienne que les genres et les espéces sont seuls intelligibles, on
doit avouer que P'individu est radicalement inintelligible ; mais grace au calcul
infinitésimal, qui ouvre une voie nouvelle vers une notion intellectuelle de
Pinfini, Leibniz a pu considérer P'indétermination de Pindividu comme
quelque chose de trés positif. « L’individu concret est infini » signifiait chez les
Grecs: il est mal défini, et il fallait admettre que Pindividuation se faisait
par la matiére. Leibniz, lui, a trouvé moyen de penser Pinfini, c’est pourquoi
il peut se ranger du cété de ceux qui affirment Pindividuation par la forme
et méme, comme on ’a remarqué, donner enfin une justification solide a la
fameuse haeccéité de Duns Scot. Au chapitre VIII du Discours de Métaphysi-
que, Leibniz montre que nous savons seulement par Pexpérience de I’histoire
si Alexandre est « mort d’une mort naturelle ou par poison », alors que « Dieu,
voyant la notion individuelle ou haeccéité d’Alexandre, y voit en méme temps
le fondement et la raison de tous les prédicats qui se peuvent dire de lui véri-
tablement ». Ces prédicats restent accidentels a nos yeux d’hommes, parce
qﬁe nous ne pouvons pas, comme pour I’équation d’une courbe, embrasser
d’un coup dans sa totalité ’équation de chaque individu. Dieu seul est capable
de cette géométrie-la. L’intelligibilité en Dieu, dont Chevalier se fait le défen-
seur, prend donc ici un sens d’une profondeur remarquable. Pourtant nous
n’avons toujours pas dépassé 'adage d’Aristote: il n’y a pas de science
(humaine) du singulier. Mais, ainsi que M. E. Bréhier le signalait déja a propos

(%) Cf. « La science et le réel » dans les Cabiers de la Nouvelle Fournée, t. IX, 1927,
p- 14 et 2I.



REMARQUES SUR L’ETRE, L’INDIVIDU ET LE CONCRET 357

de Duns Scot @), cela tient cette fois-ci aux limites de notre intelligence et
non 4 la réalité. C’est désormais pour des motifs supra-rationnels, et non plus
infra-rationnels, que nous avouerons notre impuissance a enfermer dans les
liens de la nécessité un réel qui n’est plus proportionné a notre intelligence.
Sur cette voie-13, on risque fort de s’acheminer par le primat de D’intelligibi-
lité divine au régime de la docta ignorantia, de '«ignorance savante qui se
connait » dont parle Pascal. La science de la détermination nécessaire céde
le pas dés lors a la métaphysique de I’étre indéterminé ou de I’absolu au dela
de ’étre. M. A. Forest avait bien raison d’affirmer récemment () que I'oppo-
sition des attitudes métaphysiques vient de ce que l’attention se porte sur
la détermination ou s’en détourne.

On se voit conduit a admettre un « sens du concret » plus ou moins marqué
qui, au cours de ’histoire, départagerait les philosophes. Il y aurait intérét
a suivre Iévolution de ce probléme a travers le moyen 4ge jusqu’a aujour-
d’hui. Citons le livre récent de M. Gorce et F. Bergougnioux, Science moderne
et philosophic médiévale 3) qui a des pages trés suggestives sur individuation
chez saint Thomas et la science du concret chez Duns Scot. Un parallele hardi
avec Meyerson et Bergson (comme savent le faire les philosophes thomistes,
conciliateurs de premiére force) cherche 2 montrer d’une part que la philo-
sophie médiévale, par son sens du concret, est dans la ligne de la science
positive, d’autre part que la science moderne retrouve a sa maniére les
vérités défendues par les grands scolastiques. Nous ne pouvons pas songer a
suivre tous les prolongements de la question du concret. La connaissance
historique en est comme le couronnement. L’historien est un « métaphysicien
du concret ». La récente Introduction d la philosophie de Phistoire, de R. Aron®),
en est la confirmation la plus éclatante.

Mais il est temps de conclure. Le réalisme peut apparaitre (a tort d’ailleurs)
comme plus prés du concret, mais de ce coté-1a il y a toujours le risque de
voir Ieffort philosophique se dissoudre dans la simple constatation du fait,
dont on n’a pas a chercher la raison. Or cet effort, indispensable, vers intelli-
gibilité, qui permet d’intégrer 'individu particulier, n’est pas fatalement la
négation du particulier comme tel. A une condition, semble-t-il : c’est que,
d’une fagon ou d’une autre, cette intelligibilité s’inscrive d’emblée dans
Pétre, Cette nécessité de P’ontologie ne se présente heureusement pas a nous
sous le seul visage du réalisme aristotélicien. Le cogito cartésien, par exem-
ple, qui réussit a souder indissolublement le moi a I’étre, tout en I’établissant
et le sauvegardant comme moi particulier, n’est-il pas le terrain d’élection
ou le particulier sera immédiatement et adéquatement intelligible 7 On peut
se demander si la notion d’individu (atome matériel ou spirituel par opposi-

(v) La philosophie du Moyen Age (Coll. Evolution de 'Humanité), p. 3g0. —
(2) « La détermination et I’étre » dans la Revue intern. de philos. du 14 octobre 1939,
p- 7 s. Cf. M. Gex, « Idéalismes et thomisme » dans la Revue de Théol. et de Philos.,
1939, p. 128 ss.. — (3) Paris, Alcan, 1938. — (4) Paris, N. R. F., 1938.



158 PIERRE THEVENAZ

tion a l'unité systématique), de méme que le probléme du multiple qui en
dérive, ne devraient pas étre congus comme une déformation, une projection
ou une réduction du moi-saisi par le cogsto. Nous rejoindrions ainsi I'idée de
M. Haberlin selon laquelle le seul individu que je connaisse est mon dme. On
a sans doutetrop précipitamment cru pouvoir rejeter la conception cartésienne
du moi, parce qu’il n’était fondé que sur ’Ame ; c’est peut-étre une vue pro-
fonde de Descartes que de ne pas avoir soulevé la question du moi corporel.
La connaissance de soi chez Descartes se situe au niveau ontologique, plus
précisément au niveau de l'argument ontologique. Quand les Cartésiens
comme Spinoza, Malebranche ou Leibniz nient P'idée claire et distincte de
notre Ame et par la abandonnent le cogito, cela provient du fait qu’ils ont
une tout autre notion de la connaissance de soi: ils ont quitté le plan onto-
logique pour redescendre au niveau de la psychologie et de I’éthique, sinon
de la biologie.

Ceci nous éloigne beaucoup — et nous y raméne aussi — des deux livres
dont nous avons rendu compte. Nous encourrons le reproche d’avoir obnu-
bilé leur riche substance par des considérations un peu extérieures a leur
propos a tous deux strictement délimité. Nous ne chercherons pas a nous
justifier, heureux seulement d’avoir été ramené griace a eux a des problémes
centraux, convaincu aussi que ce n’est pas un maigre éloge 4 leur adresse
que de pouvoir faire cette constatation.

Pierre THEVENAZ.



	Étude critique : remarques sur l'être, l'individu et le concret

