
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1940)

Heft: 117

Artikel: Étude critique : une question d'anthropologie à propos de Rom. VII

Autor: Delay, Emile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE QUESTION D'ANTHROPOLOGIE
A PROPOS DE ROM. vu

La question est courante : qu'est-ce que « l'homme nouveau », « l'homme
régénéré » (homo renatus) par opposition au « vieil homme », à « l'homme
naturel » (homo carnalis)

Ou encore : la « vie nouvelle », dont parle l'Evangile, est-elle conçue comme
entachée de péché, ou bien, libérée de toute entrave, peut-elle s'élever sur le
chemin montant de la sanctification jusqu'à la sainteté, c'est-à-dire jusqu'à
un état qui ne permet plus les manifestations du péché — sinon l'abolition de

notre inclination à pécher
En d'autres termes, la vie du converti se passe-t-elle sous le signe de la

victoire réelle sur le péché ou bien sous le signe du « déchirement intérieur »

exprimé par ces mots de l'apôtre Paul : « Je ne fais pas ce que je veux, mais

je fais ce que je hais » (Rom. vu, 15), mots si souvent repris par la littérature
religieuse :

Parlonne-moi, Seigneur, tout saint, tout débonnaire

Si j'ai par trop cédé à de mondains appâts
Hélas, je fais le mal lequel je ne veux pas
Et ne fais pas le bien que je désire faire. G)

Je ne cite ces vers de Catherine de Bourbon, sœur de Henri IV, que parce
qu'ils sont moins connus que d'autres, —¦ ceux du merveilleux cantique de

Racine, en particulier : « Mon Dieu, quelle guerre cruelle... »

La formule de Luther, qui jaillit de l'exégèse de l'épître aux Romains, en

particulier du passage de Rom. vu : « Ideo simul sum peccator et Justus » est

non moins connue et reconnue, comme reflétant l'état de tension (de déchi-

Vers cités par la Vie intellectuelle du 10 mars et 25 juin 1938, p. 57. On trouve
d'ailleurs dans la littérature profane même de nombreux exemples de déchirement
de l'homme. « Sed gravât invitam nova vis: aliudque cupido, mens aliud suadet:
video meliora proboque, deteriora sequor». Ovide, Métam. VII, 19. Cité dans le
Commentaire aux Romains de Lietzmann.



336 EMILE DELAY

rement) entre les deux hommes (le juste et le pécheur) qui, dit-on, coexistent
simultanément dans le cœur du chrétien.

D'où dernière question : un chrétien partagé, déchiré, peut-il invoquer à

l'appui de son état —¦ et comme sa justification — le chapitre vu de l'épître
aux Romains dans lequel l'apôtre Paul semble décrire l'état misérable d'un
homme en lutte avec lui-même

Pris isolément, les versets Rom. vu, 14-25 ne semblent pas recouvrir de

problème. Le croyant aime à les relire, parfois à s'y complaire. En regardant
à lui-même, il ne peut qu'être frappé par la conformité de ses sentiments

avec ceux de l'apôtre regardant à... Mais, au fond, à qui regardait, à qui
pensait l'apôtre dans ce fameux passage

QUI EST LE « JE » DE ROM. VII

S'agit-il de Paul avant sa conversion ou après sa conversion L'apôtre,
qui emploie la forme du «je» et le temps présent, parle-t-il d'expériences
actuelles vécues par l'homme régénéré qu'il est devenu, et conséquemment
ces versets sont-ils le tableau fidèle de l'état du chrétien

En présence de cette question les avis ont été très partagés. Ils ont oscillé

entre deux pôles opposés et ce n'est que depuis très peu de temps qu'une
voie nouvelle semble avoir été méthodiquement trouvée.

Il faudrait pouvoir faire l'historique de ces points de vue différents ; voir
comment la théologie grecque, depuis Irénée, a montré qu'il ne s'agissait pas
là (Rom. vu) de la description de l'état du chrétien ;

comment les Pères grecs ont été suivis par les exégètes latins : Pelage,

Julien d'Eclanum et même saint Augustin, première manière ;

comment ce dernier, sous l'influence d'Ambroise et de la controverse avec

Pelage et ses partisans, a pris la position contraire : « Consideravi diligentius
et vidi etiam de ipso Apostolo posse intellegi »M position qui prévalut dans

l'Eglise d'Occident pendant tout le moyen âge jusqu'à la période des humanistes

;

comment Luther contre Rome et les humanistes revint, en l'exposant dans
le détail, à la signification augustinienne ;

comment enfin Jansénistes et Jésuites, du côté catholique ; piétistes (avec
F. Godet, chez nous) et partisans de la « théologie confessionnelle »

(Philippi, Hoffmann, Zahn, lhmels...), du côté protestant, ont réagi les uns contre
les autres en prenant les positions contraires que l'on sait.

De nos jours, bien que le débat soit entré dans une phase nouvelle, avec
des théologiens comme Emil Brunner, de Zurich, R. Bultmann, de

Marbourg, W.-G. Kümmel, Stauffer, dans le Theol. Wörterbuch zum N. T. et

(') Johannes Ficker, Anfänge reformatorischer Bibelauslegung, Bd. I. Luthers

Vorlesung über den Römerbrief, p. 168.



UNE QUESTION D'ANTHROPOLOGIE 337

surtout Paul Althaus dans son : Paulus und Luther über den Menschen (1938),
il est intéressant de noter cette même variété de points de vue.

Ainsi Karl Barth, dans son commentaire de Romains vu, 14-25, abonde

dans le sens de l'anthropologie de Luther considérant Rom. vn comme
l'image et la description du chrétien toujours pécheur G).

De son côté, l'Eglise catholique, dans son ensemble, est d'avis, au sujet
du péché dans l'homme chrétien, « que la théorie des Réformateurs au sujet
de l'état pécheur permanent du chrétien en appelle faussement à Paul et n'a
rien à faire avec lui » fe).

Citons enfin le point de vue de M. Maurice Goguel qui rapporte le passage
de Romains vu, 14-25 à une crise morale que Paul aurait traversée après sa

conversion. « On ne peut vraiment », écrit-il, « comprendre ce texte qu'en
écartant les deux interprétations les plus usuelles qui en sont données, celle

qui le rapporte à une expérience que Paul aurait faite alors qu'il était encore

Juif et celle qui y voit le reflet d'une expérience actuelle au moment où Paul
écrivait l'épître aux Romains. Je pense qu'elle se rapporte à une crise morale

qu'il a traversée après sa conversion » Ö).

De ce problème, nous n'avons pu donner autre chose que les trop brèves

indications ci-dessus. Nous ne nous arrêterons pas à la solution de M. Goguel

— trop peu développée dans le texte trouvé pour s'imposer ¦—, pas plus
qu'au point de vue catholique — qu'il faudrait étudier à fond — alors même

que, dans la forme condensée de la citation donnée plus haut, il est aussi,

nous le verrons, celui d'un groupe protestant, et cela contre l'opinion des

Réformateurs. Quant à l'opinion de Barth, nous la laissons aussi de côté, car
elle ne nous paraît pas être le fruit d'une exégèse méthodique de Rom. vn;
14-25. C'est bien plutôt une « Composition » à propos de Rom. vu, intitulée

par lui : Die Wirklichkeit 1er Religion. Nous avons choisi, non sans raison,

croyons-nous, pour nous y attarder, la tendance althausienne. Mais avant
d'en rien dire, il faut encore préciser ce que nous voulons combattre. A

propos de Romains vu, deux thèses opposées ont été exprimées. Elles ont
été le plus nettement caractérisées par Luther d'une part et par Schlatter et

Althaus, d'autre part. C'est de cela seulement que nous voulons dire quelques
mots.

Pour Luther —¦ j'essaie ici de résumer brièvement son point de vue — il

Dans K. Barth, Der Römerbrief (4e éd.), 1924, p. 240, exégèse du passage
Rom. vu, 14-25, on lit : « Der Sinn der Religion ist der Erweis der Macht, mit der
die Sünde diesen Menschen, in dieser Welt beherrscht : Auch der religiöse Mensch
ist Sünder, gerade er, gerade er als solcher ». Ailleurs, p. 246 : « Der ist kein Christ
1er keine Sünle hat noch fühlt; findest du aber einen solchen, der ist ein Wider-
christ, kein wahrer Christ. Also liegt Christi Reich in Sünlen Irinnen, ia steckts, ia
er's hingelegt hat in lern Hause Davii ». (C'est Barth qui souligne, en les citant, ces

paroles de Luther.) —¦ Paul Althaus, Paulus uni Luther über len Menschen,

p. 6. C'est ainsi qu'Althaus résume la position catholique. — (3) Revue l'Histoire
et le Philosophie religieuses, Strasbourg, 1937, p. 20 s.



338 EMILE DELAY

s'agit dans le chap, vu des Romains non pas de l'homme naturel, charnel,
mais de l'homme spirituel au plus haut degré : « Ideo dixi hoc verbum probare

non carnalem, sed spiritualissimum hominem Paulum hic loqui » (>).

De tout l'ensemble du passage étudié par Luther, il ressort que saint Paul
lui-même, après sa conversion, reste pécheur et que tous les chrétiens — les

sancti — le resteront après lui : « pécheurs, mais pécheurs pardonnes,
justifiés, en même temps pécheurs et justes » comme il le dira.

En effet, cette double qualité des sancti, des ôrioi, d'être pécheurs « en
fait » (re vera, in re) et justes « en espérance » (in spe) ressort, entre autres,
de la phrase suivante : « Mirabilis Deus in Sanctis suis... Ergo sibi ipsis et
in veritate injusti sunt, Deo autem propter hanc confessionem peccati eos

reputanti justi ; re vera peccatores, sed reputatione miserentis Dei justi ;

ignoranter justi et scienter injusti ; peccatores in re, justi autem in spe » M,
La formule elle-même dans sa forme couramment employée : « simul pec-

cator et Justus » est assez difficile à découvrir. Le texte décisif s'en trouve
dans l'exégèse de Rom. iv : « Nunquid perfecte Justus Non, sed simul pec-
cator et Justus ; peccator re vera, sed Justus ex reputatione et promissione
Dei certa... » Ö).

Or, cette formule fondamentale de l'anthropologie luthérienne, nous la
retrouvons dans l'explication du chap, vu des Romains qui nous intéresse :

« idem homo est spiritualis et carnalis, Justus et peccator, bonus et malus» W,
Plus loin, dans l'exégèse de ce même chapitre, nous retrouvons la même

idée, les mêmes mots, sinon la formule elle-même : « Vide ut unus et idem
homo simul servit legi Dei et legi peccati, simul Justus est et peccat... Vide
nunc quod supra dixi, quod simul sancti, dum sunt justi, sunt peccatores ;

justi quia credunt in Christum, cujus justitia eos tegit et eis imputatur,
peccatores autem, quia non implent legem, non sunt sine concupiscentia,
sed sicut egrotantes sub cura medicî, qui sunt revera egroti, sed inchoative
et in spe sani seu potius sanctificati i.e. sani fiente^ » (s).

Ces citations, qu'on pourrait multiplier, suffisent à notre propos. Elles
attestent que selon Luther le « je » de Romains vu concerne l'apôtre au
moment où il écrivait l'épître aux Romains, donc après sa conversion, et que
les chrétiens, après lui, éprouveront ce même déchirement et qu'enfin il faut
voir dans ces versets la description non pas du vieil homme (l'homme d'avant
la conversion), mais de l'homme nouveau issu de la rencontre avec Christ,
de l'homme spirituel (spiritualissimus homo) (6).

(i) Ed. Ficker, p. 172. (Pour la démonstration complète, cf. les pages 163 à 183.)

— (z) Ed. Ficker, p. 105. — (3) Ibii., p. 108. - (4) Ibii., p. 172. — (5) Ibii., p.
176. — (6) Calvin émet la même idée dans son commentaire des Romains. A propos

du v. 15 du chap, vu, il écrit: «Or pour ce qu'il semble saint Paul confesse

qu'il vive autrement que la Loy commande, beaucoup d'expositeurs se sont abusez,

en pensant qu'il parlât en la personne d'autruy ; et de là est venu cest erreur

commun, qu'en tout le chapitre c'estoit la description de l'homme non régénéré.
Mais Sainct Paul en ce passage par la transgression de la Loy, entend toutes les

choses et fautes des fidèles... » (p. 122).



UNE QUESTION D'ANTHROPOLOGIE 339

A propos de Luther, je me suîs contenté de ne citer que les passages qui
me sont apparus comme typiques et essentiels indiquant le résultat de la
démonstration et non la démonstration elle-même. Je renvoie le lecteur à

l'exégèse de l'épître aux Romains dans son ensemble. D'autre part, il aurait
été de première importance de montrer les raisons profondes, internes et

externes, qui ont amené le Réformateur à sa thèse du simul.
D'autres ont fait ce travail. Karl Holl dit, dans ce sens : « Entre Paul et

Luther il y a le monachisme, Augustin, l'exercice de la confession, la
mystique. Ces puissances ont provoqué le raffinement de la personnalité qui sépare

Luther de Paul et occasionné un plus riche développement de la doctrine
de la justification » G).

Adolf Schlatter, de son côté, a beaucoup travaillé, avec la compétence
qu'on lui reconnaît, à retrouver, dans l'épître aux Romains en général et
dans le chapitre vu en particulier, la véritable pensée de l'apôtre Paul.
C'est ainsi que dans son étude : Luthers Deutung des Römerbriefs (1917) Schlatter

montre que, malgré le désir de Luther « de rejeter comme charnelles

ses pensées et sa volonté propres » (p. 7), sa foi, sa doctrine de la justification,
sa notion de la loi et du péché l'ont fait suivre « le fil de sa propre pensée et

utiliser la tradition en sa faveur » (p. 7). D'autre part, ses « expériences du

couvent », son « travail pour l'Eglise » influencèrent encore sa position qui
fut ainsi bien loin d'être impartiale (z).

Cela permit à Schlatter, dans : Der Brief an die Römer (1928), de prendre
le contre-pied de la position de Luther. En effet, dans sa conclusion de l'exégèse

de Rom. vu, il montre que nous avons dans ce chapitre le tableau de

l'homme sans Christ, et non pas l'image fidèle de la vie de l'apôtre au moment
où il écrivait (3).

Plus loin, Schlatter fait un pas de plus. Dans la foi, dit-il, le chrétien n'est

plus « charnel », « vendu au péché ». Sa volonté n'est plus partagée, car l'amour
de Christ crée en lui non seulement le désir mais aussi la possibilité de faire le
bien (4).

Cité par Althaus, Ouvr. cité, p. 86. — A la page 9, on trouve cette phrase
qui résume ce que j'ai dit : «Da Luther bei der Wiedergabe des Briefs seine

Gedanken von verschiedenen Seiten, von Paulus, von Augustin und von seinem

eigenen religiösen Erlebnis empfing, bekommt das geschichtliche Bild, das seine

exegetische Leistung aufzufassen sucht, erst dann Deutlichkeit, wenn an ihr mit
dem, was ihn von der Uebcrlieferung zu Paulus zurückführte, auch das, was ihn
von Paulus trennte, wahrgenommen ist ». —• (3) « So, wie er hier beschrieben ist
(Rom. vn), ist der Mensch für sich allein ohne Christus ». Der Brief an lie Römer

(8e éd.), p. 144. Ailleurs dans : Gottes Gerechtigkeit, p. 235, on lit : «Aber eine persönliche
Beichte, die das individuelle Erlebnis enthüllte, wurde seine Erzählung nicht ». —
(4) « Wenn wir uns glaubend in der Verbindung mit Christus halten, dann gilt uns
das Wort nicht mehr : Ich bin fleischlich, sondern das andere Wort : Ich war im
Fleisch ; dann gilt auch nicht mehr : Ich bin unter die Sünde verkauft, sondern das

andere : Ich bin ein Knecht der Gerechtigkeit geworden. Dann fassen wir das Gute



340 EMILE DELAY

Dans une autre œuvre importante : Gottes Gerechtigkeit. Ein Kommentar

zum Römerbrief (1935), Schlatter a repris le problème de Rom. vu. Mais ce
n'est pas dans Rom. vu, 14-25 qu'il voit la description de l'état chrétien, ni
sous la forme du « je » une confession d'expériences personnelles à l'apôtre

W, mais bien plutôt dans Rom. vm dont il a intitulé les versets 1-17 :

Das vom Geiste gewirkte Leben. Schlatter avait conclu, dans l'exégèse du

passage de la péricope de Rom. vu, 14-25, en disant : « La conversion de Paul
faisait de lui non seulement un homme qui espère, mais un homme de foi ; et

sa foi n'était pas née du désespoir, mais de la vision véritable avec laquelle il
contempla la magnificence de Jésus >>(2'. Puis l'auteur commence aussitôt

l'explication de Rom. vin en montrant ce que Christ fait d'un homme quand
il s'empare de lui, quand l'homme regarde à l'Esprit et non plus à lui-même
comme dans le chapitre précédent.

Pour Schlatter ce changement s'est produit en fait : « De même que le

KdTctKpiua (v. 1) n'est pas seulement une défense à l'endroit du péché, mais

sa destruction véritablement réalisée, de même le oiKctunua (v. 4) n'est pas
seulement la loi de la justice, mais son établissement en fait. Car tout ce que
la loi exigeait du juste et lui ordonnait, restait jusqu'alors impraticable, une

promesse seulement. Mais maintenant que la condamnation du péché, sans

laquelle il n'y a pas de justification conforme à la loi, est chose véritablement
passée, alors la justification de l'homme entre en vigueur. La phrase éclaire

ce que Paul disait m, 31, à savoir que la justification était la confirmation
de la loi. Notre chair est jugée, continue Schlatter ; notre vieil homme a été
crucifié avec Christ. C'est pourquoi la volonté de la loi, qui nous justifie, est

accomplie en nous en cela que nous sommes placés sous la loi de l'Esprit.
L'Esprit produit en nous la nouveauté de vie... » (3).

nicht mehr nur mit einem gespaltenen Willen, der sich selbst vereitelt ; sondern die
Liebe des Christus dringt uns und schafft in uns nicht nur das Wollen, sondern auch
das Vollbringen. » A. Schlatter, Der Brief an lie Römer, p. 144. — « Um das

inwendige Leben des einzelnen darzustellen, war «ich» geeigneter als «wir», und

er sicherte dadurch seiner Darstellung die Allgemeingültigkeit noch wirksamer, als

wenn er «ihr» verwendet hätte... Aber eine persönliche Beichte, die das individuelle

Erlebnis enthüllte, wurde seine Erzählung nicht. Sie sagt nur, was im in-
vieniigen Vorgang allgemein menschlich ist. Nicht sein eigenes Bedürfnis, ohne das

es keine persönliche Beichte gibt, formt sein Wort, sondern der hilfsbereite Wille,
der die Glaubenden in jene Freiheit führen will, die Gehorsam ist. Die Absicht dieser

Darlegung ist keine andere als die von Kap. vi und das «ich» im selben Sinn eine

persönliche Aussage wie das « wir » vi, 1 und das « ich » in, 7. Nur deshalb vertieft
hier das « ich » den Anteil des Paulus an dem, was er sagt, weil er hier den
Hörer zur Einkehr in sich selbst anleitet und die Wirkung des Gebots im Innern des

Menschen beschreibt. » Schlatter, Gottes Gerechtigkeit, p. 234 s.

« Individuelle Züge hat Paulus freilich seiner Erzählung nicht gegeben, und es

ist deutlich, dass die ganze Darstellung der inwendigen Vorgänge von seinem Glauben
geformt ist» (p. 251). — (*) Schlatter, Gottes Gerechtigkeit, p. 252. — (3) Ibii.,
p. 258.



UNE QUESTION D'ANTHROPOLOGIE 341

Dès lors, l'esprit de Christ détermine le croyant dans sa pensée, dans sa

volonté et dans son action. Par conséquent, tout ce qui est produit de la chair
doit être rejeté par la communauté de ceux qui vivent en Jésus-Christ et
selon son esprit. « En cela, la toute-puissance du péché prend fin, car l'esprit
de Dieu possède une puissance créatrice incomparablement supérieure à ce

que la chair a, en propre, comme force capable d'engendrer. » G)

L'apôtre Paul décrit ainsi ce que l'Esprit fait de l'homme ancien ; il le

transforme en le faisant passer de la mort au péché à la vie en Christ. « C'est

cela, ajoute-t-il, qui distingue le croyant de l'homme que décrit Rom. vu,
7-25.» M

Si j'ai tenu, après le bref exposé de Luther et avant celui d'Althaus, à

indiquer la position de Schlatter, c'est parce que cet auteur est un de ceux
qui a le plus contribué à une meilleure compréhension de Paul en rapport
avec le point de vue des Réformateurs.

Tel est l'avis de Paul Althaus. C'est aussi celui d'Eduard Ellwein. Dans

une étude : Vom neuen Leben. (Eine systematische und theologiegeschichtliche
Untersuchung vom neuen Leben, durchgeführt an einem Ausschnitt aus der

Römerbrief-Exegese der Reformationszeit, 1932), l'auteur, dans sa « remarque

finale », se retranche derrière la compétence d'Adolf Schlatter.
«Dans l'essai d'exposer», écrit-il, «et d'examiner avec soin l'interprétation

réformée de la nouvelle vie et de la nouveauté d'esprit d'après Rom. vi
à vm, la question... était de savoir si cette signification de Rom. vi à vin,
propre aux Réformateurs, se justifiait d'après les textes de l'apôtre Paul, si

réellement cette exégèse représentait une interprétation conforme aux
textes néotestamentaires. Le mérite d'Adolf Schlatter est d'avoir posé

cette question dans toute son acuité et de l'avoir éclairée par la critique.
Comme on le sait, ce grand connaisseur de l'Ecriture, grâce à une connaissance

très étendue de la matière, émit la thèse que, pour pouvoir vraiment
comprendre Paul, il fallait, tout en acceptant, avec reconnaissance, le profit
de l'apport de l'exégèse réformée dans la lettre aux Romains en particulier,

Schlatter, Gottes Gerechtigkeit, p. 260. — (2) Ibii., p. 262. Quelques phrases

montrent encore ce changement radical : « Da er (der Glaubende) aber den Geist

empfangen hat, hat das Fleisch an ihn keinen Anspruch mehr. Würde er seinen

Forderungen gehorchen, so bereitet er sich den Tod... Er hat aber durch den Geist die

Kraft, dem Leibe seine Wirkung zu nehmen, so dass das, was er betreibt, seine rfpolSEiç,
keine Folgen haben » (p. 263). « Entweder wird der Mensch von seinem Leibe oder

vom Geiste Gottes geführt. Jene Bewegung bringt ihm den Verlust, diese den

Empfang des Lebens » (p. 264). « Jetzt wird aber durch den Geist, die Herrlichkeit
des Christus und die Neuheit der Gemeinde offenbar... Je mehr die Wirklichkeit
Gottes erlebt wird, um so mehr entfernt sich das Wollen und Denken von dem,
was das Fleisch begehrt » (p. 265).

Schlatter termine le passage par ces mots : « Weil er (J.-C.) der von Gott
Gerichtete ist, ist er der Sieger über die Welt. Darum entsteht auch für seine

Gemeinde aus der Teilnahme an seinem Leiden der Anteil an seiner Verherrlichung

» (p. 267).



342 EMILE DELAY

il fallait cependant, dit-il, nous libérer de cette exégèse. Bien plus, ajoute
l'auteur, la libération à l'endroit de l'interprétation réformée est précisément
la condition requise pour parvenir à la compréhension de Paul, du vrai
Paul. » «

Dans ce débat, une nouvelle voix s'est fait entendre, celle d'un disciph du
vénéré maître de Tubingue. Ce disciple est Paul Althaus, professeur à Erlangen.

Dans le livre déjà cité : Paulus uni Luther über den Menschen (1938),
le problème de Rom. vu est repris avec clarté et compétence. C'est à la
lumière de cette étude que nous allons poursuivre notre travail.

A la question : « Qui est le « je » de Rom. vu », Althaus répond : « ...il
n'y a pas de doute : l'explication d'Augustin et des Réformateurs n'est pas
soutenable exégétiquement. Paul décrit, sous la forme de la première
personne, la situation de l'homme sous la loi, c'est-à-dire sans Christ, encore
sans l'Esprit... Rom vu et vm ne sont pas valables, dans le sens de l'apôtre
Paul, simultanément, mais successivement » fa).

D'après Rom. vm, en effet, le chrétien est l'homme «im Geiste». Or l'Esprit
n'apparaît nulle part dans Rom. vu, 7-25 — seule la loi est appelée «

spirituelle » v. 14 : ó vouoç irveuuaTiKOc — mais seulement au chap, vm, 2. Paul
décrit donc, au chap, vu, l'homme qui n'a pas encore reçu l'esprit de Dieu,
celui qui est aìrròc tfdi (vu, 25 b) — ich für mich allein — c'est-à-dire
l'homme sans Christ.

Ce n'est pas l'esprit, mais la raison (voOç), « l'homme intérieur » (ô éaai

âv9puiTroç) qui s'oppose à la chair. Certes, c'est déjà un combat qui se livre,
mais tout différent de celui de la vie chrétienne dans lequel l'esprit et la chair
ont des désirs contraires» (Gai. v, 17).

Le combat de la raison, de l'homme intérieur, contre la chair (dans Rom. vn)
est sans espérance, l'issue du combat étant par avance décidée. Il se termine

par la défaite. La chair possède la supériorité.
Chez le chrétien, au contraire, l'Esprit, quand on le laisse agir, est maître

de la chair (Rom. vi, 14; Gai. v, 16). Le combat contre les prétentions de la
chair peut dans chaque cas se terminer par la victoire. Car le corps (Leib),

pour autant qu'il était « corps de péché » (tò oûifia Tfjç àuapriaç), et qu'il
tenait prisonnier l'homme tout entier (vu, 23), est maintenant mort, vm,
10 : ei ôè XptoTOç èv uuîv, tò uiv öüuua veKpòv ôià auapriav... et il n'a plus
de puissance sur l'homme.

On ne peut se dérober à la constatation de la distance qu'il y a entre l'image
de l'homme d'après Rom. vu et l'image du chrétien, ainsi que Paul l'a décrite

(1) Eduard Ellwein, Vom neuen Leben, p. 210. Ce problème est important et
actuel. Il mérite attention. « Dass wir hier vor einem der gegenwärtigen theologischen
Besinnung aufgegebenen Kernproblem von grösster Tragweite stehen, ist schon
wiederholt ausgesprochen worden und steht ausser Frage » (p. 210). — (z)
Althaus, ouvr. cité., p. 27. C'est l'auteur qui souligne. Pour la suite du développement
nous nous inspirons des pages 27 à 30.



UNE QUESTION D'ANTHROPOLOGIE 343

ailleurs, en disant, par exemple, que le « je » de Rom. vu est le chrétien,
mais abstraction faite de Christ ; ou encore en disant que Paul parle de

l'état chrétien en n'en présentant qu'un seul côté : l'impuissance,
expérimentée toujours à nouveau, à satisfaire par lui-même aux exigences divines ;
ou enfin en disant que Paul fait consciemment abstraction de l'Esprit qui
est donné au chrétien.

Ces arguments ne sont pas convaincants. Ils sont même contradictoires,
car ceux qui les emploient estiment cependant —¦ et cela avec Luther —
que la joie à la loi de Dieu, la haine du mal (dont parle Rom. vu) sont impensables

pour l'homme qui n'a pas encore reçu l'Esprit qui vient de Christ.
Rom. vu devrait-il donc supposer une première apparition de l'Esprit

chez le chrétien, puis ensuite sa disparition L'homme intérieur (vu, 22),
qui prend plaisir à la loi de Dieu, devrait-il être d'une part le « je » façonné
et renouvelé par l'Esprit et d'autre part être aussi le « je » qui se plaint de

sa totale impuissance (v. 23-24)
Cela serait la plus complète contradiction de ce que dit Paul, au chap, vin,

de la puissance de l'Esprit chez le chrétien, puissance capable de 1'« affranchir

de la loi du péché » (vm, 2).

D'ailleurs tout le contexte, dans lequel se trouve le passage, parle contre
l'application de Rom. vu, 14-25 à l'état chrétien. Paul a exposé (vu, 1-6) le
fait que les chrétiens sont libérés de la loi et de la domination de la chair. Or,
être sous la loi, retomber sous la dépendance de la chair, c'est un passé :

« Lorsque nous vivions selon la chair... » (vu, 5). Et ce passé est développé
dès le v. 7, malgré la forme du présent. Il s'agit de la situation (de l'homme)
qui aux v. 4-6est annoncée comme révolue: «Maintenant, étant morts à cette
loi qui nous tenait captifs, nous en sommes affranchis... » (cf. aussi vi, 14).

C'est antérieurement à ce « maintenant » que se rattache tout le développement

vu, 14-25 et cela afin de mettre en lumière le rapport de la loi et du

péché, rapport qui n'avait été que mentionné jusqu'alors.
Le « maintenant » ne revient qu'au chap, vm, 1 : « Il n'y a donc maintenant

plus aucune condamnation pour ceux qui sont en Jésus-Christ ». Le
chap, vm reprend à nouveau ce qui avait été exprimé au chap, vii, 6, à savoir
la vie en nouveauté d'esprit. Dans la description de ce présent qui va du

chap, vi à vu, 6 et qui de nouveau est repris au chap, vm, le passage vn, 7-25
est glissé comme un morceau qui remonte au delà de ce présent et qui
correspond par son contenu au passage 1, 18 à in, 20.

Le « maintenant » de vu, 6 et vm, 1 est assurément aussi un « pas encore »

(Ein noch nicht) dont parle le chap, vm, 17 ss. C'est à cause de ce « non
encore réalisé » que les fils de Dieu soupirent. La gloire de Dieu attendue
n'est pas encore réalisée, c'est pourquoi le « maintenant » est un « pas encore ».

Mais en même temps c'est un clair nicht mehr : la situation de vu, 14-25 ne
subsiste plus.

On ne peut donc, en aucun cas, égaler le cri de Rom. vu, 24 : « Malheureux

que je suis, qui me délivrera de ce corps de mort » ausoup ir de vm, 23 :



344 EMILE DELAY

« attendant ardemment la délivrance de notre corps » ; vm, 23 n'a sa place que
là où la question vu, 24 a été entendue et a trouvé sa réponse. La situation

vu, 24 exclut le fait d'avoir reçu l'Esprit. La situation de vm, 23 suppose cet

Esprit : « Nous qui avons reçu les prémices de l'Esprit ». Entre ces deux

passages, il y a le grand changement qui conduit à 1'« être en Christ » (vm, 1).
Les chrétiens sont donc libérés de ce corps de mort et la chair n'a plus sur
eux de suprématie contraignante.

La question vn, 24 : « qui me délivrera » a trouvé sa réponse ; l'appel a

été entendu. L'état de l'homme « vendu et asservi au péché » (vu, 14), «

prisonnier de la loi du péché » (vu, 23) est terminé une fois pour toutes, tandis

que le soupir de vin, 23 attend encore l'exaucement (au jour de la délivrance
et de la rédemption de notre corps).

Et Althaus conclut en disant : « Rom. vu est donc le tableau de l'homme
sous la loi, de l'homme sans Christ et avant sa rencontre avec lui, mais le
tableau tel qu'il apparaît à l'homme qui croit en Christ seulement » d).

Cette conclusion se trouve déjà dans le commentaire des Romains (das
Neue Testament Deutsch, 2e édition, 1935). L'épître aux Romains a été confiée
à Althaus, qui dit encore ceci à propos de l'exégèse de Rom. vu : « Mais ce

tableau de l'homme sans Christ donne-t-il une image fidèle de la réalité
L'homme peut-il s'y reconnaître L'homme sans Christ vit-il le désaccord
de Rom. vu, 14 ss., le juif Paul l'a-t-il vécu Paul lui-même ne peut l'avoir
pensé. Sa description du paganisme au chap. 1 et du judaïsme au chap. 11 ne
savait rien du troublant désaccord et du combat du chap. vii. Nous n'avons

pas non plus l'impression que la prédication missionnaire de Paul supposât
chez les hommes la situation et la disposition de Rom. vu. Pour Paul, le
chemin qui conduit l'homme à Christ ne procédait pas de l'expérience de

Rom. vu. Lui-même ne l'avait pas suivi... Avec n, 17 ss. nous sommes plus
près de son état préchrétien qu'avec le chap, vu » (p. 64 s.).

Comment concilier ces données Que faut-il voir dans Rom. vu, en
définitive Selon Althaus, c'est la foi qui va être la clef.

Althaus conclut en disant : « Le chap, vn, 14 ss. est l'image de l'homme
sans Christ, comme le voit la foi. Ce n'est qu'à partir de Christ qu'on peut
le voir ainsi... Seule la foi en Christ voit la véritable réalité de la situation de

l'homme sans Christ... La foi comprend l'homme sans Christ mieux que lui-
même ne se comprend » (p. 65).

C'est là, je crois, le résultat de la recherche exégétique actuelle à laquelle
Althaus a contribué pour sa part. « Rom. vu n'est pas avant tout de la
psychologie, c'est-à-dire une description de l'état d'âme de l'homme sous la
loi, mais bien plutôt la compréhension théologique de sa situation. » fa)

Althaus, ouvr. cité, p. 30. — (z) Ibii., p. 30.



UNE QUESTION D'ANTHROPOLOGIE 345

ANTHROPOLOGIE DE L'HOMME NATUREL

Pour arriver à cette affirmation de la compréhension théologique de

l'homme, il faut encore prouver que l'homme sans Christ, sans l'Esprit,
l'homme sous la loi est, d'après Paul, tiraillé, déchiré entre sa raison (voOç)

et ses membres, entre sa volonté de faire le bien et son impuissance à l'accomplir,

entre sa joie à la loi de Dieu et son invincible résistance à cette loi.
C'est ce dont Althaus fait la démonstration dans son chapitre : Paulus über
den Menschen nach Rom. vn (p. 32 s.). Non seulement cela, mais l'auteur
montre encore que le point de vue anthropologique de Paul, particulier à

Rom. vn, concernant l'homme naturel asservi à deux lois (raison-membres),
n'est pas contraire à l'anthropologie générale de l'apôtre.

A la question : le tableau de l'homme sans Christ d'après Rom. vu est-il
une exception à l'intérieur du système paulinien Althaus répond : « Non, la

pensée fondamentale de Rom. vu, 14 ss. n'est ni isolée à l'intérieur de la

théologie paulinienne, ni opposée à ses grandes lignes décisives » G).

« Paul s'exprime seulement mieux dans Rom. vu que partout ailleurs : il
présente l'image de l'homme qui donne, dans sa conscience et dans sa volonté,
son joyeux assentiment à la loi de Dieu. Et précisément, chez cet homme,
il montre clairement la supériorité désespérante du péché sur toute connaissance

morale ou sentiment moral. » fa)

D'une semblable anthropologie de l'homme naturel, ainsi que Paul l'a
décrite, Luther ne sait rien. En effet Luther, comme nous l'avons vu,
rapportait tout le passage de Rom. vu au chrétien Paul et à sa situation au

moment où il écrivait l'épître.
Par conséquent, les qualités comme : la volonté de faire le bien, la joie à

la loi de Dieu, la haine de la chair, l'homme intérieur, la raison, le désaccord

et le combat qu'on retrouve dans Rom. vu sont des qualités du chrétien

qui ne se trouvent pas chez l'homme naturel. Pour Luther l'homme naturel

est uniquement charnel.
En présence de cette divergence de points de vue concernant l'homme

naturel, comment devons-nous nous prononcer Entre Paul et Luther,
lequel faut-il choisir entre l'un nous montrant l'homme uniquement charnel

fa) et l'autre, Paul, l'homme non pas seulement charnel, mais aussi

homme intérieur, qui ne cesse jamais d'être une « créature de Dieu » (ce

qu'affirme la théologie de tous les temps)
Althaus choisit, avec arguments à l'appui, la position paulinienne comme

étant plus réelle fa). Il conclut en disant : « L'image de l'homme (naturel)

Althaus, ouvr. cité, p. 34. Pour la démonstration, cf. 34-38. — Ibid., p.
38. — (3) D'ailleurs Luther n'a-t-il pas écrit : « Wir sind nicht so schlechthin zum
Bösen geneigt, dass nicht so ein Teil in uns übrig wäre, der dem Guten zugewandt
ist ». Mais cette connaissance passe tout à fait à l'arrière-plan chez Luther. (Cité par
Althaus, p. 50.) — (4) Pour les arguments, voir p. 48 à 59.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXVIII (n° II7, I940). 23



346 EMILE DELAY

ainsi que le dessine la théologie réformée est plus simple, plus univoque que
celle de Paul, plus unique de signification que dans la réalité. Cette image ne
laisse plus reconnaître, dans le pécheur, la créature de Dieu. L'homme réel

se trouve chez Paul mieux découvert, mieux compris dans sa contradiction
et son déchirement. Nous devons nous défaire de la doctrine réformée de

l'homme et la laisser compléter par Paul dans Rom. vu » fa).

ANTHROPOLOGIE DE L'HOMME NOUVEAU

Allons plus loin encore : la divergence des points de vue entre Paul et
Luther ne concerne pas seulement l'homme naturel, mais aussi l'homme
régénéré, le chrétien devenu, par la grâce qui est en Jésus-Christ, un « homme

nouveau ».

Ainsi, chez Paul, l'image, le tableau du chrétien authentique se trouve
dans Rom. vm et non pas dans Rom. vu. La chair est encore présente, mais

l'Esprit aussi. Le irvcOna est la réalité nouvelle, ajoutée aux autres qualités
de l'homme naturel : raison, volonté bonne, etc., capable de maîtriser la
chair. En effet, le chrétien digne de ce nom ne vit plus « selon la chair, mais
selon l'Esprit ». L'homme saisi par Christ a, d'après Paul, en son pouvoir,
par l'Esprit qui lui est donné, le « posse non peccare ». Il est donc délivré de la
hantise du : a non posse non peccare », sans toutefois qu'il lui soit possible
de confondre le « posse non peccare » avec le « non posse peccare »

Une possibilité de péché reste, parce que la tentation subsiste, et la vie
chrétienne devient sans contredit une lutte, un combat. Mais « dans ce combat,

et de cela Paul est certain, l'homme « èv XpiOTty » est toujours
vainqueur » fa).

Bien que l'apôtre sache pertinemment que le péché est non seulement

possible, mais aussi « réel » dans la communauté, on ne trouve cependant
aucune trace dans ses épîtres selon laquelle le péché serait inévitable
jusqu'à la mort.

D'autre part, ses affirmations sur lui-même respirent la victoire : « car je
ne me sens coupable de rien... » I Cor. iv, 4 Ö).

Ailleurs, l'apôtre laisse parler sa joie à la pensée du jour du jugement :

I Cor. iv, 5 ; II Tim. iv, 8 : « La couronne de justice m'est réservée ; le

Seigneur, juste juge, me la donnera en ce jour-là... »

(•) Althaus, ouvr. cité, p. 58 s. — (*) Ibid., p. 62. — (3) Cf. une étude de ce

passage de Paul Althaus en appendice de son livre. Luther a traité ce passage à deux
reprises en 1521 et 1522. Après son exégèse de Rom. vn, il eut quelque peine à s'en
tirer: «Luther versteht... den Satz, dass niemand von sich aus vor Gott gerecht
ist, doch schliesslich so : niemand ist vor Gott unschuldig... Der Unterschied von
Paulus hat seinen Grund also in der Anthropologie, nämlich in der Lehre vom
Christenstande, vom Verhältnis des Christen zur Sünde » (p. 97).



UNE QUESTION D'ANTHROPOLOGIE 347

Il prend même encore la communauté et Dieu à témoins de sa position
inblâmable. I Thess. u, 10 : « Vous m'êtes témoins — et Dieu l'est aussi —
que notre conduite envers vous qui croyez a été pure, juste, irréprochable ».

Confronter encore II Cor. 1, 12 : « ...C'est le témoignage que nous rend notre
conscience de nous être conduit dans le monde avec la sainteté et la sincérité

qui viennent de Dieu ».

U est vrai que dans d'autres passages Paul se reconnaît pécheur. Mais ces

passages ne sont pas nombreux. Quand l'apôtre se reconnaît pécheur, c'est

toujours en rapport avec sa grande faute, celle d'avant sa conversion, I Cor.

xv, 9 : « Je suis le moindre des apôtres... » avoue-t-il et il ajoute : « ...puisque
j'ai persécuté l'Eglise de Dieu ».

De même dans I Tim. 1, 15 : « ...Christ venu pour sauver les pécheurs,
dont je suis le premier ».

« Le présent, dit Althaus, exprime que son ancienne faute lui est toujours
présente à la mémoire, mais non pas qu'il est conscient d'un actuel et nouveau
péché. » fa)

Bref, ce que l'on peut dire, c'est que ses lettres ne savent rien d'un péché
quotidien de leur auteur.

En conclusion, l'état normal du chrétien peut être défini, si l'on veut s'en

rapporter à Paul, par des mots caractéristiques comme : « stetige Wachstum

» ; « Fortschreiten in der Erkenntnis » ; « steigende Krafft des neuen
Lebens » ; « Die Heiligung ist nicht nur negativ verstanden, als Überwindung

der sündlichen Begehrungen, sondern auch positiv, als Wachstum im
Guten... Das Ziel der Heiligung ist Untadeligkeit... Ganzheit, Vollkommenheit,

Reife des Christenstandes. Dieses Ziel ist erreichbar » fa).

Enfin, l'apôtre Paul ne connaît pas davantage de péché originel qui oblige
l'homme converti et saisi par Jésus-Christ à pécher continuellement. Le « Tous

pécheurs » Rom. v, 19 est vaincu par ceux qui « dans la foi », sont « en Jésus-
Christ ».

Nous ne pouvons insister longuement sur la position de Luther qui s'oppose

à celle que nous venons de rapporter fa). Relevons simplement que,
pour lui, les péchés primitifs du non-croyant sont certainement détruits et
abolis chez le croyant. « La tête du serpent est écrasée par le pardon des

péchés... mais le corps (du serpent) est encore là. » Les « restes » du péché
subsistent : « Sic ist» reliquie peccati, quae post baptismum manent. Sic

sollicitant, pugnant, militant in carne » fa).

II ne s'agit donc pas de péchés grossiers (robusten Tatsünden), mais d'une
« convoitise originelle », d'une inclination à pécher qui fait que le commande-

(') Althaus, ouvr. cité, p. 64. A ce sujet voir aussi l'opinion, dans ce même sens,
de J. Jérémias dans son introduction aux épîtres pastorales dans le Neue Testament
Deutsch (2e éd. 1935), t. III, p. 3 ss. — (z) Althaus, ouvr. cité, p. 66. Lire cette page
qui donne les références. — (3) Cf. pour le détail, Althaus, p. 66-69. — (4) Luther
Enarrano Psalmi LI, éd. W, t. XLa, p. 352 Lu.



348 EMILE DELAY

ment : « Tu ne convoiteras point », reste un but qu'on ne peut atteindre fa).

Le signe distinctif de l'état chrétien est le péché et l'homme nouveau est

toujours en même temps pécheur et juste. Et cette simultanéité reste comme
déterminante de sa vie jusqu'à la mort.

Quelles que soient les raisons profondes d'une semblable thèse anthropologique,

hamartiocentrique au plus haut degré, il reste difficile et même

impossible de la tenir plus longtemps pour paulinienne.

Il nous reste à considérer une dernière question que nous ne ferons d'ailleurs

qu'effleurer, que poser sans pouvoir prétendre à davantage ; cette
question est la suivante : Quelle valeur normative faut-il attribuer à

l'anthropologie de l'homme nouveau, ainsi que nous l'avons discernée par l'exemple

de l'apôtre Paul
C'est là une question de théologie et non plus d'exégèse.
Les deux thèses opposées (résumées par Althaus) sont les suivantes fa) :

« D'après Paul, le chrétien peut, dans sa lutte contre la chair, être toujours
vainqueur. Il ne faut plus qu'il pèche. »

« D'après Luther, même le chrétien pèche journellement et a besoin par
conséquent d'un pardon quotidien. »

Abandonnant la thèse luthérienne du simul peccator et Justus, je suis
personnellement convaincu de la justesse du point de vue qui voit, dans l'apôtre
Paul, un chrétien victorieux du péché.

Oserons-nous aller plus loin et affirmer que l'exemple de l'apôtre soit
normatif pour tout chrétien

Il le semblerait en bonne logique (cf. la position de Schlatter), puisque
cette anthropologie jaillit de la Révélation de Dieu qui reste seule normative

pour les chrétiens et pour l'Eglise.
Ce n'est pas l'avis d'Althaus dont je ne veux pas transcrire l'explication,

parce que je n'ai pas pu saisir exactement la différence très nette qu'il a

établie entre un «jugement exégétique» et un «jugement théologique» fa).

En matière de conclusion, je dirai simplement ceci : il y a un danger dans

le point de vue de Luther. Je ne suis pas loin de croire que les chrétiens

réformés, ainsi que les Eglises issues de la Réforme, ont trop usé et même
abusé de l'anthropologie luthérienne qui voit dans le péché le pain quoti-

(') Althaus conclut : « Auch die Christen sündigen also täglich » et il cite cette
phrase de Luther : « Ob wir gleich Gottes Wort haben, glauben, seinen Willen tun
und leiden und uns von Gottes Gabe und Segen nähren, gehet es doch ohn Sünde
nicht abe ; denn wir noch täglich straucheln und zu viel tun... Das Fleisch, darin
wir täglich leben, ist der Art, dass es Gott nicht trauet und glaubt und sich
immerdar regt mit bösen Lüsten und Trücken, dass wir täglich mit Worten und

Werken, mit Tun und Lassen sündigen » (p. 68 s.). — (z) Althaus, ouvr. cité,

p. 69. — (3) Lire le chapitre : Paulus oier Luther, p. 83-87.



UNE QUESTION D'ANTHROPOLOGIE 349

dien de l'homo renatus : oreiller de paresse sur lequel de trop nombreux
disciples du Maître se sont endormis paisiblement fa).

Et cependant lequel d'entre les hommes oserait prétendre qu'il est resté

sans péché et cela depuis le jour de sa conversion î Hélas, une réalité
douloureuse et innombrable s'inscrit en faux contre cette prétention, à tel point
que l'on peut se demander si l'apôtre n'aurait pas été le seul de son espèce

Mais, il faut le relever aussi, le nombre — si impressionnant soit-il — ne

fait rien à l'affaire.
Reconnaissant donc, en toute humilité, toute la distance qui nous sépare

du grand apôtre, le moins que l'on puisse dire est que le chrétien qui pèche
n'est pas dans une situation normale (alors même que cette position est

courante), c'est-à-dire conforme à l'enseignement apostolique, voulue de

Dieu et de Jésus-Christ, mais qu'il a perdu sa qualité de vie nouvelle èv

Xpiorûi qui assure sa victoire permanente.
En d'autres termes, il faut reconnaître que la vie du chrétien doit se passer

sous le signe d'une « dominante », d'une « constante » : la victoire sur le

péché en Christ par l'Esprit et par la foi, et non pas sous le signe de 1'« accident

» — toujours possible : le péché in actu, in re dans la vie de tous les

jours, accident si vite érigé en constante usurpatrice.
Cette loi de vie chrétienne me semble devoir prendre le même caractère

qu'une loi scientifique valable sur une telle échelle que l'erreur —- l'accident
— est quantité négligeable dans la pratique.

En campagne, septembre 1940. Emile DELAY.

(') Luther en serait le premier navré. Dans Luthers These : Gerecht uni Sünier
zugleich, Rudolf Hermann écrit : « Luther liebt es, das Zugleich militärisch
auszumalen. Damit ist von vornherein die Gefahr, das Zugleich zum Ruhekissen
eines einschlafenden, sich abstumpfenden Gewissens zu machen, weit in die Ferne
gerückt » (p. 10).


	Étude critique : une question d'anthropologie à propos de Rom. VII

